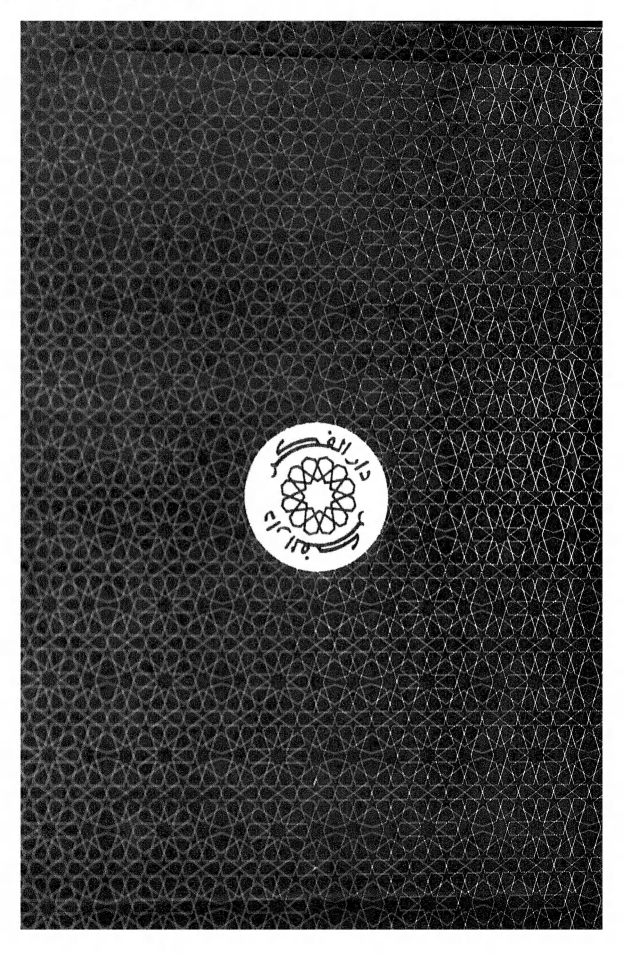
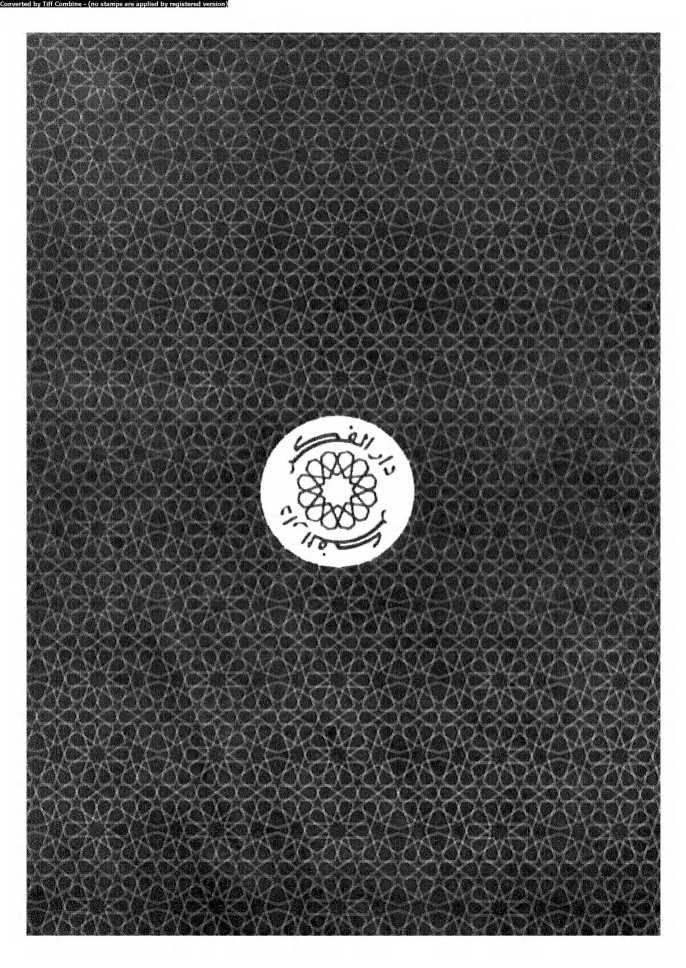
nverted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)

الركة برشيد في أبوطبيل

Converted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version







الحضارة بعرست بالإسلامية دمعزمن لضالات اسابعة

الحضارة العربية الإسلامية وموجز الحضارات السابقة / شوقي أمو حليل . ـــ دمشق : دار الفكر ، ١٩٩٦ · ــ ١٧٢ ص: مص : ٢٥ سم .

بآخره فهارس متنوعة .

3-W/1/111

الدكتورست وتي أبوخليل

المنتخطع العجبت لينتي المنتقبي المنتقبي المنتقبة المنتقبة

دَارُ ٱلفِحْتِيرِ بند. نوب

كالألفضي المعامر

#### الرقم الاصطلاحي: ١٩٦٣, ١١١

الرقم الدولي: 6-013-1-57547 ISBN: 1-57547-013-6 الرقم الموضوعي: ٩٣٠

الموضوع: تاريخ العرب والإسلام العنوان: الحضارة العربية الإسلامية

وموجز عن الحضارات السابقة

التأليف: الدكتور شوقي أبو خليل الصف التصويري: دار الفكر - دمشق التنفيذ الطباعي: المطبعة العلمية - دمشق

التجليد الفني: علي الحمصي - بيروت عدد الصفحات: ٦٨٨ ص

قياس الصفحة: ١٧×٢٥ سم

عدد النسخ: ١٠٠٠ نسخة

#### جميع الحقوق محفوظة

يمنع طبع هذا الكتاب أو جزء منه بكل طرق الطبع والتصوير والنقل والترجمة والتسجيل المرئي والمسموع والحاسوبي وغيرها من الحقوق إلا بإذن خطى من

دار الفكر بدمشق

برامكة مقابل مركز الانطلاق الموحد سورية - دمشق - ص.ب (٩٦٢).

برقياً: فكر

فاكس ٢٢٣٩٧١٦

هاتف ۲۲۱۱۱۲۲، ۲۲۳۹۷۱۷

http://www.Fikr.com/

E-Mail: Info @Fikr.com

إعادة 1417هـ = 1996م الطبعة الأولى 1994م

#### مقدِّمة

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْناكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأُنْثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوباً وَقَبَائِلَ لِتَعَسارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُم عِنْسة اللهِ أَثْقَاكُم ﴾ .

[ الحجرات : ١٣/٤٩ ]

بسم الله القائل في محكم التَّنزيل: ﴿ وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي آدَمَ ﴾ ، [الإسراء: ٧٠/١٧] ، وصلَّى الله على رسول الله ، محمَّد بن عبد الله ، القائل: « وُزِنَ حِبْرُ العلماء بدم الشَّهداء ، فرجحَ عليه » (١) ، وعلى آله وأصحابه ، وبعد :

يامس الدَّارس هوَّة كبيرة فيا كتبه الغربيُّون عن تـاريخ الحضارة العـالميَّة ، لقـد كتبوا عن منجزات الحضارة الصِّينيَّة ، والهنـديَّة ، وأطنبوا في حـديثهم عن « المعجزة اليونانيَّة » ، ولأسباب سياسيَّة ، ودينيَّة تعصَّبيَّة ، أهملت الحضارة العربيَّة الإسلاميَّة من قبل معظمهم ، ولم تعطَ حقَّها بحياد وموضوعيَّة ، ومما يؤسف له ، أنَّ قوَّة إعلامهم مسيطرة ، وأنَّ معظم الدَّارسين في دول العالم ، يتوجَّهون للتَّخصُّص في جامعاتهم ، على يد من انتقص حضارتنا حقَّها ، وتجاوز دورها ، مع أنَّ المنهج العلمي كافٍ لإنصاف الحضارة العربيَّة الإسلاميَّة ، وتصويب ما كتبوه ، وإنهاء النَّظر إلى الحضارة اليونانيَّة

<sup>(</sup>۱) رواه الخطيب عن ابن عمر، وورد: « يوزن يوم القيامة مداد العلماء ، ودم الشَّهداء ، فيرجح مداد العلماء على دم الشَّهداء » ، رواه الشِّيرازي عن أنس ، والمرهبي عن عمران بن حصين ، وابن عبد البر في العلم عن أبي الدَّرداء ، وابن الجوزي عن النَّعان بن بشير .

على أنَّها حضارة أصيلة معجزة ، لأنَّ الحضارة العربيَّة القديمة في بلاد الرَّافدين والشَّام ومصر ، كانت نواة الحضارة اليونانيّة .

الهجمة على حضارتنا - وهي مظهر من مظاهر الغزو الفكري - كبيرة ، حتى تجرّأ Lunn White وقال بتفوّق التّقنيّة « التّكنولوجيا » الأوربيّة ، على التّقنيّة العربيّة وفي العصور الوسطى ، أين الـتليل ؟ وما البرهان ؟ ومع ذلك أصبح « لين وايت » مرجعاً يعتد ، وقال متادياً : كلّ مخترعات الصيّن وصلتنا من شرقي آسية إلى أوربة مباشرة : ولم ينقلها بالتّالي العرب المسلمون بعد تطويرها وتحسينها . ومثل أصحاب هذه الأفكار المتجنيّة ، يجدون من يهلل لها ، وينفخ فيها ، فمنذ بضع سنين ، أقام المؤتمر السّنوي للجمعيّة التّاريخيّة في شيكاغو حفلة تكريم « لوايت » بمناسبة بلوغه السّبعين من عمره ، دعي إليها عدد كبير من العلماء من جميع أنحاء العالم ، وكان من بينهم عالم عربي ، وبعد كلمات التّمجيد والمديح والإطراء والثناء من قبل المتكلمين ، وقف العالم العربي لينحو نحواً آخر ، بعيداً عن التّمجيد والمديح ، وتكلّم بموضوعيّة تمليها الحقيقة ، الربي لينحو نحواً آخر ، بعيداً عن التّمجيد والمديح ، وتكلّم بموضوعيّة تمليها الحقيقة ، الربي لينحو نحواً آخر ، بعيداً عن التّمجيد والديح ، وتكلّم بوضوعيّة تمليها الحقيقة ، الربي لينحو نحواً آخر ، بعيداً عن التّمجيد والديح ، وتكلّم بوضوعيّة تمليها الحقيقة ، الربي لينحو في تحد التحد أن ما كتبته هو كل شيء ، لقد أغفلت دور الحضارة العربيّة الإسلاميّة ، ألّتي كان دورها دور إنقاذ ، ثمّ نقد وتصويب ، ومن ثمّ إبداع .

الهجمة على تاريخ حضارتنا ومكانتها كبيرة ، وخطيرة ، ففي مؤتمر برشلونة عام ١٩٨١ م ، الذي خُصِّصت أبحاثه لابن سينا وكتبه ، محاضر من جامعة القدس ، قدّم بحثاً عنوانه : « ترجمة القانون من العبريَّة إلى اللاَّتينيَّة » ، وكان الزَّمن الخصَّص له خس عشرة دقيقة فقط ، ولكنَّه تكلَّم خساً وأربعين دقيقة تجاوُزاً ، ومع ذلك ، لم يذكر ولو مرَّة واحدة أنَّ ابن سينا عربي مسلم ، مع أنَّ العلم يقول : كلَّ العلوم الي كتبت بالعربيَّة ، وتحت ظلِّ الحضارة العربيَّة الإسلاميَّة ، في البلاد الي انتشر بها العرب ، هي علوم عربيَّة .

حضارة كانت ثمرة جهود شعوب كثيرة متباينة الأجناس ، ولكن الإسلام صاغها

في وحدة روحيَّة ، وخلق منها مجتمعاً واحداً ، كما أنَّها حضارة مدينة بالكثير الكثير إلى سحر اللَّغة العربيَّة وروعتها ، هذه اللَّغة الرَّائعة ذات الإعجاز العجيب ، والجزالة المثيرة .

ولقد هدفوا - بتخطيط وخبث - إخراج أساطين العلم الأعلام من الحضارة العربيّة الإسلاميّة ، فقالوا : علي بن عبّاس ( المجوسي ) ، مع أنَّ جَـدَّه مسلم ، وأبوه مسلم ، وهو ه بالتّالي مسلم ، وكان يكره أن يُـوصَف بالمجـوسي ، لأنّه ليس مجـوسيّاً ، ولأنّه مسلم تعرّب .

وقالوا : حُنَيْن بن إسحاق ( المسيحي ) ، وكأنّه لاعلاقة له بالعرب ، مع أنّه عربي ، كتب نتاجه بالعربيّة ، في ظلّ الحضارة العربيّة الإسلاميّة .

وقالوا : على بن رَبَن الطَّبري ( اليهودي ) ، فَـ ( رَبَن ) أي الكبير ، أي الحاخام ١٠ الكبير ، وهذا خطأ كبير ، ففي • فهرست » ابن النَّديم إنَّه أسلم على يـد المعتصم بـالله العبَّاسي ، وأدخله المتوكِّل في ندمائه .

وهذا التَّصنيف مخصَّص لأساطين حضارتنا فقط ، بدليل ( ديسقيدريدوس ) صاحب كتاب الحشائش ، وُلد بعين زَرْبي (٢) في أضنة ، في آسية الصَّغرى ، فهل يُعَدّ عالماً تركيّاً ، أمْ محسوب على الحضارة اليونانيَّة ، لأنَّه كتب باليونانيَّة ؟

و ( زينون ) مؤسّس المدرسة الرَّواقيَّة في الفلسفة ، في أثينة ، وُلد في مدينة صيدا ، فهل يُعَدّ عللاً شاميًا ، أمْ يُحسب على الخضارة اليونانيَّة ، لأنَّه كتب باليونانيَّة ؟

و ( نومونيوس ) مؤسّس الأفلوطينيّة الحديثة ، وُلد ببلدة أفامية (٢) ، و ( أمونيوس

<sup>(</sup>٢) في معجم البلدان ( ١٧٧/٤ ) : عين زَرْبَى ، وهو بلد بالنُّغر من نواحي المسيصة. .

 <sup>(</sup>٣) أفامِية: (مدينة حصينة من سواحل الشّام وكورة من كَور حمّس، ويسبّيها بعضهم فاميّة بغير هزة ..)، معجم البلدان ٢٢٧/١، والأصوب: أفامية على نهر العاصي في سهل الغاب، آثارها قائمة حبّى يومنا هذا قرب قلعة المضيق.

ساكاس) مصري ، و (أفلوطين) ناشر الأفلوطينيَّة الحديثة إسكندري المولد .. وهكذا .. يُعَد واحدهم على الحضارة الَّتي كَتَبَ بلغتها ، وعاش في كنفها ، لذلك قال سقراط : « إنَّ التَّربية لا الميلاد ، هي الَّتي جعلت الإغريقي إغريقيًا » .

ورغ بعض الصيّحات المنصفة ، ما زالوا في الغرب يذكرون أرسطو ولا يذكرون ابن رُشد ، ويذكرون جالينوس ولا يذكرون موفّق الدّين عبد اللَّطيف البغدادي ، ويذكرون وليم هارفي وينسون ابن النّفيس الدّمشقي ، ويذكرون كوبرنيكس وينسون إبراهيم الزَّرقالي ، ويذكرون نيوتن وينسون ابن الهيثم ، ويذكرون جون لوك ، وجان جاك روسو ، وباتيستافيكو ، وميكيافيلي ، وينسون فضل عبد الرَّحن بن خلدون عليهم جميعاً ، والهدف تشويه صورة الإنسان العربي المسلم ، جاعلين دوره في جال العلوم مقتصراً على نقل التَّراث اليوناني إلى أُوربة ، مجرَّد نقل ليس غير .

والرَّدُّ على مزاعمهم ، يجب أن يكون بعلميَّة ، وإلاَّ فالإطراء والمبالغة يوقعاننا في المغالاة ، ويبعداننا عن الموضوعيَّة .

وعند دحضنا لهذه الافتراءات بعودتنا إلى كتب علمائنا ، لانكون في موقع النّبش في كتب صفراء ، وهذا ليس نظرة إلى الوراء ، ولا بُعْداً عن مسيرة الحضارة ، فالتّراث يواكب الحضارة ، إنّها نظرة يقظة من كبوة ، ودفعة لاكتشاف التّراث بعيداً عن عقدة النّقص ، وليست العودة إلى كتب التّراث ، دعوة إلى التّوقّف عند ما فيها ، والجمود عند نظريّاتها ، إنّها حافز للبحث والتّنقيب ، ومن ثمّ إلى الإبداع والمساهمة من جديد في نسج بساط الحضارة .

هذا .. وللحضارة رموز تعرف بها ، وروائز تقاس عليها ، وأهمها الجانب الإنساني والرُّوحي والأخلاقي ؛ فالفراغ الرُّوحي الكبير ، الَّذي تعانيه مدنيَّة الغرب ، والنَّظرة المتدنِّية للإنسان خارج ديارهم ، مع النَّهم للمواد الخام ، ومحاربة التَّصنيع في دول العالم التَّالث .. جعل المادّة تفترس كلَّ شيء ، فالسّلاح النَّووي المتوافر في الخازن اليوم ،

يكفي لتدمير كرتنا الأرضيَّة أكثر من مئة مرَّة ، ثمَّ تجاوزوه إلى القنابل النِّيترونيَّة (٤) ، الَّتي تبقي على المادَّة من أبنية ومنشآت وسيَّارات ومتاع .

إنَّ التَّقدُّم العلمي قد يشبع حاجات الأجساد ، ولكنَّه لا يطفئ ظماً النَّفوس ، لقد صحب التَّقدُّم العلمي تأخُّر حقيقي وانحطاط مريع في الأخلاق ، وإحلال للتَّنازع ه البشري الوحشي على المادَّة لإشباع الشَّهوات ، سواء كان ذلك من طريق الحقِّ ، أو من طريق الباطل ولو ديست الصِّفات النَّبيلة وحطِّمت القيم الإنسانيَّة الغالية ، وأصبح المال المثل الأعلى الوحيد ، بل وكأنَّه المعبود الأوَّل وكان الإنسان هو الضَّحيَّة ، في كرامته وأمنه وفي كيان عائلته ، والعائلة هي دعامة المجتمع الأولى ، بها عافيته ، ومنها سقمه .

فويح الشُّعوب من ذلكُ الوحش الكاسر ، الَّذي لا يعرف قياً إلا قيم الكسب والمادّة .

وويحها من ذلك الاستعمار القاسي ، الَّذي لا يعرف ربًّا ولا إنسانيَّة .

وويحها من مدنيَّة تنشب أظفارها ، فلا تخلصها من أجساد الشَّعوب ، إلاَّ وقد مزَّقت وخلعت من وراءها .

<sup>(</sup>٤) والقنبلة الكييائيَّة Big Eye (العين الكبيرة)، من نوع غاز الأعصاب = خُصَّص لإنتاجها تسعون مليون دولارسنة ١٩٨٨، وقيل: إنّها ضروريَّة للنّفاع عن أمن أمريكة، (وكالات الأنباء في الميون دولارسنة ١٩٨٨، وقيل: إنّها ضروريَّة للنّفاع عن أمن أمريكة، (وكالات الأنباء في ١٩٨٨/٢٣ )، وأذاعت لندن صباح ٩٦،٧٠٢، ١ دولار في كلِّ ساعة × ١٤٤ = ٢٠٠٠،٠٠٠ دولار في كلِّ ساعة بيوم × ١,٦٠٠،٠٠٠ دولار بي كلِّ ساعة × ١٤٤ = ٣٥،٢٠٠،٠٠٠ دولار في كلِّ على يوم بيوم بيوم يوم ٢٤٥،٠٠٠،٠٠٠ دولار في السّنة الواحدة، ( ١٤٨ مليار و ٣٦٠ مليون دولار) = وعشر هذا الرَّم يكفي كي لانجد مريضاً بلا دواء، أو فقيراً بلا غذاء، أو أسرة بلا مأوى . ولذلك يقول الفيلسوف الإنجليزي (جود): « إنّ العلوم الطبيعيّة قد منحتنا القوَّة الجديرة بالآلمة، ولكنتنا نستعملها بعقول الأطفال والوحوش »، وقال آخر: نعم، إنكم تقدرون أن تطيروا في الهواء كالطيور، وتسبحوا في الماء كالسّبك، ولكنّم إلى الآن لا تعرفون كيف تمشون على الأرض، [العرب والحضارة الحديثة .. دار العلم الملايين، سنة ١٩٥١ بيروت]، وبناء على ما سبق، المدنيّة عند أوربة وسيلة لفرض السّيطرة على العالم .

فراغ روحي هائل ، لازمه إغراق في المادّة ، وهذا الخلل جرثومة تنخر في عماد تلك المدنيّة ، رافقها الخوف من أسلحة اليوم المكدّسة ، والرَّعب من أسلحة الغد المتطوّرة والأكثر فتكا ، مع القلق النّفسي ، والبعد عن الطّمأنينة ، واللَّجوء إلى الخدّرات . وكثرة العصابات سِمّة من سات المدنيّة الغربيّة ، لأنّها مدنيّة تقدّمت فيها التَّقنيّة ، ولم تتقدّم نظرتها إلى الإنسانيّة ، إنّها مدنيّة تطاولت مخالبها ، وضرت أخلاقها ، وكأنها تكرار لخضارة رومة ، عندما جعلت الرَّومان سادة ، ومن حولهم عبيداً .

تراهم يتكلَّمون عن مدنيَّتهم على أنَّها حضارة كاملة ، ويريدون صبَّ كلِّ النَّاس في قالبها ، طارحين جانباً النَّظر النَّافع في احتياجاتهم المعيشيَّة والنَّفسيَّة ، وما يرضي ميولهم ومشاربهم ومعتقداتهم المختلفة .

ا إنَّ المعيار السَّلمِ الَّذي يجب أن تُقَاس به مستويات التَّحضُّر لأُمَّة ما ، هو نظرتها إلى الإنسان ، وموقعه ومكانته في إطار هذه الحضارة ، وفي إطار الفلسفة السِّياسيَّة والاجتاعيَّة السَّائدة .

في أمريكة : مليون طفل أمريكي يُعْتَدى عليهم جنسيّاً سنويّاً ، فأيّ مدنيّة هذه ؟ وأكثر من مليوني حالة إجهاض ، وأسرة من كلّ عشرأسَر تمارس نكاح الحارم ، والرّق الحقيقي أكبر ، لأنّ هناك حالات لاتصل إلى القضاء ، أو إلى الدّوائر الصّحيّة .

وفي بريطانية: ثمانية ملايين إمراة بالغة غير متزوّجة ، ٩٠٪ منهن عارسن الجنس (٥) ، وحالة طلاق بين كلّ حالتي زواج . ومليونا حالة إجهاض سنويّاً في أوربة ، ومن العسير على المرأة أن تمشي وحدها بعد غروب الشّس في المدن الكبرى في أوربة وأمريكة .

<sup>(</sup>٥) ذكرت إحصائيًّات رسميَّة أنَّ عدد المواليد غير الشَّرعيِّين في بريطانية في تزايد مستر ، إذ إنَّ كلَّ طفل من بين أربعة أطفال يولدون يكون نتيجة جريجة الزَّنا ، وبلغ عدد الأطفال غير الشَّرعيِّين عام ١٩٨٧ نسبة ٢٤،١ من إجمالي المواليد ، مقارنة مع ٢١٪ عام ١٩٨٦ ، ونسبة ١٠٪ عام ١٩٧٧ ، [ المسلمون العدد ١٥٥٠ ، كانون الثَّاني (يناير) ١٩٨٨ ، وعفاف العدد ٢٧ ، ص ١٩] .

ويُبَلَّغ عن حالة اغتصاب كل سبع دقائق في المكسيك ، وهذا الرَّم لا يَثِّل سوى نسبة بسيطة من حالات الاغتصاب ، لأنَّ الشَّرطة قد تتواطأ في كثير من حالات التَّبليغ<sup>(١)</sup> ، ولا غلك إحصائيَّات عن دول أُوربة الشَّرقيَّة .

دافع المادّة ، واللّذّة الآنيّة ، أوجبا \_ في مدنيتهم الغربيّة \_ ألاً ينفق الأب على ابنته بعد أن أصبحت في العشرين من عرها ، مع تفاقم سلطان الإباحيّة ، فانزلق مجتمهم في طريق السّباق الأناني ، لتحقيق المتعة السّريعة ، دون النّظر إلى النّتائج المفزعة ، والله أوردنا بعضها في الأسطر السّابقة .

( الإنسان ) في الحضارة الحقّة أعزَّ وأكرم ما تملك ، أينا كان ، وخليّته الاجتماعيّة التي تصد الأُمَّة بصودها ، وتبقى معافاة ببقائها سليمة ، ألا وهي الأسرة ، تضن الحضارة لها توازنها وحصانتها الأخلاقيَّة والرُّوحيَّة ، إنَّها الحصن الَّذي يضن للإنسان ، راحته العاطفيَّة ، وطهأنينته النَّفسيَّة ، وسعادته الرُّوحيَّة .

وحضارتنا العربيّة الإسلاميّة جعلت من أولى دعامُها: الإيمان بالله الواحد ، الخالق ، قيَّوم السَّموات والأرض ، ومن هذه الدَّعامة تفرَّعت بقيَّة الأُمور الاعتقاديَّة ، وعلَّمت النَّاس - أينا كانوا ، وحيثا حلَّوا - أن يأخذوا من هذه الدَّنيا العِلْمَ والمعرفة ، وأوجبت إنهاض العقل ، للتَّعرُف على حقائق الكون والحياة ، بعد أن جعل الله الإنسان وليفته في الأرض .

وجعلت من دعائمها احترام العقائد الأخرى : ﴿ لا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الغَيِّ ﴾ ، [البقرة ٢٠٧/٢] ، لقد نظرت إليه (إنساناً) ، بغض النَّظر عن معتقده ، محترمة رأيه وإنسانيَّته ، لقد قام الرَّسول الكريم ﷺ لجنازةٍ مرَّت أمامه ، فقيل له : إنَّه غير مسلم ، فقال : أَوَليسَ إنساناً (٧) ؟

<sup>(</sup>٦) عن كتاب : الأمراض الجنسيَّة للـدُّكتور محمَّـد البـار ، وبعض أعـداد جريـدة الشَّرق الأوسـط ، نشرتهـا ( رسالة الجامعة ) ، العدد ٢٨٧ ، تاريخ ٢٨ أيلول ( سبتمبر ) ١٩٨٥ م .

<sup>(</sup>٧) أخرجه البخاري في الجنائز ١٣١٢ باب من قام لجنازة يهودي ، وأخرجه مسلم في الجنائز ٩٦١ باب القيام =

لذلك يعجب الفيلسوف رينان بقية الإنسان في الحضارة العربيَّة الإسلاميَّة ، فيقول : « الإسلام هو دينُ الإنسان »(^) .

أمّا الفيلسوف الألماني غوته ، فيقول بعد أن درس الإسلام وحضارته ، وأثره السّامي في الشّعوب : « إذا كان هذا هو الإسلام ، أفلسنا جميعاً مسلمين ؟ »(1) ، كيف لا ، وقد نظرت حضارتنا إلى إنسانيّة الإنسان على أنّها كلّ لا يتجزّأ ، فالإنسان في منهجها في أسمى المراتب ، وهو غاية في ذاته ، غاية في حُرِّيّته وطمأنينته ، وكفايته وعافيته : « متى استعبدتم النّاسَ وقد ولدتهم أُمّهاتهم أحراراً ؟ »(1) ، « إنّ الله أرسل محمّداً هادياً » ولم يرسله جابياً »(١١) ، وطلب عمر بن عبد العزيز من ولاته أن يتنعوا عن إيقاع عقوبة الإعدام بمن يستحقّها إلاّ بعد عرض الأمر عليه ، والحصول على موافقته ، وهذا ما فعله أيضاً يوسف بن تاشفين ، أمير المرابطين .

وأوص عمر والياً فقال : « عليك بتقوى الله ، فإنّها جماع الدُّنيا والآخرة ، واجعل رعيّتك الكبير منهم كالوالد ، والوسط كالأخ ، والصّغير كالولد ، ويرّ والدك ، وصِل أخاك ، وتلطّف بولدك » .

وجعلت حضارتنا من العلم في كلِّ مجالاته فريضة على المسلمين ، ورفعت مكانة ما العلم والعلماء : ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ إِنَّا يَتَذَكَّرُ أُولُو الْأَلْبابِ ﴾ ، [ الزَّمر ٧٣٩ ] .

<sup>=</sup> للجنازة ، والنسائي في الجنائز ٤/٤٥ باب القيام لجنازة مشرك ، ومسند أبي يعلى الموصلي ٦٢/٣ الحديث ١٤٣٧ طبعة دار المأمون للتَّراث .

<sup>(</sup>٨) تراث الإسلام ، ص ٢١٦

Haidar Bammate, Visages de Islam P.21 (1)

<sup>(</sup>١٠) قالها عمر بن الخطَّاب رضي الله عنه لعمرو بن العاص .

<sup>(</sup>١١) في كتاب الخراج ، ص ١٤٢ ، عمر بن عبد العزيل : « إنَّ الله جلَّ ثناؤه بعث مُمَّداً يَزِلِيُّهُ داعياً إلى الإسلام ، ولم يبعثه جابياً » .

وجعلت التَّكافل الاجتاعي سمة الإيمان : ﴿ وَيؤثِرُونَ عَلَى أَنْفُسِهِم وَلَو كَانَ بِهِم خَصَاصَةٌ ﴾ [ الحشر ١٠٥٩ ] ، و « ماآمن بي من بات شبعان وجاره جائع إلى جنبه وهو يعلم » (١٢) .

وجعلت الدّعامة الأخلاقيّة من أسسها أيضاً ، وأقامت الرَّقيب عليها إيان الفرد بالله ، وهو بذلك المواطن الصَّالح ، فإن غابت عين السَّلطة ، فنور إيانه رقيب دائم ، هلا فيه خير البلاد والعباد ، حتَّى شملت رعايته ورحمته الحيوان والنَّبات ، أيَّ وصيَّة هذه الَّتِي قالها أبو بكر الصِّدِيق قبل ألف وأربع مئة عام ؟ عندما قال وهو يودِّع جيش أُسامة بن زيد :

«ياأيّها النّاس، قِفُوا أُوصِيكم بعشر فاحفظوها عنّي ! لا تخونوا ، ولا تُعِلّوا ، ولا تغدروا ، ولا تقتلوا طفلاً صغيراً ، ولا شيخاً كبيراً ، ولا امرأة ، ' ولا تعقروا نخلاً ولا تحرقوه ، ولا تقطعوا شجرة مثرة ، ولا تدبحوا شاة ولا بقرة ولا بعيراً إلا لمأكلة ، وسوف تمرّون بأقوام قد فرغوا أنفسهم في الصّوامع ، فدعوهم وما فرغوا أنفسهم له ، وسوف تقدمون على قوم يأتونكم بآنية فيها ألوان الطّعام ، فإذا أكلتم منها شيئاً بعد شيء فاذكروا اسم الله عليها ، وتلقون أقواماً قد فحصوا أوساط رؤوسهم ، وتركوا حولها مثل العصائب ـ وهم المقاتِلُون ـ فاخفقوهم بالسّيف خفقاً ، ' اندفعوا باسم الله "(١٢).

الإنسان تُسَخَّر له المادَّة في حضارتنا ، وطحنت حضارتهم بين حَجَرَي رحاها الإنسان ، الحجر الأول الرَّعب من أسلحة الفتك النَّوويَّة ، وحرب النَّجوم ، والقنابل النِّيترونيَّة .. والحجر الشَّاني الفراغ الرُّوحي الَّذي سبَّب هروباً من واقعهم فلجؤوا إلى الخدرات والمسكرات ، حتَّى قامت أكبر هيئتين في الولايات المتحدة ، وروسية نخصَّصتا مئات الملايين ، لتكافح المخدرات والمسكرات .

<sup>(</sup>١٢) رواه البَّزاز، والطَّبراني في الأوسط عن أنس، وهو حديث حسن.

<sup>(</sup>١٣) الكامل في التَّاريخ ٢٢٧/٢ ، الطَّبري ٢٢٦/٣

وهذا لا يعني عدم الأخذ من مظاهر التّقدّم العلمي المعاصر ووسائله ، فحضارتنا العربيّة الإسلاميّة لم تكن في يوم من الأيّام انطوائيّة ، أو بمعزل عن الحضارات الأخرى ، بل اقتبست كلَّ نافع مفيد ، ولكن ذلك لم يكن على حساب المبادئ الشّابتة الّي لا تتغيّر مع تغيّر الزّمان أو المكان ، والّتي وحدها تحفظ لنا الإنسان معافى من أخطار الانحلال والاضحلال ، وتحفظ بالتّالى الأمّة معافاة .

والقيم الرَّوحيَّة الَّتي قامت عليها حضارتنا ، والَّتي افتقدتها حضارتهم ، هي القواعد الخلقيَّة ، والمثل العليا المبنيَّة على تعاليم الإسلام ، والمنطوية على النَّظر إلى الإنسان من حيث إنسانيَّته المقدَّسة .

وأخيراً ..

المناه هذه مجموعة محاضرات ألقيت خلال العام الدّراسي ١٩٨٥ م على طلاّب السّنة الرّابعة في كلّية الدّعوة الإسلاميّة ، تحت عنوان مادة : ( الحضارة العربيّة الإسلاميّة ) ، ولما كان للمادّة منهاج ، ومفردات منهاج ، ولا كتاب لها ، جمعت هذه الحاضرات في أملية مختصرة قدّمت لطلاً بنا في نهاية العام الدّراسي المذكور ، وبدأت بعدها مباشرة بتوسيع الأملية ، موثّقاً مستزيداً ، فكانت كتاباً طبعته كليّة الدّعوة الإسلاميّة ، تضن لحات سريعة عن الحضارات الّتي سبقت الحضارة العربيّة الإسلاميّة ، ثمّ دراسة حضارتنا من جميع جوانبها تقريباً ، وخاتمة فيها أثر هذه الحضارة العربيّة الإسلاميّة في النّهضة الأوربيّة ، وقنوات انتقالها وتسرّبها إلى أوربة .

وأثناء سنوات تدريس المادّة ، شكّلت الملاحظات والزِّيادات الَّتي دوَّنتها على هوامش الكتاب كتاباً يقارب في حجمه حجم الكتاب المطبوع ، وها هي ذي دار الفكر بدمشق تقدّمه ـ كاملاً بحجمه الجديد ـ آملةً أن ينفع الله عزَّ وجلَّ به .

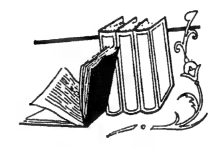
يقول سبحانه وتعالى :

﴿ وَعَدَ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُم وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخُلِفَنَّهُمْ فِي الأرْض كَمَا

ٱستَخْلَفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي آرْتَضَى لَهُمْ وَلَيُبَدِّلَنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْناً يَعْبُدُونَنِي لا يُشْرِكُونَ فِي شَيْئاً وَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَالُولِيكَ هُمُ الفَاسِقُونَ ﴾ • [النور ٢٤/٥٥] .

والحمد لله ربِّ العالمين أوَّلاً وآخراً .

د . شوقي أبو خليل Shawki@Fikr.com







# الحضارة

تعريفها، شروط قيامها، اتصال الحضارات وانتقالها مظاهرها،

مصادرها، نشأة الحضارات وأفولها. \* « ليس التَّاريخ إلاَّ موكب الدُّول والحضارات الَّتي تنيشاً وتزدهر، ثمُّ تضمحل وتفنى، ولكن كلاُّ منها تخلُّف وراءها تراثاً من العادات والأخلاق والفنون، تتلقاه عنها الحضارات اللي تأتي من بعدها، فهي كالعدائين في سباق يسلم كل منهم مصباح الحياة إلى [ قصة الحضارة ٩/ ٣١٢]. غيره ١ .



## الحَضَارَةُ

« الحضارة تسير كا تسير الشَّمس ، فكأنّها تدور حول الأرض مشرقة في أفق هذا الشَّعب ، ثمَّ متحوّلة إلى أفق شعب آخر » .

[ مالك بن نبي ]

« إنَّ الحضارة لاتموت ، ولكنَّها

تهاجر من بلد إلى بلد ، فهي تغير

مسكنها وملبسها ولكنَّها تظلُّ حيَّة ،

وموت إحدى الحضارات كموت أحد ، الأفراد ، يفسح المكان لنشأة حضارة أخرى ، فالحياة تخلع عنها غشاءها القديم ، وتفاجئ الموت بشباب غضًّ جديد » .

[قصّة الحضارة ١٥/٨] ١٥

#### تعريف الحضارة:

إنَّ كلمة حضارة مشتقَّة من الْحَضَر ، ومدنيَّة مشتقَّة من الحياة المدنيَّة ، كَا أنَّ الكلمة الأَّجنبيَّة الَّتي تقابلها Civilisation مشتقَّة من المدنيَّة Civilas أساساً ، أو بصورة مباشرة من ساكن المدينة Civis ، أو من Civilis وهو ما يتعلَّق بساكن المدينة . وفي موسوعة القرن العشرين (۱) : « الحضارة : الإقامة في الحضر ، انظر مدنيَّة » ، وفي ٢٠ مدنيَّة " ، وفي ٢٠ مدنيَّة " ، وفي ٢٠ مدنيَّة التَّالَي : مدنيَّة : كلمة مشتقَّة من مدَّن المدائن ، أي حضَّرها

<sup>(</sup>۱) لمحمَّد فرید وجدی ۱ ۴۵٤/۳

<sup>(</sup>٢) المرجع السَّابق : ٥٥٣/٨

وبناها ، ونحتوا منها فعل تَمدَّنَ ، وجعلوا معناه تخلَّق بأخلاق أهل المدن ، وخرج من حالة البداوة ، ودخل في حالة الحضارة .

وفي قصَّة الحضارة لِـ ( وُل ديورانت ) ، استخدمت كلمة حضارة ، وكلمة مـدنيَّة بمعنى واحد .

المدنيّة (والّتي اشتَقَّت من مدَّن المدائن ، ومن التَّمدُّن ) ، تعني ابتعاد الجماعات الرّيفيّة الَّتي تنتقل إلى المدنيّة من جنورها ، والتَّمدين يعني الرَّغبة في حياة أغنى وأرقى ، وعلى ذلك .. فالمدنيّة : التَّقدُّم العلمي والتِّكنولوجي والرِّفاهيَّة والرَّقي الَّذي وصلت إليه المجتعات .

ونرى أنَّ الحضارة لا تعني هذا الجانب المادي فقط ، بل إنَّها تشمل الجانب الرُّوحي التَّالي المُّدري التَّشريعي أيضاً ، وبالتَّالي تشمل نظرة متكاملة منسجمة إلى : الكون ، والإنسان ، والحياة .

وتنشأ الحضارة من عاملين أساسيَّيْن ، هما : الأرض والإنسان ، من موارد الأرض الطَّبيعيَّة ، الَّتي تحوِّلها رغبات الإنسان وجهوده وتنظيمه إلى مافيه منفعته (٣) .

و يمكن القول: إنَّ الحضارة هي محاولات الإنسان الاستكشاف والاختراع والتَّفكير التَّنظيم والعمل على استغلال الطَّبيعة ، للوصول إلى مستوى حياة أفضل وهي حصيلة جهود الأمم كلِّها .

#### شروط قيام الحضارة:

لاشروط عِرْقيَّة لقيام الحضارة ، إذ يكن أن تظهر في أيَّة قارَّة ألى يقول توينبي (١٤) Toynbee : « لا يوجد عِرْق متفوِّق بدأت الحضارة عن يده » .

<sup>(</sup>٣) قصّة الحضارة: ١٠٦/١٣

<sup>(</sup>٤) في المجلَّد الأوَّل من كتابه (مختصر دراسة التَّاريخ ) ص ٨٦ وما بعدها ؛ وللتَّوسُّع بهذا البحث : قصَّة =

ونظريَّة توينبي تقول: إنَّ تقدُّم الحضارة، كان نتيجة ردِّ فعل للتَّحدِّي في الظُّروف الصَّعبة الَّتي تدفعه إلى بذل أكثر، ومثال ذلك (الصَّحراء الكبرى)، الَّتي كانت سهولاً خصبة ملأى بالأعشاب والمياه، وبتغيَّر الظُّروف المناخيَّة (٥) وهي التَّحدِّي هنا ـ سلك السُّكَّان طرقاً ثلاثاً استجابة لهذا التَّحدِّي:

١ ـ فبعضهم ظلُّوا مقيين في الصَّحراء الكبرى ، وبدَّلوا عاداتهم ونمط معيشتهم إلى ٥ بَدُو رُحَّل .

٢ - وآخرون انتقلوا إلى المناطق المداريّة جنوباً حيث الغابات ، وحافظوا على حياتهم البدائيّة .

٣ \_ وآخرون دخلوا مستنقعات وإدي النّيل وغاباته ، كا دخلوا المثلتا ، وقبلوا التّحدّي ، وعملوا على تجفيف المستنقعات وإعدادها للزّراعة ، وأتوا بالحضارة المصريّة ، القديمة (٦) .

وكذلك الحضارة السُّومريَّة في دلتا دجلة والفرات (٧) ، وكذلك حضارة الصِّين في وادي النَّهر الأصفر ( هُوانغ هُو ) • ولا ندري تماماً ما نوع التَّحدِّي • ولكن الأحوال كانت صعبة .

والحضارة الإيجيَّة المينوسيَّة ، كان أصلها تحدِّي البحر للسُّكَّان (٨) .

الحضارة ، وَل ديورانت . المدخل إلى تاريخ الحضارة ، د . جورج حدّاد . شروط النّهضة ، مالك بن نبي . الصّراع الحضاري في العالم الإسلامي ، شايف عكاشة . انتصار الحضارة ( تاريخ الشّرق القديم ) جيس هنري برستد .

<sup>(</sup>٥) كانت هذه التّحوَّلات = والظُّروف للناخيَّة قـد ظهرت في نهايـة العصر المطير ( البلايستوسين ) ، ومـا زالت موجودة حتَّى أيَّامنا هذه = ويقدَّر العلماء أنَّ هذا الانتقال حصل حوالي سنة ٧٠٠٠ ق.م .

٢) ختصر دراسة التَّاريخ : ١٠١/١ ـ ١٢١ ، طبعة الإدارة الثَّقافيَّة في جامعة الدُّول العربيَّة ، ط١ ، سنة
 ١٩٦٠ ، مطبعة لجنة التَّاليف والتَّرجة والنَّشر .

<sup>(</sup>٧) المرجع السَّابق : ١٢١/١

<sup>(</sup>٨) المرجع السَّابق : ١٢٣/١

فالأحوال الصَّعبة المعاكسة ، وليست الأحوال المواتية ، هي الَّتي تنتجُ الحضارات ، وهذا ما يُسَمَّى (حافز الصُّعوبات) ، أو (دافع البلاد ذات الأحوال المعاكسة) (٩) .

ثمَّ يقول توينبي : « إنَّ الأرض الجديدة تثير الهمم ، والأرض البكر تولِّد ردَّ فعل أقوى من ذاك الَّذي تولِّده أرضٌ ذات حضارة سابقة ، فالحضارات الَّتي أتت بتأثير ما سبقها ، نرى أنَّ مظاهرها القويَّة كانت في مناطق خارجيَّة عن نطاق الحضارة الأصليَّة الَّتي سبقتها . .

ويتساءل مستدركاً في نظريَّة التَّحـدّيات هـذه : أيجب أن يكون ردُّ الفعل أعظم كلَّها كان التَّحدّي أشدّ ؟ أمْ إنَّ هناك تحدّيات شديدة جدّاً لا تأتي بأي مفعول معاكس ؟

و يجيب بأنَّ بعض التَّحدِّيات قضت على المجتمعات الَّتي لاقتها ، ولكنَّها أخيراً أدَّت الى ردِّ فعل مناسب من مجتمع آخر ، أو من جهة أُخرى ، مثل الاجتياح الهيليني للشّرق ، أدَّى إلى ردود فعل مخفقة ضدها ، فظهرت الزَّردشتيَّة .

وهناك (حضارات عقيمة ) (١٠٠) ، لم يكن لها ما بعدها ، حاولت أن تأتي بحضارة من عندها ، كنافسة لحضارة أعظم ، فنجحت مؤقّتاً ، ولكنّها انحطّت وزالت من الوجود ، مثل الحضارة الكلتيّة في غربي أوربّة ، وَدامت حتّى عام ٣٧٥ م ، ثمّ قضت عليها سلطة رومة الدّينيّة ، ثمّ سلطة إنكلترة السّياسيّة .

و يمكن القول : إنَّ الطَّبيعة ليست عدوًا في كلِّ الحالات ، فهي الَّتي هيَّأت الْمُناخ المعتدل ، والتَّربة الخصبة .. فإن كان التَّحدِّي يعني الإثارة فهذا مقبول .

<sup>(</sup>٩) انظر فصل تحدّي البيئة ( الحافز في البلاد الصّعبة ) في مختصر دراسة التّاريخ : ١٤٧/١ وما بعدها .

<sup>(</sup>١٠) المرجع السَّابق : ٢٧٥/١ وما بعدها .

فالقحط تَحَدِّ ، أو إثارة ، أوجب بناء السُّدود - والتَّصحُّر تَحَدِّ ، كوَّن تثبيت التُّربة - وتزايد السُّكَان تَحَدِّ ، سبَّب استصلاح الأراضي ..

ومشروط قيام الحضارة بطائفة من العوامل ، منها ما يستحثُّ خُطاها ، ومنها ، منها ما يستحثُّ خُطاها ، ومنها ، ما يُعيق مسارها ، ومن هذه العوامل :

١ \_ العوامل الجيولوجيّة : فعصر الجليد أعاق مسارها ، والتّربة الخصبة استحثّت خطاها .

٢ ـ العوامل الجغرافيَّة : الْمُناخ المناسب يستحثُّ خطاها ولكنه لا يخلق حضارة خُلُقاً ، إلاَّ أنَّه يستطيع أن يبتسم في وجهها ، ويهيئ سبيل ازدهارها وتقدَّمها ، وحرارة المناطق الاستوائيَّة المرتفعة ، وما يجتاح تلك المناطق من أمراض لا تهيئ للحضارة أسبابها ، وهي بالتَّالي لا تستحثُّ خُطاها .

٣ ـ العوامل الاقتصاديَّة : « تبدأ الحضارة في كوخ الفلاَّح ، ولكنَّها لا تزدهر إلاَّ في المدن » (١١) ، قد يكون لشعب مؤسَّسات اجتماعيَّة منظَّمة ، وتشريع خُلقي رفيع ، بل قد تزدهر فيه صغريات الفنون ، كما هي الحال مع الهنود الحمر ، ومع ذلك فإنّه إن ظلَّ في مرحلة الصَّيد البدائيَّة = واعتمد في وجوده على ما عسى أن يُصادفه من قنائص ، فإنّه يستحيل أن يتحوَّل من البدائيَّة إلى الحضارة تحوَّلاً تاماً .

إنَّ الإنسان لا يجد لحضارته (لتمدُّنه) معنى ومبرِّراً إلاَّ إذا استقرَّ في مكان يَفْلَحُ تربته، ويخزن فيه الزَّاد ليوم قد لا يجد فيه مورداً لطعامه، في هذه الدَّائرة الضَّيقة من الطّهانينة والّتي هي مورد تحقَّق من ماء وطعام ترى الإنسان يبني لنفسه الدَّور والمعابد والمدارس، ويخترع الآلات الَّتي تعينه على الإنتاج، ويستأنس الحيوان، ثمَّ ٢٠

<sup>(</sup>١١) قصّة الحضارة: ١/٥ بتصرّف.

يسيطر على نفسه آخر الأمر ، فيتعلم كيف يعمل في نظام واطّراد ، وكيف يزداد قدرة على نقل تراث الإنسانيّة من عِلْم وأخلاق نقلاً أميناً .

« إنَّ حاجة بعض النَّاس إلى بعض ، صفة لازمة في طبائعهم ، وخِلقة قائمة في جواهرهم ، وثابتة لاتزايلهم ، ومحيطة بجاعتهم ، ومشتلة على أدناهم وأقصاهم ، وحاجتهم إلى ماغاب عنهم - مَّا يُعِيشُهم ويُحْييهم ، ويُمسك بأرماقهم ، ويصلح بالهم ، ويجمع شملهم ، وإلى التَّعاون في دَرُكِ ذلك ، والتَّوازر عليه - كحاجتهم إلى التَّعاون على معرفة ما يضرُّهم ، والتَّوازر على ما يحتاجون من الارتفاق بأمورهم الَّتي لم تغب عنهم .. »(١٢)

٤ ـ يضاف إلى ماسبق من عوامل ، العوامل النّفسيّة الّتي تسرّع في تقدّم الحضارة ، إنّ العوامل الجيولوجيّة ، والجغرافيّة والاقتصاديّة لاتكوّن حضارة ، ولا تنشئ مدنيّة من عدم ، إذ لا بُدّ أن يضاف إليها العوامل النّفسيّة ، ولا بُدّ أن يسود النّاس نظام سياسي ، وحالة استقرار ، وربما كان من الضّروري بكذلك أن يكون بين النّاس بعض الاتّفاق في العقائد الرّئيسيّة ، وفي المثل الأعلى المنشود ، لأنّ ذلك يرفع الأخلاق من مرحلة توازن فيها بين نفع العمل وضرره ، إلى مرحلة الإخلاص للعمل الأخلاق من مرحلة توازن فيها بين نفع العمل وضرره ، إلى مرحلة الإخلاص للعمل داته ، وهو كذلك يجعل حياة الإنسان أشرف وأخصب .

ولو انعدمت هذه العوامل ، أو واحد منها ، لجاز للحضارة أن يتقوَّض أساسها ، فانقلاب جيولوجي خطير ، أو تغيَّرٌ مناخيٌّ شديد ، أو استنفاد للموارد الطَّبيعيَّة ، أو تغيَّر في طرق التَّجارة تغيَّراً يَبْعِدُ أُمَّةً عن الطَّريق الرَّئيسيَّة للتِّجارة العالميَّة ، أو انحلال خُلقي ينشأ عن الحياة في الحواضر بما فيها من منهكات ومثيرات واتصالات ، أو ينشأ عن تهدُّم القواعد التَّقليديَّة الَّتي كان النَّظام الاجتاعي يقوم على أساسها ، ثمَّ العجز عن إحلال غيرها مكانها .. هذه من الوسائل الَّتي قد تؤدِّي إلى فناء الحضارة ، العجز عن إحلال غيرها مكانها .. هذه من الوسائل الَّتي قد تؤدِّي إلى فناء الحضارة ، وشرح العالم هارون . عبد السّلام هارون .

• إذا الحضارة ليست شيئاً مجبولاً في فطرة الإنسان ، كلا ، ولا هي شيء يستعصي على الفناء ، إنّا هي شيء لا بُدّ أن يكتسبه كلّ جيل من الأجيال اكتساباً جديداً ، فإذا ما حدث اضطراب خطير في عواملها الاقتصاديّة ، أو في طرائق انتقالها من جيل إلى جيل ، فقد يكون عاملاً على فنائها ، إنّ الإنسان ليختلف عن الحيوان في شيء واحد ، وهو التّربية ، ونقصد بها الوسيلة الّتي تنتقل بها الحضارة من جيل إلى جيل » (١٣).

### اتِّصال الحضارات وانتقالها:

يتم الاتصال بين الحضارات • وبالتّالي انتقالها عن طريق : الغزو أو الفتح ، أو الحكم الأجنبي ، أو الهجرة والسّياحة والتّجارة والجوار .. ومشال ذلك ( الهيكسوس ) (10) ، الّذين غزوا مصر ، وعاملوا أهلها بشدّة وعنف ، لكنّهم ما لبثوا بعد مُدّة من الزّمن أن أخذوا يتعوّدون على الحياة المصريّة • وجرفهم تيّارُ حضارتها ، وتحصّروا وقلّدوا الفراعنة في أسمائهم وألقابهم وأزيائهم وعاداتهم وتقاليدهم الملكيّة ولغتهم ، وقدّموا القرابين إلى الآلهة المصريّة ، وسمّوا أنفسهم ( أبناء رَع ) .

وغيِّز في حالات الاتِّصال هذه ، نوعَيْن رئيسيَّين من انتقال الحضارة :

١ - إذا كان الشّعب المهاجِم في حال بدائيّة ، أي حضارة الشّعب المُهَاجِم الّذي ساد البلاد وحكمها دون حضارة الشّعب المغلوب " فتحصل فترة توقّف في مسيرة الحضارة الأصليّة " كالهيكسوس " والبرابرة والجرمان ، والتّتر .. ففي مثل هذه الحال تهضم حضارة المغلوب الغزاة المنتصرين ، وتردّهم - ولو بعد حين - وقد اقتبسوا حضارة الشّعوب المغلوبة .

٢ \_ أمَّا إذا كان الشَّعب الفاتح في حال فكري أرقى ، كالفاتحين العرب المسلمين ،

<sup>(</sup>١٣) قصَّة الحضارة : ١/٥ وما بعدها ، بتصرُّف .

<sup>(</sup>١٤) الَّذين غزوا مصر سنة ١٧٣٠ ق.م ، وبقوا فيها حتَّى ١٥٨٠ ق.م .

فعندها تزدهر حضارة رائعة بعد الفتح والاستقرار ، مع طبع الحضارة بطابع الفاتحين الخاص .

وقد يحصل تبادل حضاري بين طرفين حضاريّين ، وقد يعطي الشَّعبُ المغلوبُ إلى الشَّعبِ الغالب أكثر مِمَّا يأخذ منه ، مثال ذلك اليونان عندما حكهم الرُّومان ، والصَّليبيُّون عندما وصلوا بلاد الشَّام ، واطَّلعوا على الحضارة العربيَّة الإسلاميَّة .

وقد يتمُّ الانتقال عن طريق طرف آخر ، فالحضارة العربيَّة الإسلاميَّة انتقلت إلى أُوربَّة عن طريق المدن الإيطاليَّة ، وصِقليَّة ، ومدن فرنسة الجنوبيَّة ، والأندلس .



#### مظاهر الحضارة:

ا للحضارة عناصر تتألّف منها ، ومظاهر متعدّدة تظهر بها :

١ - المظهر السياسي : ويبحث في هيكل الحكم ، ونوع الحكومة : ملكية أم جهورية ، دستوريّة أم مطلقة .. والمؤسّسات الإداريّة والحلّية .

والدَّولة تنشأ بسبب ضرورة النِّظام ، ولا يعود بالإمكان الاستغناء عنها ، وتصبح الدَّولة وسيلة للتَّوفيق بين المصالح المتباينة الَّتي تكوِّن مجتمعاً مركَّباً ، ويرى وُل ، ديورانت أنَّ « العنف هو الَّذي ولَّد الدَّولة » ، وأنَّ الدَّولة هي نتيجة الغَلَبة والفتح ، وتوطُّد نفوذ الغالبين ، كطبقة حاكمة على المغلوبين .

٢ ـ المظهر الاقتصادي : ويبحث في موارد الثّروة ، ووسائل الإنتاج الزّراعي والصّناعي ، وتبادل المنتجات .

٣ ـ المظهر الاجتماعي : ويبحث في تكون المجتمع ونظمه : وحياة الأسرة ،
 ٢٠ والمرأة ، وطبقات المجتمع ، والآداب ، والأعياد ..

- ٤ ـ المظهر الديني : ويبحث في المعتقدات الدينيّة ، والعبادات ، وعلاقة الإنسان ونظرته إلى الكون والحياة .
  - ٥ \_ المظهر الفكري: ويبحث في النّتاج الفكري ، من فلسفة وعلم وأدب ..
- ٦ ـ المظهر الفنّي : ويبحث في الفنّ المعاري ، والرّسم ، والموسيقى ، وغيرها من الفنون .

#### ☆ ☆ ☆

#### مصادر الحضارة:

إنَّ الكتابة أهم وسيلة لحضارة الإنسان ، وحيثا وجدت الحضارة وجدت القراءة والكتابة ، وأصبحت اللَّغة المكتوبة وسيلة الحضارة والعِلْم والتَّربية ، فالكتابة تعطي المعرفة البشريَّة صفة الدَّوام ، والبراهين عن حضارة الإنسان القديم قليلة حتَّى نصل إلى ١٠ عصر الكتابة ، ووضع الوثائق المكتوبة ، ولهذا السَّبب احترم القدماء الكتابة ، ونسبها المصريُّون القدماء إلى الإله توت Thoth ، فهو في رأيهم - مخترع وسائل الثَّقافة جميعها ، وفي بابل كان الإله نبو ( Nebo ) بن مردوخ إله الكتابة ، والصيّنيُّون القدماء ، والهنود وغيرهم ، اعتقدوا بأصل إلهي للكتابة ، والأساطير اليونانيَّة نسبتها إلى هرمس .

وبوجه الإجمال كان للكتابة مفعول سحري على النَّاس ، فاختراع الكتابة أهم من اللُّغة ، لأنَّ اللُّغة ليست اختراعاً بشرياً كالكتابة ، وإنَّا هي ميزة بشريّة .

الكتابة : وسيلة لنقل الكلام ، تسجّل أصواتاً آتية من الفم ، أو فِكراً آتية من الدّماغ ، برموز منظورة على الورق ، أو الحجر ، أو الخشب ، أو غيرها .

ومن الصَّعب تحديد دقيق لوقت معيَّن لبدء الكتابة • ولكن لا برهان على وجود ٢٠ كتابة منظَّمة قبل منتصف الألف الرَّابع قبل الميلاد ، وكانت كتابة



" لسوح طيني لتعليم الكتابسة من (إيبلا)، نجد فيه أنَّ التَّلمية لم يكسل السَّطور العليا في اللَّوح.

تصويريَّة Pictography ، حيث الصُّورة عَثِّل الشُّيء الَّذي يراد ذكر، ، فالدَّائرة عَثِّل الشَّيء الَّذي يراد ذكر، ، فالدَّائرة عَثِّل الشَّمس ، وصورة الحيوان تدلُّ عليه .

ثمَّ جاءت الكتابة الفكريَّة (أو الرَّمنيَّة ) Ideographic ، وهي أرقى من التَّصويريَّة الأنَّها تصوِّر الأفكار الَّتي يراد نقلها من شخص إلى آخر ، فالمَّائرة لا تمثِّل الشَّمس فقط ، بل تمثِّل النَّهار ، أو النَّور ، والحيوان لا يُمَثَّل بصورة الحيوان ، وإنّا برأسه فقط ، وفكرة النَّهاب تمثَّل بقدمين ، أو بخطين يمثِّلان قدميه ، والرَّموز المستعملة هنا تُسمَّى صوراً فكريَّة Ideagraphs ، ويمكن قراءة الرَّموز في أيَّة لغة في

هاتين المرحلتَيْن ـ التَّصويريَّة والفكريَّة ـ إذ لا علاقـة بين الرَّمز وبين اسم الشَّيء الَّـذي مثَّله .

ثمَّ جاءت مرحلة الكتابة ذات المقاطع " وهي صوتيَّة ، بعني أنَّ كلَّ رمز أو صورة لها صوت في اللَّغة الخاصَّة الَّي تكتب بها ، والرَّموز الَّي لها أصوات معيَّنة ، يكن جعها بأشكال مختلفة لإخراج كلمات وفكر مختلفة ، وهي لا تمثّل الأشياء والفكر فقط ، وإنَّها والأصوات " وتصبح الكتابة صوتيَّة تماماً عندما تصبح الأشكال المكتوبة ثانويَّة بالنَّسبة للكلمات الَّي تُلفظ ، وتفقد تلك الأشكال مدلولها الأصلي حينها تجتع لتشكيل كلمة أو فكرة جديدة ، بعني أنَّها تصبح قسماً أو مقطعاً من كلمة ، فكلمة ( درفيل ) مثلاً ، مكوَّنة من مقطعين ( در ) و ( فيل ) " ولكلٍّ منها معناه ورمزه ، فإذا اجتما لتكوين كلمة واحدة يفقد عند ذلك المقطعان مدلولها الأصلي " ويصبح كل منها صوتاً ١٠ أو مقطعاً في كلمة جديدة (١٥).

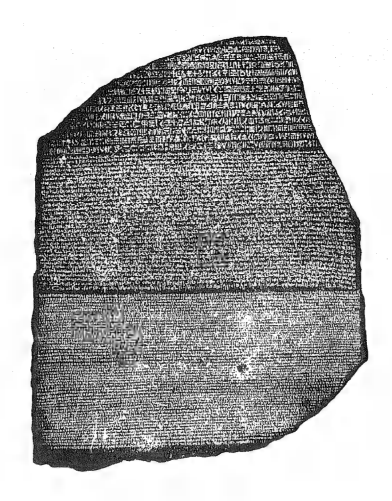
أمَّا الكتابة الأبجديَّة ، وهي أرقى أنواع الكتابة وأنسبها وأسهلها ، فهي آخر المراحل في تطوَّر الكتابة ، وفيها توجد حروف تمثّل أصواتاً مفردة ، لا مقاطع وفكراً ، والأبجديَّة الَّتي اكتشفت في سيناء ، وأبجديَّة رأس شمرا (أوغاريت )(١٦) ، هما أقدم الأبجديات في العالم ، وترقى أبجديَّة رأس شمرا إلى القرن الرَّابع عشر قبل الميلاد ، ومنها ٥٠ اقتبست الأبجديَّات الَّتي تستعملها معظم شعوب العالم في أيّامنا هذه .

ويُعَد اختراع الأبجديَّة بالنِّسبة للبشريَّة موازياً لأهمِّيَّة اختراع المطبعة ، بعد ثلاثة الاف سنة ، إن لم يكن أكثر أهمِّيَّة .

يقول الجاحظ: « لولا الكتب المدوَّنة ، والأخبار الخلَّدة ، والحكم المخطوطة الَّتي تحصِّن الحساب وغيرَ الحساب ، لبَطَل أكثر العِلْم ، ولغلب سلطان النَّسيان سلطان ٢٠٠

<sup>(</sup>١٥) الكتابة الصِّينيَّة كانت ٨٠٠٠٠ مقطعاً ، واختصرت اليوم إلى ٩٠٠٠ فقط .

<sup>(</sup>١٦) تقع أوغاريت شالي مدينة اللاذقيَّة ، على السَّاحل العربيّ السُّوري .



#### \* حجر رشيد:

The Rosetta Stone

حيث الكتابة التَّصويريَّة الهيروغلوفيَّة والمديموطيقيَّة ( المشتقَّة تبسيطاً من الهيروغلوفيَّة ) واليونانيَّة .

| : 0 | ACLON COLLAND |
|-----|---------------|

|                | <del></del>         |                   | <del></del>        | т                                 |                            | <del></del>             | · · · · · ·             | ·                     | ·                    |                          |                          | т'                      |
|----------------|---------------------|-------------------|--------------------|-----------------------------------|----------------------------|-------------------------|-------------------------|-----------------------|----------------------|--------------------------|--------------------------|-------------------------|
| ARAB<br>200AD. | LATIN<br>900 A.D.   | MANDÉAN<br>600A.D | SYRIAC<br>200A.D.  | PALMYRENEAN<br>44 B.C.272 A.D.    | S. ARABIAN<br>300B.C700AD. | PETRA<br>400B.C.100A.D. | ARAMIC<br>900B.C_272AD. | MOAB<br>1000_900 B.C. | HIERATIC<br>700 B.C. | BYBLOS<br>1300_1000 B.C. | UGARIT<br>1400_1300 B.C. | SINAI<br>1600_1500 B.C. |
| _              | $\triangleright$    | 0                 | -                  | ×                                 | 7                          | X                       | X                       | <b>A</b>              | 30                   | ~                        | Ÿ                        | X                       |
| ·C             | B                   | К                 | G                  | Ц                                 | נ                          | V                       | لد                      | W                     | S.                   | ف                        | V A                      | X                       |
| •              | G                   | bo                | 0                  | >                                 |                            | 8                       | >                       | >                     | N                    | >                        | -4                       | -125                    |
| U              | D                   | ᄕ                 | ~                  | ~                                 | 又                          |                         | Ĺ                       | D                     | 5                    | <b>A</b>                 | 對                        | K                       |
| U.             | 모                   |                   |                    |                                   | I                          |                         |                         |                       |                      |                          | 8                        |                         |
| <b>b</b>       | T                   | T                 | Ω                  | ×                                 |                            | コ.                      | コ                       | Щ                     | 3                    | TIT                      | S M                      | ×                       |
| 6              | *                   | L                 | 0                  | س_                                | 9                          |                         | _~                      | -<                    | ~                    | ~                        | *                        |                         |
| 6.             | 7                   |                   |                    | 7                                 | M                          |                         | 2                       | Н                     | 5h                   | H                        | -44                      |                         |
| 4              | 工                   | 9                 | ŧ                  | 7                                 | ~                          | X                       | 工                       | I                     | 32                   | m                        | A.                       | >∞                      |
| 4.             | <u>주</u>            |                   |                    |                                   | <u>۲</u>                   |                         |                         |                       |                      |                          | -444                     |                         |
| 6-             |                     |                   | <b>6</b>           | 0                                 |                            | 15                      | 0                       | 8                     | 7                    | <b>⊕</b>                 | 堂                        |                         |
| 6-             | 7                   |                   |                    |                                   | مد                         |                         |                         |                       |                      |                          | I                        |                         |
| :6             | ~                   | 6                 | ر                  | V                                 | 9                          | V                       | 2                       | Ŋ                     | 3                    | س.                       | <b>=331</b>              | 89                      |
| C              | 大                   | ८ऽ                | y                  | CC                                | ń                          | ç                       | 工                       | -                     | 8                    | <b>←</b>                 | Y                        | 89                      |
| C              | 7                   | · L               | 11                 | æ                                 | ->                         | -J                      | _                       | 1                     | 4                    | 1                        | $\square$                |                         |
| -              | Z                   | Y V               | 8                  | Z                                 | ΔΔ                         | ≈5                      | 壬                       | 4                     |                      | }                        | Y                        | 9 m                     |
| C.             | Z                   |                   | 1                  | S                                 |                            | _                       | }                       | 7                     | }                    |                          | *                        | 1                       |
| E              | S                   | Š<br>lt           | 8                  | $\mathcal{C}$                     | コ                          | 4                       | 4                       | -#1                   | ときられて                | -#1                      | -4                       |                         |
| C              | C                   | U                 | F                  | ٨                                 | 0                          | 7                       | C                       | 0                     | S                    | 0                        | _                        | 8                       |
| <b>C</b> e.    | <u>유</u>            |                   |                    |                                   | 70                         |                         | •                       |                       |                      |                          | A                        |                         |
| C.             | T                   | Ģ                 | 6                  | ŝ                                 | $\Diamond$                 | 6                       |                         | -2                    | £                    | ,                        | Y                        | (                       |
| ض ص            | S                   | 9                 | -                  | $\mathcal{H}$                     | ڳ                          | ×                       | 4                       | ₹                     | 7                    |                          | M                        | 00                      |
|                |                     |                   |                    |                                   |                            |                         |                         |                       |                      |                          |                          |                         |
| C:             | Ø                   | 신                 | 6                  | L                                 | <del>-</del>               | م                       | づ                       | -                     | b                    |                          | 7                        | 78                      |
| 6              | رتح ِ               |                   | <b>1</b> 01        | 138                               | L                          | ~                       | ᇨ                       |                       | Q                    | 4                        | *                        | ₩                       |
| Er.            | R SH                | 8                 | þ                  | 4                                 | {                          | 7                       | <                       | ٤                     | 2                    | ٤                        | <b>₽</b>                 | 3                       |
| 62 CE 20       | S                   |                   |                    |                                   |                            |                         |                         |                       |                      |                          | <b>\$88 √</b>            | D                       |
| C:             | -                   | بر                | r                  | 5                                 | +                          | ح                       | J                       | ×                     | حد                   | *                        |                          | +                       |
| C»             | I                   |                   |                    |                                   |                            |                         |                         |                       |                      |                          | 4                        |                         |
| 14/1           | <u></u>             | UNIX MARKET       |                    | , rawaa,                          |                            |                         |                         |                       |                      |                          | 村                        |                         |
| العينية        | اللاتينية<br>د/ ١٠٠ | المندائية         | السميانية<br>١٠٠٠- | المسلم عمد مردية<br>مر ۱۶۸۶ مردية | المريسة المحنوية           | النبطينا ا              | الآدامية                | الموليسة مناها        | الهيراطيقية          | سينلوسن                  | الإوغاريتية              | المسينائية              |

الذّكر ، ولما كان للنّاس مفزع إلى موضع استذكار ، ولو تمَّ ذلك لَحَرِمْنا أكثر النّفع .. » (١٧) ، ويقول : « وليس في الأرض أُمَّة بها طِرْق ـ قوَّة ـ أو لها مُسْكَة ، ولا جيل لهم قبض وبسط ، إلاَّ ولهم خطّ » (١٨) .

والوثائق المكتوبة ، وهي تجمع السّجلات والصّكوك والمراسلات .. مع الآثار المادّيّة كالأبنية والبقايا الفنيّة ، والأواني ، والأدوات ، والأسلحة .. هي مصادر الحضارة .

ويزداد شأن الآثار في التّاريخ كلما أوغلنا رجوعاً في الزَّمن ، لتصبح في بعض الأحوال ، وفي العصور القديمة خاصَّة ، مصادر التَّاريخ الوحيدة ، فالشُّعوب كلُّها بدافع من العقائد الدِّينيَّة في الغالب ، أو من رغبات الملوك ، أو من الحاجات الحياتيَّة الأخرى ، تركت آثارها على الأرض الَّتي عرفتها ، وعلى هذه الآثار نبني معارفنا عن الحضارات القديمة .

والكتابات الأثريَّة هي وثائق العصور القديمة ، فمعظم الحضارات السَّالفة سجلت على آثارها ما تريد قوله بكتابات شتَّى ، فحين حلَّ شمبُليون على آثارها ما تريد قوله (۱۹) أضاف إلى التَّاريخ ثلاثة (۱۹) أضاف إلى التَّاريخ ثلاثة



١٥ \* كتابة (المايا) في وسط أمريكة ، ألم العلماء إلماماً يسيراً بها ، وما زالت مفتقرة إلى حلّ .

<sup>(</sup>۱۷) كتاب الحيوان : ۲۷/۱

<sup>(</sup>١٨) المرجع السَّابق : ٧١/١

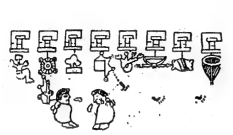
<sup>(</sup>١٩) انظر حجر رشيد ص : ٣٠ من هذا الكتاب .

آلاف سنة ، والكتابات الَّتي استعصت على الحلِّ - مثل كتابة كريت - ما تزال تحتفظ بأسرار التَّاريخ (٢٠) .

# ALLEINGEN GEROE



\* نماذج من الكتابات التي تحتاج إلى حلِّ



\* نموذج من الكتابة الآزتيكيَّة (المكسيك) ألمَّ العلماء إلماماً لا بأس به بها .

وهكذا عصور ما قبل التَّاريخ وحتى سنة ٣٢٠٠ ق.م، حيث اختراع الكتابة في مصر، فإنَّ مصادرنا عن الحضارة هي الأدوات والبقايا الماديَّة فقط، لعدم وجود تتابة، ومن هنا تظهر أهميَّة علم الآثار، والحفريات الأثريَّة الَّي أصبحت اليوم تستهدف الفوائد العلميَّة والاستنتاجات التَّاريخيَّة وليس مجرَّد البحث عن العاديات (٢١)، إذ العاديات لم تعد غاية في ذاتها، وإنَّا وسيلة لمعرفة الحضارات وتطوَّرها و

فالكتابة تروي لنا التّاريخ السّياسي والعسكري ، والحياة الاجتاعيّة والفكريّة ' والاقتصاديّة والدّينيّة .. وهذا ما كان بعد اكتشاف مكتبة إيبلا (۲۲) .

<sup>(</sup>٢٠) بهجة المعرفة ، المجموعة الثَّانية : ٣٢/٣

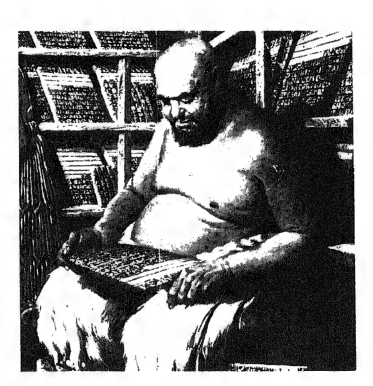
<sup>(</sup>٢١) العاديات هنا: المكتشفات الأثريّة.

<sup>(</sup>٢٢) تقع إيبلا جنوبي حلب ، قامت في الألف الثَّالث قبل الميلاد ، ودور العظمة من ٢٤٠٠ ـ ٢١٠٠ ق.م ، قضى عليها الحثيُّون عام ١٦١٠ ق.م .

nverted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version

ومع هذا كلّه ، يستفيد التّاريخ اليوم من كشوف الانتروبولوجيا ، وعلم الاجتاع ، واللّغويات وعلوم الاقتصاد والإحصاء والتّقاليد والطّب وغيرها من العلوم ، « إنّ التّاريخ يحاول بذلك كلّه أن يحتضن الإنسان بكلّ أبعاده ، شريطة أن يعرف المؤرّخ كيف يستنطق تلك الوسائل ، وهذه العلوم » (٢٣) .





\* براعة أهل إيبلا بكتابة الرُّقُم وتنظيها وحفظها .

<sup>(</sup>٢٣) بهجة المعرفة ، المجموعة الثَّانية : ٣٣/٣

## نشأة الحضارات وأفولها

الحضارة متواصلة العطاء ، وقيمة كلَّ أُمَّة في ميزان بناء الحضارة يساوي ماقدَّمته مطروحاً منه ماأخذته .

إنَّ مصباح الخضارة ونتائجها ، ه نقلت من يد إلى يد ، حتى عشنا حضارة الذَّرَة والإلكترون ، الصَّاروخ عسابر القسارات ، والحساسوب (الكبيوتر) ، والرَّابوط (الإنسان الآلى) ..

إنَّ قيام حضارة جديدة في مكان ما ، كان يعني زوال أخرى من مكان آخر ، فالحضارة بساط نسجته وتنسجه أيدي أمم كثيرة ، واليوم لا تزول حضارة بقيام أخرى ، والسَّبب سهولة المواصلات ، وتقدَّم وسائل الاتِّصال ، فالعالم أضحى ( غرفة واحدة ) محدودة الجوانب ، صغيرة الحجم ، واضحة المعالم ، فالإنسان يرى - أو يعلم سمعاً ما يجري في الطَّرف الآخر من الكرة الأرضيَّة ، في الثَّانية ذاتها ، عند وقوع ١٥ الحدث .

وأرجع العلاَّمة عبد الرَّحمن بن خلدون (١) أسباب أُفول حضارة ، وبالتَّالي قيام أُخرى في مكان آخر ، إلى عوامل ، منها :

١ عوامل مادّيّة : كاتساع رقعة الْمُلك ، وعدم خضوع الأطراف النّائية للسّلطة المركزيّة .

<sup>(</sup>١) انظر (مقدّمة ابن خلدون) ، ص ١٧٠ وما بعدها ، طبعة دار البيان ، انظر الشّكل : مجتمع ما قبل التّعضّر ، ومجتمع ما بعد التّعضّر حيث : مرحلة الرّوح ( النّهضة ) ، مرحلة العقل ( الأوج ) ، مرحلة الغريزة ( الأفول ) .

٢ ـ عوامل اقتصاديَّة : ويعني بها حالة التَّرف والدَّعة بعد فترة الاستقرار .

٣ ـ عوامل اجتاعيَّة : فالمجتمع خاضع للتَّطوُّر المحتوم ، وللدُّول أعمار كأعمار الأفراد .

وتمرُّ الحضارة في خمسة أطوار:

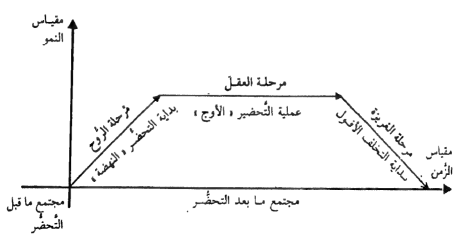
١ ـ الفتح والاستيلاء واكتساب المجد .

٢ ـ طور استبداد صاحب الدُّولة على قومه ، وكبح جماحهم عن التَّطاول .

٣ ـ طور الفراغ والدَّعة ، فييل صاحب الـدُّولة إلى تحصيل المال ، وتخليد ذكره بالآثار ، مع تجيد شخصه .

٤ - طور القنوع والمسالمة ، يقنع الحاكم بما بناه أسلافه ، ويسالم غيره من الحكّام
 ١٠ وأصحاب السّلطات .

- طور الإسراف والتَّبذير ، حيث يصبح صاحب الدَّولة ـ وبطانته ـ أسير اللنَّات والشَّهوات ، فتصبح الدَّولة في حالة هَرَم ، وتسير بخطوات سريعة إلى الأُفول .



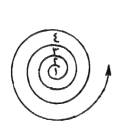
الحضارة : النَّهضة ، الأوج ، الأُفول ، عن [ شروط النَّهضة ] .

والحضارة مع ذلك في نمو مستر ، فهي متواصلة العطاء ، وقيمة أمَّة في ميزان بناء الحضارة يساوي ماقدَّمته ، مطروحاً منه ما أخذته تطبيقاً للقاعدة :

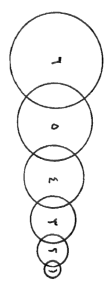
قية كلِّ أُمَّة في ميزان بناء الحضارة يساوي ماأعطت وقدَّمت ، مطروحاً منه ماأخذت واقتبست .

### قيمة أمَّة ما = ما أعطت وقدَّمت - ما أخذت واقتبست

ولقد وضع العلماء لنهو الحضارة أشكالاً ، الشَّكل اللَّولِي ، وشكل الدَّوائر المقفلة :



نظريّة فيكو:
رسم يمثّل نشأة الحضارات
على شكل لسولبي، أو
حلزوني.
عن (الصّراع الحضاري)،
شايف عكاشة، ص ٩٥



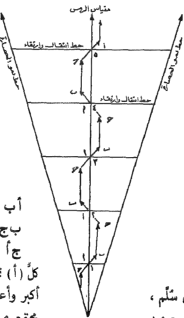
نمو الحضارات على شكل دوائر مقفلة ، ولكنها مترابطة ترابطا يمثّل مدى صِلّة كلَّ حضارة بسابقاتها . ونقدِّم شكل ( السُّلِّم ) ، الَّذي يمثِّل :

١ \_ نمو الحضارة المتواصل .

٢ ـ أطوار الحضارة : بداية النّهضة ، الّتي هي نهاية أفول الحضارة السّابقة ، ثمّ الأفول الّذي يعني بداية نهضة حضاريّة جديدة في مكان آخر من

ا العالم .

في مرحلة الانتقال من حضارة إلى أخرى ، الحضارة السابقة موجودة ، ولكنها تنتقل عبر قنوات إلى أمّة وبقعة أخرى ، حيث تبدأ بالنّمو ، وهكذا تسرّب ١ إلى ٢ بدأ معه نمو ٢ ، وتسرّب ٢ إلى ٣ بدأ معه نمو ٢ ، وهكذا ..



أب: يمثّل مرحلة الرَّوح « النَّهضة » . بح : يمثّل مرحلة العقل « الأوج » . جأ : يمثّل مرحلة الغريزة • الأفول » . كلُّ (أ) تمثّل أفول حضارة وقيام حضارة اكبر وأعظم من سابقتها • وهي تمثّل نهاية بجتمع ما بعد التَّحضُر للحضارة السَّابقة ، وهي نقطة ما قبل التَّحضُر للحضارة السَّابقة ، الجديدة ..

جمتع ماقبل التّحضر في الحضارات على شكل سلّم ، في الحضارات على شكل سلّم ، كلُّ درجة فيه أكبر وأوسع من الدَّرجة السَّابقة ، تأخذ ماسبق وتضيف وتبدع .. وهكذا .

#### مهد الحضارة :

ومن حقّ المرء أن يتساءل : أين كان مهد الحضارة الأولى ؟

هل هي المناطق القاحلة في آسية الوسطى ، الّتي كانت في يوم من أيّام التّاريخ السَّحيقة في القِدَم ، تتتّع بِمُناخ معتدل مطير ، حيث عثر في ( أناو ) جنوبي التركستان على خزف وآثار تدلُّ على حضارة أُرجِعَت إلى ٥٠٠٠ ق.م ؟ ولمّا جفّت المنطقة شيئاً فشيئاً وأقفرت ، اندفع أهلها عبر ثلاث قنوات :

\_ شرقاً: إلى منشورية ، والصيّن ، وأمريكة الشّماليّة عبر مضيق ( بيرنج (۲) Biring ) .

\_ وجنوباً : إلى شالي الهند ، حيث عثر السّير ( جون مارشال ) عام ١٩٢٤ م ، على الضّفّة الغربيّة من حوض نهر السّند الأعلى \_ موقع : موهنجو \_ دارو \_ على مدينة بالغة ١٠ الرّقي ، قامت خلال الألف الرّابعة والثّالثة قبل الميلاد .

- وغرباً: إلى عيلام ، حيث عثر في عاصمتها سوزا (السُّوس " شوشان ) على حضارة راقية ، يرجع عهدها إلى عام ٢٥٠٠ ق.م ، حيث الزَّراعة ، واستئناس الحيوان " وعرفوا كتابة مقدَّسة ، ووثائق تجاريَّة ، سجَّلت حركة تجارتهم الَّتي امتدت من الهند إلى مصر ، كا عُثِر فيها على عَجَلَة الخزَّاف " وعجلات المركبات ، ومزهريَّات ارشيقة (٢) .. وتشبه آثار سوزا آثار (أناو) ، مَّا جعل المؤرِّخين يفترضون أنَّه قد كان بينها صلات حوالي ٤٠٠٠ ق.م (٤) .

<sup>(</sup>٢) الواقع بين آسية وأمريكة ، بين أقصى شرقي سيبرية ، وآلاسكا .

<sup>(</sup>٣) قصَّة الحضارة : ١٨٧/١ ـ ١٨٨

<sup>(</sup>٤) استولى آشور بانيبال على سوزا ونهبها سنة ٦٤٦ ق.م .

وهناك شبه كهذا في الفنون والمنتجات القديمة بين بلاد ما بين النَّهرين ومصر، يوحى بوجود علاقة كبيرة بينها ، وارتباط يدلُّ على اتِّصال مجرى الحضارة (٥) .

ويرجِّح آخرون من علماء الآثار والتَّاريخ مع تزايد المعرفة - أن دلتا الفرات ودِجُلة شهدت أوَّل مشاهد المسرحيَّة التَّاريخيَّة للحضارة الإنسانيَّة ، وقرَّر آخرون : أنَّ مراحل الحضارة القديمة نشأت في شرقي البحر المتوسط ، في كلَّ من مصر والرَّافدين (٢) .

ويكننا القول لنقترب من الحقيقة أكثر: كانت دلتاوات الأنهار الكبرى في بلاد الرَّافدين ، ومصر ، والهند ، والصِّين .. مهد الحضارة ، علماً أنَّ فريقاً من علماء الحفريات والأجناس الأمريكيِّين والفرنسيِّين العاملين في إثيوبية توصَّلوا إلى اكتشاف بقايا إنسان (هيكل عظمي) ، يرجع تاريخها حسب تقديرهم وفقاً لنشاط (الكربون بقايا إنسان (هيكل عظمي) ، يرجع تاريخها حسب تقديرهم وفقاً لنشاط (الكربون بقايا إلى أكثر من خسة ملايين سنة (٢) .



#### التَّقدُّم الإنساني نحو الْحَضَارة :

انقرضت تدريجيًا الحيوانات الثَّدييَّة الضَّخمة ، على الرغ من قُوَّمَ العظيمة ، ولم تستطع مقاومة القوى الطَّبيعيَّة الَّتي استطاع الإنسان ( بعقله ) أن يتغلَّب عليها ، وأن يدافع عن بقائه بين الخلوقات المتنافسة على البقاء ، وقد ازدادت مقدرته ( وخبرته ) إلى حدٍّ كبير عندما أصبح أوَّل الخلوقات \_ بل الوحيد من بينها \_ الَّذي تمكَّن من صنع الأدوات ، الَّتي كان من أوَّها تحسين شكل الحصاة الَّتي التقطها ، وجعلها أكثر ملاءمة

<sup>(</sup>٥) قصّة الحضارة ١٨٨/١

<sup>(</sup>٦) المرجع السَّابق : ١٨٨/١ أيضاً .

٧) ( البعث ) العدد ٣٥٧٣ ، ٢٨/١٠/٢٨ ، و ( الثُّورة ) العدد ٣٥٨٩ ، ٣١/١٠/٢١ م .

للغرض الَّذي أراد أن يستعملها فيه ، حتَّى غدت قطعة الحجر هذه ، رمزاً متيِّزاً للعصر الخجري ، الَّذي كان قبل مئتي ألف سنة مضت .

وتقدَّمت خبرة الإنسان في صناعة الأدوات والآلات ، الَّتي كان لها أعمق الأثر في ارتقائه ، بعد تجربة بطيئة ، ومجهود طويل .

وهكذا .. كان العمل أوَّل عامل من عوامل الحضارة : صناعة ، ثمَّ زراعة ، أي ه استقرار وأُسرة وقبيلة ، ثمَّ نقل وتجارة وتبادل سِلَع .

كا نشأ نوع من تنظيم للحياة والمجتم ، فقامت سلطة (حكومة) ، لحاية الإنسان من الكوارث أو الأخطار الَّتي تحيط به (١) .

تلا هذه الخطوة ظهور أعراف ، وقوانين ، وشرائع .. نظمت ما يجيش في الإنسان من شهوات ، وأخضعتها للطَّريق السَّوي ، فبغير ( القانون ) تنحلُّ الجماعة أفراداً ، ١٠ وتسقط فريسة لجمتع ( أو لدولة ، أو لسلطة ) أخرى ، يكون فيها التَّاسك الاجماعي أمتن وأقوى ، « ويندر أن يأتي الموت إلى المدينة من خارجها ، بل لا بُدَّ للانحلال الدَّاخلي أن يَفُتَّ في نسيج المجمّع أوَّلاً ، قبل أن يتاح للمؤامرات ، أو الهجات الخارجيَّة أن تغيِّر جوهر بنائها ، أو أن تقضي عليها قضاءً أخيراً » ()

وفي ظلّ هذه الدُّول والمجتمعات المستقرَّة ، ظهرت الأديان ، وتوحَّدت العبادات في ٥٠ كلِّ منها ، وأكثرها متشابه تمام التَّشابه ، وإن اختلفت في بعض الجزئيَّات ، ونحن نرى كلِّ منها ، وأكثرها متشابه تمام التَّشابه ، وإن اختلفت في بعض الجزئيَّات ، ونحن نرى أنَّ الأديان كانت في أوَّل أمرها نواميس سَنَّها الله عزَّ وجلَّ للإنسان بوساطة أنبيائه : ﴿ وَإِنْ مِنْ أُمَّة إِلاَّ خَلاَ فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ ، [ فاطر ٢٤/٣٥] ، كي يعيش الإنسان بطمأنينة وحريَّة وهناء ، ومن المعلوم أن العقائد الوثنيَّة عرفت في كلِّ المجتمعات القديمة ، ولعلَّ السَّبب في ذلك هو أنَّه عندما يأتي النَّبي يتبعه قومه ، وبعد وفاته يُدخل النَّاس إلى ٢٠

 <sup>(</sup>A) كالفيضانات ، والزّلازل ، والغزو .

<sup>(</sup>٩) قصّة الحضارة: ٥/١٦٥

تعاليه بعضَ العقائد الوثنيَّة ، الَّتي كانت قبل مجيئه • وقد يقتبسون من بعض الدِّيانات الوثنيَّة الأُخرى أشياء وتعاليم ، يحشرونها في دينهم (١٠٠) ، لذلك لا تخلو عقائدهم من لمحات صحيحة وفِكر سلية .

لقد عثر العلماء على مخلّفات هذه الحياة البدائيّة في كثير من أرجاء آسية ، وإفريقية ، وأوربة (١١) ، ولا يعرف أحد في أيّ مكان تمّت جميع المراحل الّتي ساعدت على تكوين (حضارة) ، هذه العمليّة الّتي لم تكن متساوية ، أو على مستوى واحد في أمكنة مختلفة في العالم ، فمثلاً : استطاع كلّ من سكّان مصر ، وبلاد الرّافدين ، من اختراع الكتابة قبل أن يعرف غربي أوربة أيّ طريقة للكتابة بثلاثة آلاف سنة .

وكانت لمصر وبلاد الرَّافدين صلة تجاريَّة بغيرهم من الأَمم بوساطة السَّفن ، في الوقت الَّذي كان فيه الأُوربيون ما زالوا يبنون منازلهم مستعينين بأدوات من الحجر ، ولم يعرفوا أيَّة وسيلة من وسائل الملاحة غير الزَّورق المنحوت من جذع شجرة .



 <sup>(</sup>١٠) يقول عزَّ وجلٌ : ﴿ وَإِذْ وَإِعَـٰدُنّا مُوسَى أَرْبَعِينَ لَيْلَـٰةٌ ثُمَّ ٱتَّخَـٰذْتُمَ العِجْلَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَنْتُمْ ظَـٰالِمُـونَ ﴾ ،
 [النقرة : ١/٢٥] .

<sup>(</sup>١١) سكَّان تسانية Tasmania ( جنوبي أسترالية ) عند اكتشافها منـذ ثلاث مئـة سنـة ، كانوا يعيشون عراة الأجسام ، ولم يكونوا قد تعلَّموا بعد كيف يصنعون قوساً أو سهـامـاً .. ولم يسمعوا في حيـاتهم شيئـاً عن بنر الْحَب أو زرعه ، ولم يعرفوا أنَّ الطّين يصبح صلباً إذا وَضِعَ في النّار .



# الحضاراتُ القديهة

الهند، الصِّين، اليابان، إيران، اليونان، الهلنستيَّة، الرُّومانيَّة، تشاتال هويوك، أمريكا الوسطى والجنوبية، إفريقية، حضارة الوطن

العربي. « إذا درسنا الشّرق الأدنى، وعظّمنا شأنه، فإنّا بذلك نعترف بما الشرق الأدنى، وعظّمنا شأنه، فإنّا بذلك نعترف بما علينا من دَين لمن شادوا بحق صرح المدنيَّة الأوربيَّة والأمريكيَّة، وهو دَين كان يجب أن يُؤدَّى من زمن بعيد».

[ وُل ديورانت ]



# الحَضَاراتُ في العَالم

#### حضارة الهند

قامت حضارة الهند القديمة على ضفاف أنهارها ودلتاتها ، كوادي السنّد وروافده ، حيث مقاطعة البُنْجاب ، وعلى ضفاف نهر الغانج وروافده ، وعلى ضفاف نهر كرشنا في الدَّكَن ، وأقدم حضارة عرفتها الهند قبل قدوم الآريّين ، كانت على الضَّفَّة الغربيَّة من هوادي السنّد ، والَّتي اكتشفها السيّر جون مارشال سنة ١٩٢٤ م (۱) ، وترجع إلى الألف الرَّابعة ، والألف الثَّالثة قبل الميلاد ، حيث الآبار ، والحمَّامات ، والنظام الدَّقيق للصّرف في كثير من المنازل ، كالَّتي كانت في سومر وبابل ومصر ، مع نموذج نحاسي لعربة ذات عَجَلَتَيْن ، « وهي أقدم مالدينا من أمثلة للعربة ذات العجلات »(۱) .

هل استدَّت هذه الحضارة أصولها من سومر ؟

أو استمدَّت سومر أصولها منها ؟

أو الاثنتان جاءتا معاً من أصل مشترك ؟

لا إجابة (٢) ، ولكن الثَّابت أنَّ هذه الحضارة كانت على اتِّصال مع سومر وبابل.

كا قامت في ( هرابا Harappa ) حضارة (٤) ترجع إلى نحو ٢٥٠٠ ق.م .

لقد سكن الهند قبل هجرة الآريّين إليها ( الـدَّرافيـديـون Dravidions ) ، وهم ١٥ شعب دخلها قبل فجر التَّاريخ ، لا يُعرفُ أصله ، ثمَّ جاء الآريُّون من الشَّال ، والشَّال

<sup>(</sup>۱) في موقع موهنجو ـ دارو Mohenjodoro .

<sup>(</sup>٢) قصّة الحضارة : ١٧٣

<sup>(</sup>٣) قصُّة الحضارة : ١٧/٣

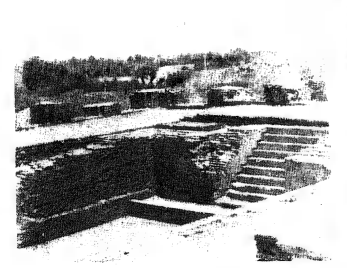
<sup>(</sup>٤) في البُنْجاب .



﴿أختام مع كتابات ( موهنجو ـ دارو )



"أحد ملوك موهنجو ـ دارو



«الحمام الكبير ( موهنجو ـ دارو )



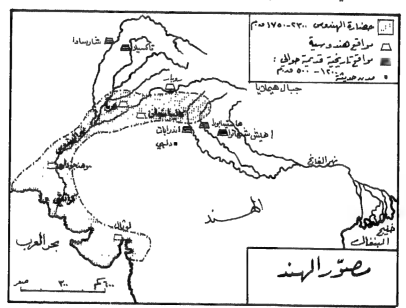


أختام مع كتابات قديمة

الغربي ، بين عامي ٢٠٠٠ و ١٥٠٠ ق.م ، واحتلُّوا سهل الغانج ، وأرجح النَّظريَّات أنَّ موطنهم الأصلي أواسط آسية شالي بحر قزوين ، منهم مَنْ هاجر جنوباً ، ومنهم من دخل أوربة ، فهم شعوب هندو \_ أوربيَّة (٥) .

#### حضارة الهند القديمة في عصر الفيدا: [ ٢٠٠٠ - ٢٠٠٠ ق.م]:

أقدم عصور حضارة للآريين (١٦) في الهند ، هي عصر الفيدا Vida ، والفيدا مجموعة ٥ أُغنيات استُقيت منها المعلومات عن الهنود الآريين ، وهي أقدم أثر أدبي في أيِّ لغة هنديَّة \_ أُوربيَّة في الشَّرق والغرب .



<sup>(</sup>٥) لتاريخ الحضارات القديمة ، انظر للتوسَّع : تاريخ الحضارة : وَل ديورانت ، المدخل لتاريخ الحضارة : د . جورج حدَّاد ، تـــاريخ الحضارات العــام : جــانين بواييــه ، پهجــة المعرفــة ، تــاريخ العالم : السَّير جون ا . هامرتن ، معالم تاريخ الإنسانيَّــة : ويلز ، رومــا والشَّرق الرُّومــاني ، وتـــاريخ اليونــان : د . سليم عادل عبد الحق ، الحضارات السَّاميَّة القديمة : ستبينوموسكاتي ، تاريخ الشَّرق الأدنى القديم : د . أنطوان مونكارت ، الشَّرق الأدنى القديم : عبد العزيز عثمان ، حضارة الهند : غوستاف لوبون .

<sup>(</sup>٦) آريا بالسنسكريتيَّة : الشَّريف ، ويرى بعضهم أن معناها الفلاَّح .

والفيدا تعني المعرفة ، وهي المعرفة لكسب رضا الخالق ، بقي من الفيدا أربعة أسفار:

الريغفيدا: أو فيدا الأناشيد.

والسَّاما فيدا: وهو فيدا النُّغات والتَّراتيل عند شرب شراب السُّوما.

والياجورفيدا: وهو فيدا القرابين .

وأتارفا فيدا: وهو فيدا الرُّقي السِّحريّة .

ويعتقد الهنود أنَّ الإله الأعظم ( براهما ) كتبها بيده ، ويقولون أقدمها يعود إلى عدم ، جاء في الريغفيدا ترنية الْخَلْق ، منها :

« لم يكن في الوجود موجود ولا عدم ، فتلك السَّماء الوضَّاءة

١٠ لم تكن هناك ، كلاً ، ولا كانت بُرْدة السَّماء منشورة في الأعالي

فاذا كان لكلِّ شيءٍ غطاء ؟

ماذا كان موئلاً ؟

ماذا كان مخبّاً ؟

10

أكانت هي المياه بهوَّتها الَّتي ليس لها قرار ؟

ولم يكن ثُّة موت ، ومِع ذلك فلم يكن هناك ما يوصف بالخلود

ولم يكن فاصل بين النَّهار واللَّيل

و ( الواحد الأحد ) لم يكن هناك سواه

ولم يوجد سواه منذ ذلك الحيّز حتَّى اليوم ..»(٧) .

يستنتج من الفيدا ، أنَّ الهنود كانوا يعيشون في هذه الفترة على الزَّراعة ، ورعي ٢٠ المواشي ، ولهم إلىه خاص للأرض المحروثة ، ويستخدمون البقرة دون أن ينزلوها من أنفسهم منزلة التَّقديس .

 <sup>(</sup>٧) قصَّة الحضارة : ٤١/٣

وأهم أُسس الحياة الاجتاعيَّة في الهند نظام الطَّبقات ، لقد انقسم الجتمع الهندي إلى خمس طبقات :

١ ـ الكهنة ، أو البراهمة (٨) ، اللذين شكّلوا طبقة ممتازة ، سيطرت على الحياة الفكريَّة والرُّوحيَّة في الهند ، سيطرة هدَّدت كلَّ تفكير ، وكلَّ تغيير بالمقاومة المميتة ، ويعتقدون أنَّهم خُلِقوا من رأس براهما ، أو من فمه ، ويأتي بعدهم في المنزلة :

٢ ـ المحاربون ، الَّذين خُلِقُوا من كَتِفَيُّ براهما ويديه . ثمَّ :

٣ ـ المزارعون والتُّجّار وأصحاب الحِرَف ، الَّـذين خُلِقُـوا من فخـذَيُ براهما ، ثمَّ يليهم :

٤ ـ الْخَدَم ، اللَّذين خُلِقُوا من قدمي براهما ، وهم من نسل السُّكَّان الأصليّين ،
 ثمّ :

٥ ـ المنبوذون ، ولا ينتسبون إلى طبقة معيَّنة ، وهم نحو أربعين درجة ، لهم نوع خاص من اللَّباس .

ولا يمكن التّقدُّم من طبقة إلى أُخرى ، كما أنَّه لا يمكن التّزاوج بين طبقتين إلاّ بين اللَّولى والثّانية ، والقانون هو العُرْف ، ويستشير فيه الملك أحد علماء الدّين .

أمًّا الدِّيانة ، فقد وجد الآريُّون في الهند ديانة ، هي عبادة روحانيَّة طوطميَّة ٥٠ لأَرواح كثيرة ، تسكن الصُّخور والحيوان والأشجار ومجاري المياه ، والجبال ، والنَّجوم .. وللدِّيانة الفيديَّة مذابح قرابين ، وليس لها معابد أو أصنام .

وأمًّا ديانة الآريِّين ، فإنها كسائر ديانات الهندو ـ أُوربيَّة ، قامَّـة على عبادة قوى الطَّبيعة ، كالسَّاء ، والشَّمس ، والقمر ، والأرض ، والمواء ، والعاصفة .. فآغني Agni

<sup>(</sup>٨) براهمان تعني روح العالم غير المشخَّسة ، ويجب تمييزها عن لفظة براهما الَّذي هو أكثر منها تشخُّصاً .

إله النَّار الَّذي يمثِّل الشَّمس في السَّماء ، والنَّار المقدَّسة في الأرض ، ولما كَثُر عدد الآلهة ، نشأت مشكلة هي : أيُّ هؤلاء خَلَق العالم ؟

وتحتوي الفيدا على أفكار وتعالم نبيلة تتعلَّق بالاستقامة والنَّقاوة ، ولما كان وصول الآريِّين إلى الهند عن طريق آسية الصُّغرى ، وهضبة إيران ، فلا بدَّ أنَّهم تأثَّروا بخضارة البلاد الَّتي مرَّوا فيها ، ومنها بلاد ما بين النَّهرين .

#### حضارة عصر البطولة والدِّيانة البراهميَّة : [ ١٠٠٠ ـ ٥٠٠ ق.م ] [

مصدر المعلومات عن هذه الفترة ملحمتان تسمّيان: المهابهراتا Mahabharata ، أو قصّة أُسرة بهراتا (٩) ، والرّامايانا Ramayana ، أو تاريخ راما ، وظهر في هذا العصر ثالوث مقدّس ، مؤلّف من براهما الخالق ، وشيوا Sheva المُهُلِك ، وفشنو Vishnu ثالوث مقدّس ، مؤلّف من براهما الخالق ، وشيوا أو فشنو (١٠) ، والتّعليم في هذا العصر كان الحافظ ، والهندوسيّون اليوم يتّبعون إمّا شيوا أو فشنو (١٠) ، والتّعليم في هذا العصر كان في طبقة الكهنة أو البراهمة ، وكان شفهياً حتّى لا تصل المعرفة إذا كُتِبَت إلى الطّبقات الدّنيا .

وظهرت في هذه الفترة عقيدة التقمُّص ، بمعنى أنَّ الرُّوح تولد مرَّات متعاقبة .

وحصل ردَّ فعل ضد البراهمة ، لأنَّ الكهنة أصبحوا أقوياء ، وتعقَّدت الطَّقوس كثيراً ، فقامت ثورة ضدَّ الكهنة البراهميِّين ، وظهرت ( الجاينيَّة ) ، ومؤسّسها مهافيرا Mahavira : [ ٥٥٠ ـ ٤٧٧ ق.م] ، الَّذي كان أميراً وترك الإمارة ، وراح يعذّب نفسه اثنتي عشرة سنة ، حتَّى جاءه الهدى دون مساعدة الكهنة ، ومن هنا جاء لقب الجينا Jina أي الغالب ، وأسس رهبنة كان فيها ١٤٠٠٠ من أتباعه عندما توفّي ،

<sup>(</sup>٩) وهي أطول ملحمة شعريّة في العالم ، إنّها مئة ألف بيت .

<sup>(</sup>١٠) ولعلَّ السَّياسة الحكمة في هذه الفترة ، هي الَّتي رسمت تقديس البقرة عند الهندوس ، احتفاظاً للزَّراعة بحيوان الجرّ ، حتَّى بلغ عدد البقر اليوم ربع عدد السُّكًان ، [ قصَّة الحضارة : ٢٠٨/٣] .



\* أكبر تمثال لبوذا في الصبين ( معبد بونينغ ) ، ارتفاعه ٢٢ متراً .

والطَّريق المؤدِّيَّة إلى الخلاص في رأي الجانتيِّين ، هي توبة تقشُّفيَّة ، وامتناع عن إيذاء أي كائن حيّ .

كا ظهرت \_ ضن ردّ الفعل ضدّ البراهمة \_ البوذيّة ، ومؤسّسها غوماتاسيدهانا : ه و على الله على على الله على الله على الله على الله على حدود نيبال (١١١) ، فتنكّر لسلطة الفيدا ، والكهنة البراهمة ، وقرّر قواعد خلقيّة خساً ، وهي عثابة الوصايا :

- ١ ـ لا يقتلن أحد كائناً حيّاً .
- ٢ \_ لا يأخذن أحد مالم يَعْطَه .
  - ٣ ـ لا يقولن أحد كذباً .
  - ٤ ـ لا يشربن أحد مسكراً .
  - ه \_ لا يقين أحد على دنس .

<sup>(</sup>١١) نيبال اليوم شالي الهند ، جنو بي التّيبت ، على سفوح جبال هيالايا الجنوبيَّة ، عاصتها : كاتا مندو .

ومًا يَيِّز الجاينيَّة والبوذيَّة ، أنَّها تكلَّمتا بلغة الشَّعب ( Prokrit ) " وليس بالسَّسكريتيَّة (١٢) لغة الكَهَّان (١٢) ، ودخل في العقيدتين جماعة من مختلف الطبقات ، ومن الجنسيَّن ، وتدخل ( الكارما ) عنصراً هاماً في تعاليم الطرفين " وهي قضيَّة الإرادة ، فإذا عاش الإنسان وفكَّر بصورة صحيحة ، يتخلَّص من ( الكارما ) ، ويصل الى ما يُسَمَّى بالنيرفانا Nirvana ، بعني أنَّه لا يعود يولد مرَّة ثانية (١٤) ، وللوصول إلى ذلك يكون باتباع خطَّة النَّقاوة والصَّفاء في الفكر والقول والعمل " وتجنَّب القتل والسَّرقة والرَّغبات .

ويهمُّ الطرفان بالسُّلوك القويم ، وبالمعرفة الصَّحيحة ، وينظران إلى العالم على أنَّه شرِّ ، و عيلان إلى الرَّهبنة ، والجاينيَّة تشجِّع التَّقشُّف الكئيب ، والزَّهد الجادَّ المتشائم ، وإماتة النَّفس تماماً ، بينا البوذيَّة أكثر اعتدالاً ، وبقيت الجاينيَّة في الهند ، بينا انتشرت البوذيَّة في بلاد الشَّرق الأقص ، وعُدَّ مؤسِّسا هاتين الفكرتَيْن كائنَيْن إلهيَيْن بعد مدَّة من وفاتها .

وَ يُعَدُّ آزوكا (۱۵ Asoka : [ ۲۷۲ ـ ۲۲۲ ق.م ] ناشر البوذيَّة ، حيث أرسل بعثات التَّبشير إلى التِّببت والصِّين ومنغولية واليابان وسيلان وبورمة وسيام .. وبجهوده أصبحت تلك البلاد بوذيَّة .

ومًّا يذكر أنَّه في القرن التَّاسع ظهرت حضارة الرَّاجبوت (١٦) Rajput ، أي أبناء

<sup>(</sup>١٢) سنسكريتي تعنى : الْمُعَدَّة ، الخالصة ، الكاملة ، المقدَّسة .

<sup>(</sup>١٣) اقتبس الهنود من آسية الغربيّة كتابة شبيهة بالكتابة الفينيقيّة ، أطلق فيا بعد عليها اسم الكتابة البراهيّة ، ومنها اشتُقّت كلُّ أحرف الهجاء في الهند .

<sup>(</sup>١٤) حسب عقيدة التَّقَمُّص .

<sup>(</sup>١٥) وهو أشهر ملوك سلالة الموريا ، الَّتي حكمت شرقي وادي نهر الغانج : [ ٣٢٥ \_ ١٨٥ ق.م ] .

<sup>(</sup>۱۲) من ۹۶۰ إلى ۱۰۲۰ م .

الملوك ، الَّتي انتهت بالفتح الإسلامي لوادي السِّند ، وحوض الغانج الأوسط أيَّام السُّلطان محود بن سُبُكْتِكين ( Subuktigin ) الغزنوي (١٧) .

#### عُلُوم الهند القديمة:

عرفت الهندُ الطّبُّ والرِّياضيَّات ، وازدهر الفلك بين القرنين الشَّالث والرَّابع الميلاديين ، وتأثَّر عدرسة الاسكندريَّة ، وتحوي كتب السِّدهانتا الهنديَّة أهمَّ عناص ه الفلك الهندي ، وسدهانتا Siddhanta تعني النَّتيجة الثَّابتة ، وعرفه العرب باسم (السِّند هند) ، وهو فلك متأثِّر بالفلك البابلي .

ويقول سارتون Sarton : ابتكر الهنود ـ على الأغلب ـ الأرقام التسعة ، والنّظام العُشْري .

وللهنود فضل على المثلّثات ، فهم الّذين استعملوا نصف الوتر ، وحصلوا على ١٠ جدول من الجيوب ، فكلمة جيا Jya أو Jiva السّنسكريتيَّة أصبحت في العربيّة جيب .

وازدهرت الفلسفة في الحضارة الهنديّة ، وآلت الفلسفة البرهيّة إلى ستّة من المذاهب الرّئيسيَّة المعترفة بأصول الفيدات ، وكلها مؤمنة بأن الفيدات قد هبط بها الوحي ، وأنَّ الغاية من المعرفة ومن الفلسفة ، ليست هي السّيطرة على العالم بقدر ما هي طرق الخلاص منه ؟ وأنَّ هدف الفكر هو التاس الحرّيّة من الألم ، المصاحب فليبة الشّهوات في أن تجد إشباعها ، وذلك التّحرّر من الشّهوات نفسها .

يذكر وَل ديورانت (١٨) أنَّ الكهنة في الهند ، استطاعوا في قياس مذابح القرابين وبنائها ، أن يصوغوا النَّظريَّة الفيثاغورسيَّة الَّتي مؤدَّاها أنَّ المربَّع المنشأ على وتر المثلث القائم الزَّاوية ، يساوي مجموع المربَّعيُن المنشأين على الضَّلْعَيُن الاّخرَيْن ، قبل ميلاد

<sup>(</sup>١٧) الذي عاش في بلاطه في غزنة الشَّاعر الفردوسي [ ٩٤٠ -١٠٢٠ م ] صاحب الشَّاهنامة ( كتاب الملوك ) ، والعالم الموسوعي أبو الرِّيحان البيروني [ ٩٧٣ ـ ١٠٤٨ م ] صاحب الآثار الباقية عن القرون الخالية .

<sup>(</sup>١٨) قصّة الحضارة : ٢٣٨/٢

المسيح ببضع مئات من السِّنين ، وكذلك استطاع (أريابهاتا) وقد يكون متأثِّراً باليونان في ذلك ، أن يحسب مساحة المثلَّث ، والمعيَّن ، والدَّائرة .

وهذا منهج كثير من علماء الغرب ومؤرِّخيه ، بجعل اليونان معجزة الحضارات القديمة ، وهذا خطأ جسيم . إنَّ الحضارة اليونانيَّة اقتبست الكثير من حضارات الشَّرق : المصريَّة ، والبابليَّة ، والفينيقيَّة .. كا سنوضَّح على صفحات قادمة .



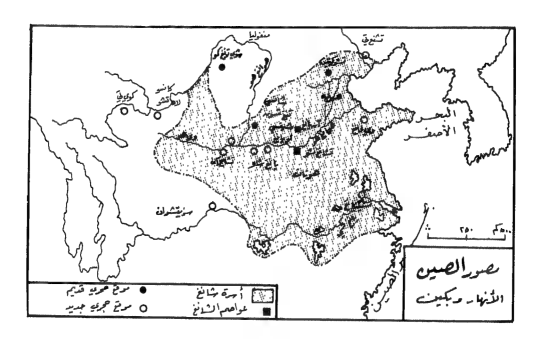
#### حضارة الصين

في وديان الأنهار الثّلاثة الرَّئيسيَّة (١) ، وجدت أهمّ مراكز الحضارة الصِّينيَّة ، حيث وجدت بقايا الإنسان القديم ، وتعود إلى نحو أربع مئة ألف سنة ، حيث كان يعيش على الصَّيد ، ثمَّ على الزَّراعة والصَّيد ، وذكرت وكالة أنباء الصيّن الجديدة ، أنَّ بعض الباحثين عثروا في شهر نيسان ( إبريل ) ١٩٨٥ م ، على الشَّواطئ الصَّخريَّة بالمنطقة الباحثين عثروا في شهر نيسان ( إبريل ) ١٩٨٥ م ، على الشَّواطئ الصَّخريَّة بالمنطقة الحواقعة باقصى شمال الصيّن ، على آلاف النَّقوش الَّتي ترجع إلى عصر يتراوح بين الوقعة باقص موراً لحيوانات من موراً لحيوانات وأشخاص ، ومشاهد الصيّد والمعارك ، بالإضافة إلى رموز مختلفة ، قامت بنحتها على وأشخار بعض القبائل الرَّحَل .

وفي عهد سلالة شانغ Shang [ ٢٧٦٥ - ١١٢٢ ق.م ] ، الَّتي حكمت في مقاطعة هونان في وادي النَّهر الأصفر ، سارت الصِّين إلى البرونز ، ثمَّ إلى عصر الكتابة ، وعبد الصِّينيَّ ون في هذا الدَّور الأرواحَ المتعلَّقة بالقوى الطَّبيعيَّة وعناصرها ، كا عبدوا الأسلاف ، فالصِّين موطن عبادة الأسلاف .

٢٠ ثمَّ غزا الصِّين من الغرب أقوامٌ تحت زعامة قبيلة تشو Chou استقرَّت في وادي (١) النَّهر الأصفر (هوانغهو) ، والنَّهر الأزرق (يانغ تسي كيانغ) ، والنَّهر الجنوبي (سي كيانغ) .

النّهر الأصفر ، متّخذة من هاو Hao عاصمة لها ، فاقتبسوا حضارة الدّور السّابق ، وحكوا ما بين [ ١١٢٢ ـ ٢٥٦ ق.م] ، وأعطوا الحكم لرؤساء في المقاطعات ، وتأسّس نوع من الحكم الإقطاعي ، وفي منتصف القرن الثّالث قبل الميلاد ، حصلت حروب كثيرة بين المقاطعات بغية السّيطرة ، فنجحت مقاطعة تشين Chin في توحيد البلاد ، وأعطت اسمها لبلاد الصّين كلّها .



واعتقد الصِّينيَّون أنَّ كتابتهم من أصل إلهي ، وهي بلا أبجديَّة ، فلكلِّ كلمة أو فكرة إشارة خاصَّة ، و يمكن للصِّيني أن يتدبَّر أمره بثلاثة أو أربعة آلاف إشارة ، وكانت الكتابة للأشراف فقط ، وكان الموظفون يُخْتَارون على أساس امتحانات دقيقة ، « وتعدُّ في جملتها أجدر وسائل الاختيار بالإعجاب والتَّقدير ، وخير ما وصل إليه العالم من الوسائل لاختيار الخدَّام العموميِّين .. وكانت هذه الطَّريقة من النَّاحية النَّظريَّة ، وفي تمنح النَّاس جميعاً توفِّق أحسن التَّوفيق بين المبادئ الأرستقراطيَّة والديموقراطيَّة ، فهي تمنح النَّاس جميعاً

فرصة متكافئة لإعداد أنفسهم للمناصب العامّة ، ولكنّها لاتفتح أبواب المناصب إلاّ لمن أعدُّوا أنفسهم لها ، ولقد أنتجت خير النّتائج من الوجهة العمليّة مدى ألف عام »(٢).

وكانت بداية الطَّريقة في مدارس القرى .. يقوم فيها معلِّم واحد بتعليم أبناء سَرَاة القرية تعليماً أوَّلِيّاً ، أمَّا الفقراء من السُّكَّان فقد ظلَّ أبناؤهم أُميِّين ، وكانت أوقات الدِّراسة طويلة ، كا كان النَّظام صارماً في هذه المدارس المتواضعة ، وكانت طريقة التَّعليم الخفظ عن ظهر قلب ، وكان الطِّفل يخرج من المدرسة بِعِلْم قليل وإدراك كبير ، جاهلاً بالحقائق ناضج العقل .

وكان في وسع الأطفال بعد أن يتّوا الدّراسة في هذه المدارس ، أن يلتحقوا بإحدى كلّيّات الدّولة القليلة العدد ، الفقيرة في أدواتها واستعدادها ، ولكنّهم كانوا في أكثر الأحيان يتلقّون العلم على مدرّسين خصوصيّين ، أو يواصلون الدّرس في منازلهم في عدد قليل من الكتب التّمينة .

« وكان هذا التَّعليم هو الأساس الَّذي أقامت عليه الصِّين ـ في عهد أُسرة هان على سبيل التَّجربة ، وفي عهد أُسرة تانج بصفة نهائيَّة ـ نظام تولِّي المناصب العامَّة بالامتحان ، ومن أقوال الصِّينيِّين في هـذا : إنَّ من أضرِّ الأُمور بـالشَّعب أن يتعلَّم حكَّامُهُ طرق الحكم بالحكم نفسه ، وإن من واجبهم كلَّا استطاعوا أن يتعلَّموا طرق الحكم قبل أن يحكوا .. ومن أجل هذا كانت تعقد في أوقات معيَّنة امتحانات عامَّة في كلَّ مركز من المراكز ، يتقدَّم إليها كلَّ من شاء من الذُّكور متى كانوا في سنِّ معيَّنة .

وكان المتقدِّم إلى الامتحان يمتحن في قوَّة تذكُّره ، وفهمه لكتابات كنفوشيوس وفي مقدار ما يعرف من الشَّعر الصِّيني ومن تاريخ الصِّين وفي قدرته على أن يكتب أبحاثاً في السِّياسة والأخلاق كتابة تدلُّ على الفهم والذَّكاء ، وكان في وسع من يخفق في الامتحان أن يعيد الدَّرس ويتقدَّم إليه مرَّة أُخرى ، ومن نجح مُنح درجة شيودزاي والمتحان أن يعيد الدَّرس ويتقدَّم إليه مرَّة أُخرى ،

<sup>(</sup>٢) قصَّة الحضارة : ٢٨٢/٤

الَّتي تـؤهله لأن يكون عضواً في طبقة الأدباء ، ولأن يعيَّن في المناصب الصُّغري في الحكومة الإقلييَّة ، وأهمّ من هذا أن يكون من حقِّه أن يتقدَّم إما مباشرة ، أو بعد استعداد جديد لامتحان آخر يعقد في الأقاليم كل ثلاث سنوات ، شبيه بالأوَّل ، ولكنَّه أصعب منه ، ومن أخفق فيه جاز أن يتقدَّم إليه مرَّة أُخرى ، وكان يفعل ذلك كثيرون من المتقدِّمين ، فكان يجتازه في بعض الأحيان رجال جازوا الثَّانين ، وظلُّوا طول ٥ حياتهم يدرسون ، وكثيراً مامات النَّاس وهم يتأهَّبون لدخول هذه الامتحانات ، وكان الَّذين ينجحون يُختارون للوظائف الحكوميَّة الصُّغرى ، كما كان من حقِّهم أن يتقدَّموا للامتحان النِّهائي الشَّديد الَّذي يعقد في بكِّين ، وكان في تلك المدينة ردهة للامتحان العام تحتوي على عشرة آلاف حجرة انفراديّة ، يقضى فيها المتسابقون ثلاثة أيّام متفرّقة في عزلة تامَّة ، ومعهم طعامهم وفراشهم ، يكتبون مقالات أو رسائل في موضوعات ١٠ تعلن لهم بعد دخولها ، وكانت هذه الغرف خالية من وسائل التَّدفئة والرَّاحة ، رديئة الإضاءة ، غير صحّيّة ، لأن الرُّوح لا الجسم - في رأيهم - هي الَّتي يجب أن تكون موضع الاهتام! وكان من الموضوعات المألوفة في هذه الامتحانات أن ينشئ المتقدِّم قصيدة في : ( صوت المجاذيف والتِّلال الخضراء والماء ) ، وأن يكتب مقالاً عن الفقرة الآتية من · كتابات كنفوشيوس ، قال دزانج دزي : « ( من يك ذا كفاية ، ويسأل من لا كفاية ١٥ له ! ومن يك ذا علم كثير ويسأل من لا يعلم إلاَّ القليل ؛ ومن يملك ثمَّ يتظاهر بأنَّه لا يملك ، ومن يمتلئ ثمَّ يبد أنه فارغ ) ، ولم يكن في أيِّ امتحان من هذه الامتحانات كلمة واحدة عن العلوم أو الأعمال التِّجاريَّة أو الصِّناعيَّة ، لأنَّها لم تكن تهدف إلى تبيُّن علم الرَّجل ، بل كانت ترمي إلى معرفة ماله من حكم صادق ، وخُلُق قويم ، وكان كبار موظفى الدَّولة يُختارون من النَّاجِحين في هذا الامتحان النِّهائي »(٢) .

والأدب الصِّيني في هذا العصر ، سُمِّي بالأدب الكلاسيكي ، ولقد جُمعت المؤلَّفات

<sup>(</sup>٣) قصَّة الحضارة : ٢٨٤/٤

الهامَّة لهذا العصر في مجموعة تسمَّى (كتب كنفوشيوس) ، يعتقد أنَّه كتبها ، أو أعدَّها للنَّشر بيده ، وهي !

أوَّلا : الكتب الخسة الكلاسيكيَّة ، أو كتب القانون الخسة :

١ ـ (كتاب التَّغيَّرات) وهو كتاب تنبَّؤ وتنجيم ، وفي ميدان علم ما وراء الطَّبيعة ، الَّذي كان جدُّ حريصاً على ألاَّ يلج بابه في فلسفة .

٢ \_ ( كتاب الشِّعر ) ، أو كتاب الأناشيد ، شرح فيه كنفوشيوس كنه الحياة البشريَّة ، ومبادئ الأخلاق الفاضلة .

٣ ـ (كتاب المراسم) ، أو سجل المراسم أو القواعد المتعلّقة بالسُّلوك (٤) ، وتبحث في آداب اللّياقة ، وتكوين الأخلاق ونضجها ، واستقرار النّظام الاجتاعي .

١٠ ٤ ـ ( حوليات الرَّبيع والخريف ) وهو سجل موجز لأهمِّ الحوادث في ( لُو ) موطن كنفوشيوس الأصلي ، مابين : [ ٧٢١ ـ ٤٧٨ ق. م] .

٥ - (كتاب التَّاريخ) وهو مجموعة وثائق ، هي أهمٌّ وأرقى ما وجده كنفوشيوس في حكم الملوك الأوَّلين من الحوادث أو الأقاصيص الَّتي تسمو بها الأخلاق، وتشرف الطِّباع ، وذلك حين كانت الصِّين امبراطوريَّة موحَّدة إلى حدِّ ما ، وحين كان زعماؤها كان خاوها كان كنفوشيوس أبطالاً ، يعملون في غير أنانيَّة ، لتمدين الشَّعب ، ورفع مستواه .

ثانياً: الكتب الأربعة، لم يكتبها كنفوشيوس، ولكنّها سجّلت في إيجاز ووضوح آراءه وأقواله، جُمِعَت من قبل أتباعه ومريديه وأوّلها (كتاب التّعاليم)، ويضم أقوال كنفوشيوس ومحادثاته وحواره (٥)، و (كتاب التّعاليم الأعظم) أو: التّعليم الكبير، و (عقيدة الوسط)، وهو الكتاب الفلسفي الشّالث من كتب الصّين،

<sup>(</sup>٤) منها : « دامًّا وفي كلِّ شيء ليكن هنالك احترام » .

<sup>(</sup>٥) وهو المعروف عند قرَّاء الإنكليزية باسم : ( مجموعة الشَّذرات ) ، أي شذرات كنفوشيوس .

و (كتاب منشيوس: Mencius) ، وفيه تعاليم هذا الفيلسوف ، اللّذي وضع تعاليم كنفوشيوس بشكل شعبي خاص ، وهو خاتمة العهد القديم للفكر الصّيني .

ومن أدب هذا العصر: « يعرف الإمبراطور كيف يحكم إذا كان الشَّعراء أحراراً في قرض الشَّعر، والنَّاس أحراراً في تمثيل المسرحيات، والمؤرِّخون أحراراً في قول الحقِّ، والوزراء أحراراً في التَّذمَّر من الضَّرائب، والطَّلبة والوزراء أحراراً في تعلَّم العِلْم جهرة، والعمَّال أحراراً في مدح مهاراتهم وفي السَّعي إلى العمل، والشَّعب حرّاً في أن يتحدَّث عن كلِّ شيء، والشَّيوخ أحراراً في تخطئة كلِّ شيء».

#### الدِّيانة الكنفوشيوسيّة:

عاش كنفوشيوس مابين : [ ٥٥١ ـ ٤٧٨ ق.م ] ، واسمه هـذا هو بشكلـه اللاَّتيني " أمَّا شكلـه الصِّيني فهو كونغ فوتزو Kung Fu Tzu ، أي كونغ الفيلسوف أو المعلِّم ، عُيِّن ١٠ حاكاً على مقاطعة لو Lu ، ثمُّ أصبح وزيراً ، فكان مثال العدل والنَّظام ، ثمَّ أصبح معلَّماً متجوِّلاً متفرِّغاً للتَّعليم ، ولم يكن مؤسِّس ديانة ، إنَّما وضع قواعـد شـديـدة للسُّلوك واللَّياقة .

من تعاليه:

إذا قام البيت على أساس سليم أمِنَ العالَم وسلِم .

ماأشقى الرَّجل الَّذي يملاً بطنه بالطَّعام طوال اليوم ، دون أن يجهد عقله في شيء .. ولا يتواضع في شبابه التَّواضع الخليق بالأحداث ، ولا يفعل في رجولته شيئاً خليقاً بأن يأخذه عنه غيره ، ثم يعيش إلى أرذل العمر .. إن هذا الإنسان وباء .

10

لست أبالي مطلقاً إذا لم أشغل منصباً كبيراً ، وإنَّا الّذي أعني به أن أجعل نفسي خليقاً بذلك المنصب الكبير ، وليس يهمني أبداً أن النَّاس لا يعرفونني ، ولكنَّني أعمل ٢٠ على أن أكون خليقاً بأن يعرفني النَّاس .

ويؤكِّد تلاميذه أنَّه كان مبرًّا من أربعة عيوب ؛ كان لا يجادل وفي عقله حكم سابق مقرَّر ، ولا يتحكَّم في النَّاس ويفرض عليهم عقائده • ولم يكن عنيداً أو أنانيًّا .

وكان يسلّي نفسه في وحدته بالشّعر والفلسفة ، ويسرّه أن غرائزه تتّفق وقتئذ مع عقله ، ومن أقواله في ذلك الوقت : لقد كنت في الخامسة عشرة من عمري مكبّاً على العلم ، وفي الثّلاثين وقفت ثابتاً لا أتزعزع ، وفي سنّ الأربعين زالت عنّي شكوكي ، وفي الخسين من عمري عرفت أوامر السّماء ، وفي السّتين كانت أُذني عضواً طيّعاً لتلك الحقيقة ، وفي السّبعين كان في وسعي أن أطيع ما يهواه قلبي دون أن يؤدي بي ذلك إلى تنكب طريق الصواب والعدل .

ومات كنفوشيوس في الثَّانية والسَّبعين من عمره ، وكان يردِّد قبيل وفاته بأيَّام ،

سَيُدكُ الجبل الشَّاهق دكاً
 وتتحطَّم الكتلة القويَّة

ويذبل الرَّجل الحكيم كما يذبل النَّبات .

وظهر من بعده فلاسفة ، منهم موتزو MoTzu ، الَّذي جعل البساطة والحبَّة طريقاً لسعادة الإنسان ، ونشر الكنفوشيوسيَّة في الصِّين منسيوس Mencius ، أمَّا طريقاً لسعادة الإنسان ، ونشر الكنفوشيوسيَّة البشريَّة سيِّئة ، وإنَّ صلاح الإنسان هو نتيجة التَّعلُم المكتسب ، والتَّمرُّن على الصَّلاح .

#### الدِّيانة الطَّاويَّة :

أسَّسها لاوتزو LauTzu ، وكان معاصراً لكنفوشيوس ، ومارس السُّلوك المعروف باسم طاو Tao ، والفضيلة المعروفة باسم تي Te ، ومبدؤه يقوم على العزلة ، وعدم الاعتداد بالنَّفس ، والكنوز الثَّلاثة هي : الرَّحة ، والبساطة ، مع الاقتصاد والتَّواضع .

وقامت مناقشات حادّة بين الكنفوشيوسيّة والطّاويّة ، مع أنَّ الصِّينيِّين ألَّهوا لاوتزو وكنفوشيوس فيا بعد ، قالت الكنفوشيوسيَّة عن الطَّاويَّة : إنَّها تجعل كلَّ إنسان يعمل لنفسه فقط ، ولا يقتلع ولو شعرة من رأسه إذا كان في ذلك فائدة لغيره . وانتقدت الطَّاويَّة الكنفوشيوسيَّة الَّتي نسيت العالم والطّبيعة ، وتمركزت في الإنسان .

ولقد أصبحت الكنفوشيوسيَّة الدِّيانة الرَّسميَّة منـذ أيَّـام الإمبراطور ووتي Wuti : [ ١٤٠ ـ ٨٧ ق.م ] ، وحتَّى عام ١٩١٢ م ، حيث أُعلنت الجمهوريَّة .

ويعاب على هذه التّعاليم أنّها جعلت المرأة في آخر مكان في الجنس البشري : « ألا عما أتعس حظ المرأة ! ليس في العالم كلّه شيء أقلّ قية منها » .

عادت الوحدة إلى الصِّين بعد فوضى المالك في عصر سلالة سُوي Sui: [ ٥٨٨ - ١٠٨ م ] ، وكانت سياسة ملوك هذه الأُسرة التَّسامح بالنِّسبة للدِّيانات الثَّلاث الرَّئيسيَّة في الصِّين : الكنفوشيوسيَّة ، والطَّاويَّة ، والبوذيَّة التِّي دخلتها مع بداية القرن الأوَّل الميلادي ، علماً أنَّ بوذيَّة الصِّين خاصَّة بها ؛ .. دين يدعو إلى الإيمان في غبطة و بهجة بآلهة تعين البشر على أعمالهم .

وشمل التَّسامح أيضاً الدِّيانات الأُخرى : الإسلام والمسيحيَّة واليهوديَّة .

#### العلوم في الحضارة الصِّينيَّة :

كتب الصِّينيُّون عن الخسوف ، وعن مجموعات من النَّجوم منذ عهد أُسرة تشو : [ ٢٥٢ ـ ٢٥٦ ق.م] ، ومن القرن الرَّابع قبل الميلاد أوردوا ملاحظات على الضَّوء ، ١٥ والمرايا المقعَّرة والمحدَّبة والمستوية ، وكانوا عارفين بمسائل البرونز ، وأدركوا النَّسبة الصَّحيحة في النَّحاس والقصدير لصنع خواص معيَّنة منه .

واخترع تساي لون Tsai Lun حوالي ١٠٥ م الورق من قشر الشَّجر والقِنَّب والخرق ، وقد كانوا قبله يكتبون على الخيزران والحرير ، والخيزران ثقيل ، والحرير غال .

واخترع الصّينيُّون البارود ( نترات البوتاسيوم ) ، واستعملوه في الأسلحة منذ ٢٠ نهاية القرن العاشر الميلادي ، ولمّا أخذه العرب عنهم ، قالوا عنه : « الثّلج الصّيني » .

واخترعوا البوصلة ، والخزف ، والطّباعة حيث عرفوا الحروف المتحرِّكة منذ عام المخترعوا البوصلة ، والخزف ، والطّباعة حيث عرفوا الحبر الأسود ، والحبر الأحمر ، والصّينيُّون من أوائل الأمم الَّتي اتخذت الفحم الحجري من مناجمه في الأرض منذ سنة ١٩٢٢ ق.م .

وفي مجال الرِّياضيَّات حلُّوا بعض المعادلات المجهولة من الدَّرجة الأُولى ، مع تأثَّر متبادل مع حضارة الهند في هذا المجال ، وخلَّف العالم الرِّياضي جانج تسانج [ت ١٥٢ ق.م] كتاباً في الجبر والهندسة ، فيه أوَّل إشارة معروفة للكِّيَّات السَّالبة .

واخترع تشانج هنج عام ١٣٢ م آلةً لتسجيل الزَّلازل ، وكان في وسع الفلكيِّين في أيَّام كنفوشيوس التَّنبُّو بالخسوف والكسوف تنبُّوًا دقيقاً .

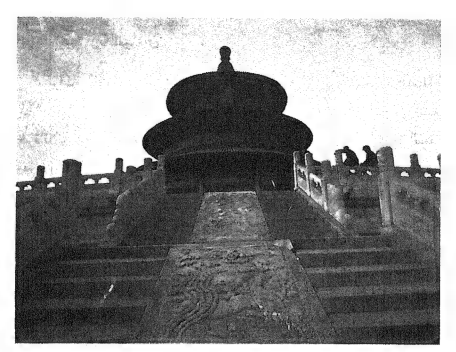
وفي مجال الطّب ً ـ الّذي كان خليطاً من الحكمة التّجريبيّة ، والخرافات الشّعبيّة ـ عرفوا نوعاً من الخريدعي Mayao ، ويظهر أنّهم كانوا يلقّحون ضدَّ الجدري في القرن الحادي عشر الميلادي .

وعلى الرغم من هذا كله قيل : « لقد كان الصّينيُّون أقدر على الاختراع منهم على الانتفاع بما يخترعون »(١) .

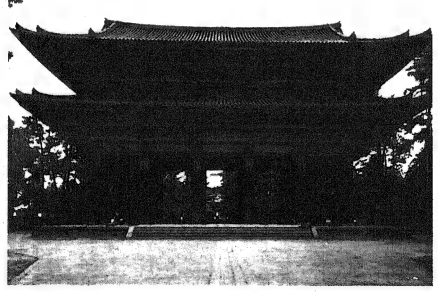
واهممَّ الصِّينيُّون بالأنهار والتَّرع ، وبنوا سور الصِّين العظيم ، الَّذي انتهى بناؤه ما عام ٢١٤ ق.م ، في عهد الإمبراطور شيه هوانغ تي Shih Huang Ti ، الَّذي رُمِّم في أوقات مختلفة ، ارتفاعه ما بين ٦ ـ ١٠ أمتار ، وطوله ١٤٠٠ ميل .

| <b>\</b> | ☆   | ☆ |      |  |
|----------|-----|---|------|--|
|          | ☆ ☆ |   |      |  |
|          | ☆   |   |      |  |
|          |     |   | <br> |  |

٢٥٠/٤ : ٥٠٠/٤



«هيكل السَّماء في بكين



\*من الفن الياباني

#### حَضارة اليابان

أهم مراكز الحضارة اليابانيَّة كان في الجنوب الغربي لجزيرة هونشو Honshu ولم تعرف اليابان العصر الحجري القديم ، فحضارتها بدأت في الألف التَّالث قبل الميلاد ، متأخِّرة ثلاثة آلاف سنة عن بلاد الشَّرق الأدنى ، وسكَّانها شبيهون بالعنصر القفقاسي الأبيض ، وتدلَّ معتقداتهم على عبادة الأرواح والطَّبيعة ، وأسمى الآلهة في السَّماء هي الشَّمس ، كا أنَّ النَّار هي أسمى آلهة الأرض ، وجوهر النَّار يعبد حول كلِّ موقد ، ويسمى فوجى قوجى آلها ، أي الجدة ، أو السَّلف .

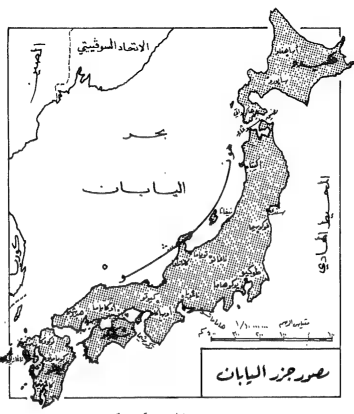
ودخلت اليابان (١) حول العصور الميلاديَّة الأُولى شعوب تسمَّى ياماتو Yamato دفعت بالسُّكَّان القدماء أمامها ، أتت من برِّ آسية عن طريق كورية ، وهي من عنصر منغولي ، مع بعض الاختلاط بعناصر جنوبيَّة من الملايو القدماء ، ودخلتها الكتابة في القرن الخامس ، والبوذيَّة في القرن السَّادس من كورية والصِّين (١) .

#### الدِّيانة الشَّنتويَّة :

من عبادة الأسلاف نشأت أقدم ديانة يابانيَّة ، وهي شنتو Shinto ، وتعني طريق الآلهة ، إذ كان اليابانيُّون يخاطبون السَّلف المقدَّس الأوَّل ، الَّذي عنه جاءت سلسلة الأباطرة ، وأوَّل ذكر لهذه الدِّيانة كان سنة ٥٨٧ م ، عندما بدأت تشعر بحاجتها إلى حماية وتعزيز ، بعد دخول البوذيَّة إلى اليابان .

<sup>(</sup>١) معنى يابان عند الملايو ( الْجُزُر ) ، وعند الصّينيّين : جب بن ، أي : المكان الّذي تشرق منه الشَّمس .

<sup>(</sup>٢) سُمِّيت الأدوار التَّارِيخيَّة في اليابان بأساء المراكز ( العواصم ) الَّتي حكم الأباطرة منها ، وهي : عصر آسوكا : [ ٥٥٠ - ١٩٥ م ] ، حيث تمَّ دمج البوذيَّة بالشَّنتويَّة ، واستر هنا الدَّمج ألف سنة ، ودَعي بالطَّريق المزدوج للإله Ryobu Shinto ، عصر هيان وكيوتو القالدُّمج ألف سنة ، ودَعي بالطَّريق المزدوج للإله عيث ساد التَّرف والبنخ وضعفت سلطة المعالم م ] ، عصر كاكورا : [ ١١٨٤ - ١٢٩٢ م ] ، حيث ساد التَّرف والبنخ وضعفت سلطة الأباطرة ، عصر موروماتشي : [ ١٣٩٢ - ١٥٦٧ م ] ، ثمَّ قامت حروب أهليَّة بدأ بعدها عصر بيدو - الَّتي هي طوكيو اليوم -: [ ١٢٩٠ - ١٨٦٧ م ] ، حيث أصبحت اليابان دولة حديثة .



\* اليابان الجزر الرّئيسيّة

أُلغيت الشَّنتويَّة الرَّحيَّة كديانة دولة بعد الحرب العالميَّة التَّانية ، وأصدر الإمبراطور هيروهيتو إنكاراً رحميًا لألوهيَّته كلك ، وبقيت الشَّنتويَّة مذهباً خاصًا ، أتباعه عشرون مليون نسمة .

يقوّل ديورانت : « ولن نجد في التّاريخ الحديث أروع ، ولا أعجب من الطّريقة والتي استيقظت بها اليابان من نعاسها ، استيقاظاً جزعاً على صوت مدفع الغرب ، فوثبت تتعلّم الدّرس ، وأصلحت صنع ما تعلّمت صنعه ، وأفسحت صدرها للعلم والصّناعة والحرب ، ثمَّ هزمت كلَّ منافسيها في ميدان الحرب ، وميدان التّجارة معاً .. » (٣) .

<sup>(</sup>٣) قصَّة الحضارة: ٥/١٦٤

#### الحَضَارة الإيرانيّة

#### حضارة الفرس الإخمينيين: [ ٥٥٩ - ٣٣٠ ق. م]:

أسَّس الإمبراطوريَّة الإخمينيَّة (كورش) ، وقوَّضَ صرحها الإسكندر المكدوني الوامتازت هذه الإمبراطوريَّة بتنظيم إدارة البلاد أيَّام داريوس الني الذي كان قائد الحرس الملكي (قائد عشرة الآلاف الخالدين) ساعده الأيين في العاصمة ، أمَّا الولايات ، فكان عليها حاكم (مرزبان) ، وبجانبه قائد عسكري وكاتب يرفع الأخبار للملك ، كا امتازت بمواصلاتها الجيِّدة ، حيث شبكة الطُّرق الطُّويلة الَّتي ربطت أرجاء الإمبراطوريَّة ، مع محطَّات للبريد ، لتسهيل نقل الأخبار والأمراء والجيوش .

وافتخر داريوس بأنّه: « أحبّ الحقّ ولم يحب الخطأ ، وكانت إرادته ألا يتعرّضوا الحقوق أرملة أو يتم ، وأنّه عاقب الكاذب ، وكافأ الصّادق المجتهد »(٢) ، فالقضاة المرتشون مثلاً ، كانوا يَقْتَلُون ، ولضان نزاهة القضاء أمر قبيز بأن يسلخ جلد القاضي الظّالم حيّاً ، وأن يُسْتَخدم هذا الجلد لصنع مقاعد القضاة ، ثمّ يعيّن ابن القاضي القتيل بدلاً من أبيه (٢) .

وكانت الأحكام قاسية منها ، الوسم بالنّار ، وبتر الأطراف أو تشويهها ، أو سمل ١٥ العين ، أو السجن .. ويحلُّ القتل عقاباً على خيانة الوطن ، أو هتك العِرْض ، أو الاعتداء على حرمة القصر الملكي .

وسلطة الإمبراطور مطلقة ، لا يُسأل عمَّا يفعل ، فالمذنبون الَّذين تلهب السِّياط

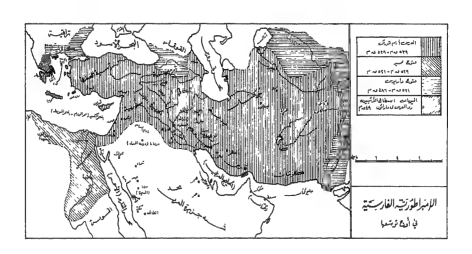
<sup>(</sup>١) كانت العاصمة برسبوليس و اكباتان ( همذان ) العاصمة الصّيفيّة ، ومعظم إقامة الإمبراطور في ( سوزا ) عاصمة عيلام القديمة .

<sup>(</sup>۲) عبارة نُقِشَت على قبر داريوس .

<sup>(</sup>٣) قصّة الحضارة ١ ٢/٧١٤

أجسادهم بأمره ، يشكرون له تفضُّله بأنَّه لم يغفل عن ذكرهم ، فقرارات الإمبراطور هي القانون ، وأحكامه لا ترد ، لأنَّها وحى الإله أهورا \_ مزدا إليه .

وسبب ضعف هذه الدَّولة عدم تقدَّم الصِّناعة والتِّجارة والعلوم ، لإعطائها دعامة اقتصاديَّة واجتاعيَّة ، « فقيام إمبراطوريَّة جهود عظية ، والجهود الأعظم سبل الحفاظ عليها ، والابتعاد عن طرق الانحلال » ، فهزائم الجيش الفارسي بقيادة دارا في المارتون ، مع أطهاع الولاة ، والثَّورات والحروب المتكرِّرة ، والجمود والفساد .. كلَّ ذلك ، سهَّل على الإسكندر انتصاره على دارا الثَّالث في معركة إيسوس .



#### الفرثيُّون وحَضَارتهم : [ ٢٥٠ ق.م ـ ٣٢٤ م ] :

بقيت إيران تحت حكم السَّلوقيِّين خلفاء الإسكندر حتَّى عام ٢٥٠ ق.م ، حيث بدأت فترة حكم الفرثيِّين الَّذين قدموا من آسية الوسطى • وعُرِفت سلالتهم بالسَّلالة الأشكانيَّة أو الأرشاقيَّة Arsacids ، نسبة إلى أرشاق الأوَّل : [ ٢٤٨ ـ ٢٤٦ ق.م ] ، مؤسِّس الدَّولة الفرثيَّة ، الَّتي كانت حضارتها مزيجاً من ( فارسيَّة ـ هلنستيَّة ) حتَّى

القرن الأول الميلادي ، حيث ابتعدت عن الفكر الهلنستي ، واتَّخذت الجوسيَّة الزَّردشتيَّة ديانة رسميَّة ، ووضع كتاب الأفستا Avesta ، كتاب الجوسيَّة الدّيني .

#### الزّردشتيّة:

يعتقد الزَّردشتيُّون أنَّ أُمَّ زردشت حملت به حملاً إلهيّاً: « دخل شعاع من أشعة العظمة السَّماويَّة إلى صدر فتاة راسخة في النَّسب ، سامقة في الشَّرف ، وتزوَّج الكاهن الفتاة ، وامتزج الحبيسان الْمَلاَك والشُّعاع ، فنشأ زردشت من هذا المزيج » ، وتجلَّى له ( أهورا - مزدا ) ربُّ النُّور الإله الأعظم ، ووضع في يديه الأبستاق ( الأفستا ) ، أي كتاب العلم والحكمة .

تقوم الزِّردشتيَّة على أسس ثلاثة هي :

١٠ ١ ـ إنَّ الزِّراعة وتربية الماشية ، هما وحدهما المهنتان النَّبيلتان .

٢ ـ إنَّ الكون بأسره معركة بين الخير والشَّر ، والفكرة السَّائدة ثنائيَّة العالم الَّـذي يقوم على مسرحه صراع يدوم اثني عشر ألف عام بين الإله أهورا ـ مزدا • والشيطان (أهريان).

٣ ـ إنَّ العناص ، وهي الهواء والماء والنَّار والتَّراب طاهرة ولا يجوز تدنيسها ، والنَّار مقدَّسة ، وسادن بيت النَّار يقوم على خدمة اللَّهب المقدَّس ، والحياة الْمَثْلى كا رسمها ( النَّبِيُّ ) زردشت هي : « حيث يشيد المؤمن بيتاً فيه الماشية ، والزَّوج ، والولد ، وحيث توهَّج النَّار » (ع) .

وأفضل الفضائل: الطُّهر والأمانة، ويؤدِّيان إلى الحياة الخالدة (٥).

 <sup>(</sup>٤) تاريخ العالم : ٢٣٦/٤

<sup>(</sup>٥) قصّة الحضارة: ٤٢٤/٢

حرِّيَّة الإرادة عمل يقوم به الإنسان ، يرجِّح قضيَّة أهورا ـ مزدا ( الخير ) ، أو قضيَّة أهريان ( الشَّر ) .

التَّقوى أعظم الفضائل على الإطلاق ، والتَّقوى (أن يعبد الله بالطُّهر والتَّضحية والصَّلاة).

ومعابد الزَّردشتيِّين أُقيت على قم الجبال ، يوقدون النَّار فوقها تكرياً لأهورا - مردا ، وعندما سُيِّست الزَّردشتيَّة ، صُوِّر الإله الأعظم في صورة ملك ضخم ذي جلال مهيب ، مع أنَّها اقتربت من عقيدة التَّوحيد في أيَّامها الأولى ، واتَّخذت النَّار نفسها إلها ، واعتقد الزَّردشتيُّون أنَّها ابن إله النَّور ، لذلك حرصت الأسر ألاَّ تنطفئ النَّار في بيوتاتها ، والشَّهس نار السَّهوات الخالدة ، تعبد بوصفها أقصى ما يتثَّل فيها أهورا - مزدا .

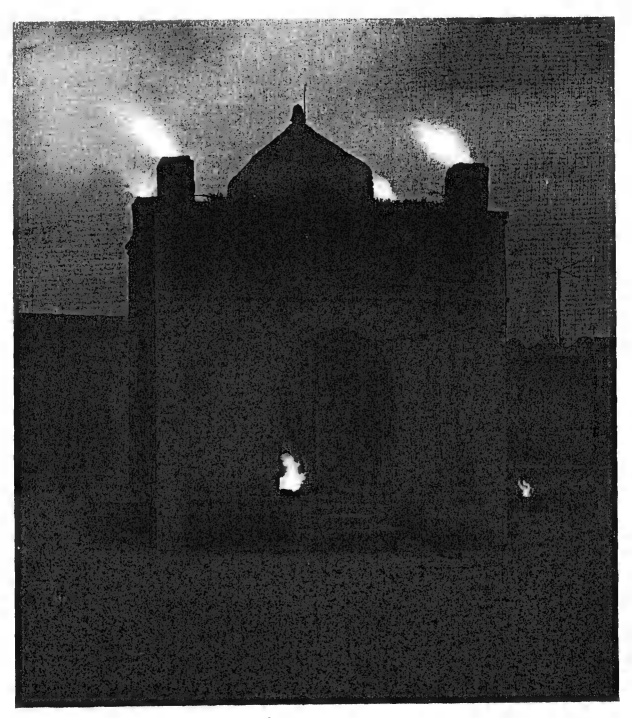
ويعتقد الزَّردشتيُّون أنَّ نهاية العالم قريبة محتومة ، فبعد موت زردشت بثلاثة آلاف سنة ، يحلُّ يوم الحساب الأخير ، وتقوم مملكة أهورا ـ مزدا ، ويهلك (أهرمان ) هلاكاً أبديًا .

# السَّاسانيُّون وحَضَارتهم : [ ٢٢٤ - ٢٥٢ م ] :

أسَّس حكم الأُسرة السَّاسانيَّة أردشير الأُوَّل<sup>(٦)</sup> ، الَّذي جعل الزَّردشتيَّة الجوسيَّة ٥٠ ديانة الدَّولة الرَّسميَّة .

وأيًام كسرى أنوشروان ( الرُّوح الخالدة ) قامت إصلاحات هامَّة ، وشخصيَّة أنوشروان جديرة بالدَّرس ، فعند اعتلائه العرش وجد البلاد تعاني من الاضطراب والفلَّم والقوانين العقية ، فعزم على علاج هذه الأوضاع .

<sup>(</sup>٦) وكان آخر ملوكهم يبزدجرد الشَّالث ، الَّـذي قـاوم الفتح العربي الإسـلامي ، ولم يفلـح ، والإلـه أهـورا ـ مـزدا يمنح السَّلطـة للملك ، واعتقـد ملـوك الفرس أن دمـاً إلهيّـاً أزرق يجري في عروقهم ، والمسعودي يثني على ملوك السَّاسانيّين لإدارتهم الممتازة .



معبد النار قرب مدينة باكو (أذربيجان)

وأعظم إصلاحاته تسوية مشكلة الأرض الزِّراعيَّة ، فقد جرت العادة من قبل أنو شروان ، على أن تحصل الدَّولة على نصيب يتفاوت بين العُشر والنَّصف ، من كلِّ محصول حسب خصوبة الأرض ، وطبِّقت هذه القاعدة تطبيقاً سيِّئاً بسبب ما يرتكب جباة الْخَرَاج من الإجحاف ، ولم تؤدِّ هذه القاعدة إلى تثبيط هم الزُّرَّاع فحسب ، بل أدَّت إلى خسارة في المحصول ، وكانت هذه الخسارة تحدث لأنَّ المزارعين لم يكن يسمح أدَّت إلى خسارة في المحصول ، وكانت هذه الخسارة تحدث لأنَّ المزارعين لم يكن يسمح للم بجني حاصلاتهم الزِّراعيَّة ، حتَّى يحضر جباة الضَّرائب ، للحصول على حصَّة الملك ، فكان ترك المحصول على الأشجار على الرَّغ من نضجه ، يؤدِّي إلى تلف قسم كبير منه .



\* كان الصَّيد أهم نسلية للملوك في إيران

والمثل على ذلك ، ما جاء في قصّة جارية تقول : إنَّ أنوشروان رأى ولداً تضربه أُمَّه لأنَّه التقط عنقوداً من العنب ، وقد اختطفته الأُمُّ من يد ابنها وعلَّقته بالكرمة ، . . فلمّا سألها أنوشروان عمّا تفعل ، أجابت بأن ليس من حقّ الحرّاثين أن يأكلوا من عنبهم قبل أن يُجمع نصيب كسرى منه ، فاستبدل أنوشروان بتلك القاعدة مبالغ نقديّة أو عينيّة محدَّدة لكل قطعة من الأرض المزروعة ، وعلاوة على هذا فقد وضع خَرَاجاً على أشجار الفاكهة ، والبيوت ، وجزية على الرّووس ، وشجّع الحرّاثين بكلّ الوسائل اليفلحُوا المزيد من الأرض ، وعمل دائماً على زيادة مياه الرّي ، فأنشأ السّدود والقنوات ، كا قدّم البذور والماشية للحرّاثين ، وعمل على زيادة عدد السُّكَان ، فحتّم الزّواج على كلّ رجل ، ومنح الفقراء المهور ، وأصلح وسائل المواصلات ، فشيّد الجسور ، وشق الطرق ، وضرب بيد من حديد على قطّاعها ، وبذل قصارى جهده لمنع أعمال العدوان والظلّم ، ومثال ذلك : سأل أحد السُّفراء عن سرّ اعوجاج الميدان المقابل أحد السُّفراء عن سرّ اعوجاج الميدان المقابل عصر كسرى ، فأجيب بأنَّ عجوزاً تملك الأرض الملاصقة ، وقد رفضت بيعها بأي ثمن ، ولم يشأ أنوشروان أن يجبرها على البيع ، كا شغف هذا الملك بالعلم كثيراً ، فأنشأ مدرسة جُنْدَيْسابور المشهورة ، حيث كان يدرّس فيها الطّب والفلسفة بتوسّع (٢) .

ظهرت أيّام الأسرة السّاسانيّة المانويّة ، وماني [ ٢١٥ ـ ٢٧٤ م] ، أعلن دعوته في سنّ مبكّرة ، زار الهند ، والتّيبت ، وتركستان ، والصّين ، ثمّ عاد إلى فارس بعد وفاة سابور الأوّل ، حيث رحّب به خليفته هرمزد الّذي حكم إيران سنة واحدة ، وحين ولي العرش بهرام الأوّل ، قتل ماني ، وسلخ جلده ، ثمّ حشاه تبناً وعلّقه على باب المدينة .

قال ماني : إنَّ كلَّ ما في عالم الشَّر ، فهو شر ، ولذلك فإنَّه دعا إلى عدم الزَّواج ، وعدم زيادة النَّسل ، وماني يقول بمقالة الزَّردشتيَّة : إنَّ النُّور يحارب الظَّلمة ، وشكَّل ثالوثاً يدافع مع إله النُّور إلهَ الظَّلام ، ولكنَّه يقول : إنَّ كليها كان شرَّا ، ويقول : إنَّ ناراً ستوقد في النَّهاية ، وتؤدِّي إلى خلاص النُّور وانفصاله النّهائي عن الظُّلمة الَّتي لا خلاص لها .

<sup>(</sup>Y) تاريخ العالم: ٣٤١/٤ و ٣٤٢

ومًا يذكر أنّنا إذا علمنا أن خلود الرُّوح معناه وجود في المستقبل لا ينتهي • فإن المعتقد الإيراني قد تجاوز هذا الحدّ ، فنصَّ في تعاليه على أنَّ لكلِّ إنسان روحاً ، وأنَّ هذه الرُّوح وجدت في ماضٍ لاحدً له ، وأنَّها تلازمه في الحياة الدُّنيا • وتنتقل معه عند موته إلى الأبديَّة في العالم الآخر ، العالم الَّذي تسكنه أرواح من قضى من الصَّالحين ، وتفيئ الخير على أعقابهم الَّذين تقرَّبوا إليهم بالصَّلاة والقرابين • وعلى ذلك فإن ديانة الإيرانيِّين كانت تناقض ديانة معاصريهم من أهل جنوبي أوربة إلى حدِّ كبير ، فقد كانت ديانة شخصيَّة أكثر منها ديانة وطنيَّة ، ديانة توجّه سلوك الفرد في كلِّ عمل يأتيه في حياته • ولم تكن ديانة شعائر لا يراعي المؤمن أحكامها إلاَّ حين تقام العبادات العامَّة .

وجوهر هذا الدِّين ، إذا ما قورن بديانات رومة وبلاد اليونان ، يتجلَّى في ١٠ رمزيَّته ، فكانت رموز الألوهيَّة عند الإغريق والرَّومان آلهة نُحِيَّت أو صُوِّرت على هيئة الإنسان ، صحيح أنَّ النَّحَات الفارسي قد حاول أن يثل شخصيَّة أهورا - مزدا على بعض الآثار الفارسيَّة الَّتي بقيت ، إلاَّ أنَّ النَّار كانت هي الرَّمز الحَق الَّذي يدلُّ على الألوهيَّة ، فالنَّار منبع الحرارة هي الَّي تطهّر النَّفوس ، والنَّار مصدر النَّور ، فهي من ثمَّ رمز الحقيقة ، وكانت الحقيقة والطهر من أخص صفات الإله أهورا - مزدا ، ولم يكن ١٥ الإيرانيُّون يعدُّونه عرضة لنقائص البشر التي عزبها الأساطير والملاحم الإغريقيَّة إلى آلهة الإغريق (١٠) .

ولًا كانت الدَّولة السَّاسانيَّة قد سيطرت على طريق التِّجارة مع الصِّين ، وأعادت بناء القرى ، وحفرت الأقنية والتَّرع ، وأعطت الفقراء أرضاً وبذاراً ومواشي ، وقسَّمت الإمبراطوريَّة إلى أربعة أقسام إداريَّة ، ومسحت أراضي الدَّولة ، إلاَّ أنَّها أرهقت شعبها ٢٠ بالضَّرائب ، وأدَّت حال النَّاس السَّيِّئة إلى حركة ثوريَّة مرتبطة ببدعة دينيَّة تسمَّى

<sup>(</sup>A) تاريخ العالم : ٢/٥٤٥

المزدكيَّة (١) ، وهي بعث للمجوسيَّة متأثِّرة بفِكَر هلنستيَّة ، غايتها شيوعيَّة الأرض والمواشي والنَّساء ، وجعلوا المواشي والنُساء ، وجعلوا القرى مشتركة .

بدأ الإصلاح الاجتاعي أيّام قباذ الأوّل [ ٥٣١ ـ ٥٣١ م ] ، باستئصال الشَّرور الَّي سبَّبت المزدكيَّة ، فسح الأراضي وحدَّد كميَّة الضَّرائب ، وسمح للفلاَّح بتعيِّين نوع الحصول ، ولكن وُضِعَت ضريبة شخصيَّة على جميع المذَّكور بين سنِّ العشرين والخسين ، أعفي منها الجند والنَّبلاء والكهنة والموظفون والمصابون بعاهات ، وعاد نظام الطبيقات (١٠٠) .

ولا يفوتنا ونجن نطوي آخر الكلمات عن الحضارة الإيرانيَّة أن نقول :

ر و يكن تمييز « الإيوان » في مباني هذه الحضارة ، اللذي أثار الإعجاب صياغة ودقّة ، والّذي سيصبح له شأن في الأبنية الإيرانيّة المتأخّرة .

وأنَّ مركز المرأة كان حسناً نسبيّاً أيَّام السَّاسانيِّين ، فلقد كان لها نصيب أوفى من الحياة .

# الحَضارة اليونانيّة ( الإغريقيّة )

م قامت في جزر بحر إيجة حضارة سُمِّيت (ماقبل الهلِّلينيَّة)، ومن هذه الجزر جزيرة كريت، وجزر السِّيكلاد، حيث سكنها الإنسان قبل الألف الخامس قبل الميلاد، وازدهرت حضارة كريت حول سنوات [ ٣٠٠٠ - ٢٥٠٠ ق.م]، وهي الحضارة المينويَّة، نسبة إلى مينوس، ملك مدينة كنوسوس الأسطوري، اكتشفها آرثرانفيس [ ١٨٥٠ - ١٩٤١ م]، وذلك سنة ٢٩٠٠ م، وتبيَّن أنَّ الحضارة المينويَّة

<sup>(</sup>٩) أسَّسها مَزْدَك : [ حوالي ٤٨٠ ـ ٥٢٨ م ] .

<sup>(</sup>١٠) ثمُّ بدأت الحضارة العربيَّة الإسلاميَّة في إيران .

by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)





 $_*$ مائي

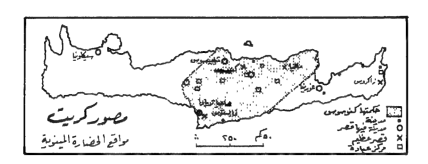
« كان الرَّمــاة في الجيش السَّاساني يؤلِّفون أهم فرق الجيش

عام ٢٠٠٠ ق. م ازدهرت وتقدّمت اقتصاديّاً واجتاعيّاً مَّا أدّى بفنّ العارة إلى تحقيق إنجازات ضخمة ، كا استخدم السّكّان كتابة تصويريّة أبسط من الكتابة الهيروغلوفيّة المصريّة .

وكوَّنت كريت ثروات ضخمة من تجارتها البحريَّة الواسعة المزدهرة ، وأشد ما يدعو إلى الدَّهشة في الجزيرة نظام صرف المياه ، الَّذي كان من الرَّقي ، بحيث يضارع ، أي نظام تصريف سابق للقرن الثَّامن عشر الميلادي

ولعل سبب نهاية هذه الحضارة مؤثرات بركانيَّة ، كبركان ثيرا المدمِّر (١) ، مع صدمات الأمواج العاتية الَّتي رافقت ذلك ، ثمَّ جاء كريت شعبٌ غازٍ لا يُعرف منشؤه عوالي ٢٤٠٠ ق.م ، عرف البرونز واستعمله بكثرة .

لقد أسهمت الحضارة الكريتيَّة المينويَّة في نشوء الحضارة اليونانيَّة .



- وأقدم الشَّعوب اليونانيَّة هم الآخائيُّون (٢) ، الَّذين اندفعوا إلى البلقان والهيللاد نحو سنة ٢٠٠٠ ق.م ، في الوقت الَّذي هاجر فيه بعض الكريتيِّين من جزيرتهم وأقاموا في الأرض اليونانيَّة ، فولدت حضارة هي الحضارة الآخائيَّة ـ الهيلَّلاديَّة ، الَّتي بلغت قَتها ما بين : [ ١٤٠٠ ـ ١٢٠٠ ق.م ] ، عندما سيطرت على طرق البحر المتوسط التّجاريّة الَّتي كان الكريتيُّون يسيطرون عليها .
- ر. ودُفِعَ الآخيُّون بدورهم إلى السَّواحل الآسيويَّة أمام أقوام جديدة ، حملت منهم الحضارة ما قبل الملّلينيَّة ، ونشأت مجتمعات جديدة في مطلع القرن الشَّاني عشر قبل الميلاد ، ليس من السَّهل أن عيِّز المرء من كان أصله إيجيّاً ، ومن كان أصله يونانيَّا ، وشكَّلت هذه المجتمعات الجديدة الحضارة الملّلينيَّة .

<sup>(</sup>۱) برکان ثیرا : شمال کریت قرابة ۱۰۰ کم .

 <sup>(</sup>٢) وهم من الشعوب الهندو ـ أوربيّة ، اندفعوا إلى اليونان وجزر بحر إيجة .

ويظهر أنَّ الهلَّلينيِّين عندما حلَّوا في بلاد اليونان " كانوا منقسمين إلى قبائل تَدعى كلَّ منها جينوس Genos " وكل قبيلة مستقلة قائمة بنفسها ( ممالك مدن ) ، وكانت تنظّم العادة والعرف تنظّم الأفراد فيا بينهم " وهناك قوانين ناظمة تحدَّد علاقات كلِّ قبيلة بالقبائل الأُخرى ، وخصوصاً بعد أن تحوَّلوا من رعاة إلى زُرَّاع .

يقول وُل ديورانت : « وأصعب ما يواجه مؤرِّخ الحضارة اليونانيَّة القديمة ويثبِّط هُ هُو أَن يؤلِّف من هذه الأعضاء المتفرِّقة في جسم بلاد اليونان وحدة منسجمة ، وقصَّة متَّصلة الأجزاء »(٢) .

و يمكن القول: إنَّ التَّطوُّر السِّياسي والاجتماعي لبلاد اليونان يتركز منذ منتصف القرن السَّابع حتَّى منتصف القرن الرَّابع قبل الميلاد حول قُطْبَيْ : ( أثينا ) الَّتي مثَّلت المدينة العابثة المتبذّلة ، والَّتي كان كلَّ واحد من سكَّانها حرّاً بشخصه وأعماله ، وبإمكانه ، أن يناهض ويحرج سلطة الدَّولة ، و ( إسبارطة ) الّتي مثَّلت الصَّلابة الّتي لاتلين ، فنظامها الاجتماعي والاقتصادي كان يستهدف تأسيس جيش يؤدِّي الفلاحون نفقاته .

### أثينا:

قيل : وضعت أثينا مبادئ الحكم الديمقراطي في أواخر القرن السَّادس قبل الميلاد ، أيَّام دراكون وصولون وبيزيسترات وكليستين ، مع قسوة وشدَّة ، فالموت عقاب أيِّ ١٥ خالفة لحكم من أحكام قوانينهم .

والواقع أنَّ هذه الديقراطيَّة الَّتي تَمَّلَت بالحِرِّيَّة والمساواة للآثنيِّين فقط ، أما الأرقَّاء (٤) فقد كانت شروطهم الاجتاعيَّة سيِّئة جداً في أثينا ، وفي كلِّ المدن اليونانيَّة الأُخرى ، وكذلك الغرباء (٥) .

<sup>(</sup>٣) قصّة الحضارة : ١٣٥/٦

٤) وهم أرقًاء حرب ، أو أرقًاء بسبب حكم صادر في حقّهم ، أو بسبب ولادتهم .

<sup>(</sup>٥) وهم رجال أحرار من منشأ أجنبي ، ولم يكن لهم حق ـ شأن الأرقَّاء ـ بإدارة شؤون الدُّولة .

يقول الدُّكتور أحمد زكي: «عدَّوا أثينا البلد الديقراطي - حكم الشَّعب بالشَّعب - الأوَّل الَّذي عرفه التَّاريخ ، وكانت أثينا البلد مع هذا مدينة من مدائن الإغريق أكثر أهلها العبيد ، كانت ديقراطيتهم ديقراطية للقلَّة فيها من الأحرار ، وكانت ديقراطيَّة عدودة مشروطة ، وهي ديقراطيَّة ضاقت بالَّذي قال سقراط ، وبالَّذي صرَّح به من آراء ، فقضت عليه بالموت ، وهي الدِّيقراطيَّة الَّتي قام فيها فيلسوفها الثَّاني أفلاطون ، يعصر الحكم في فئة من خيار النَّاس ، هي وحدها الصَّالحة ، وهي يقول في جمهوريته : يحصر الحكم في فئة من خيار النَّاس ، هي وحدها الصَّالحة ، وهي وحدها السَّاولة ، وسائر النَّاس لها تبع »(١)

وأحصي سكّان أثينا حوالي عام ٣١٠ ق.م، فوجد فيها ٢١,٠٠٠ من المواطنين، و ٢٠,٠٠٠ من الأرقّاء، « فأمّا العدد الأخير و ١٠,٠٠٠ من الأرقّاء، « فأمّا العدد الأخير الظيّن أنّا عدد الأرقّاء اللّذين لا نعرف شيئاً ينقضه ، وأكبر الظّن أنّا عدد الأرقّاء الّذين كانوا يعملون في المزارع قد ازداد، لأنّ الضّياع كانت آخذة في الاتّساع، ولأنّ استغلالها مجهود العبيد، تحت إشراف العبيد الّذين يعملون في خدمة المالك البعيد عنها، كان آخذاً في الازدياد »(٧).

« مع تركَّز الثَّروة في أيدي عدد قليل جدّاً من الأفراد » ( ) ، فأين موقع ( الإنسان » و الإنسانيَّة ) في هذه الحضارة ؟

وأهمُّ المؤسَّسات الأثينيَّة :

( مجلس الشَّعب ) : وكلُّ مواطن مسجَّل في سجل بلديَّة ما ، أتمَّ خدمته العسكريَّة (٩) ، وغير محكوم بأيِّ حكم ، هو عضو في هذا المجلس ، ولو توافرت الشُّروط

<sup>(</sup>٦) العرب والحصارة الحديثة ، ص ١٩

<sup>(</sup>٧) قصّة الحضارة : ١٦/٨

<sup>(</sup>٨) قِصَّة الحضارة : ١٩/٨ و ٢٩

<sup>(</sup>٩) الَّتِي كانت مدَّتها سنتين .

المذكورة بثلاثين ألف ، أو أربعين ألف ، لذلك قيل عن أثينا : إنَّها جمه وريَّة من الخطباء .

و ( مجلس الشُّيوخ ) : وهو مجلس الدَّولة ، والهيئة الَّتي تَثَّل الشَّعب بصورة دائمة ، وتنفِّذ مشيئته ، وعدد أعضائه خس مئة فقط ، يُنْتَخبون بالقرعة بعد ترشيحهم من بلدياتهم ، وكانوا في كلِّ مساء ينتخبُون من بينهم بالقرعة رئيساً يُعطى مفاتيح ، الخزنة ، وخاتم الدَّولة وسجلاً ما ليحكم أثينا يوماً واحداً (١٠) .

#### إسبارطة:

لم يكن في إسبارطة أيَّ نوع من أنواع الحياة الخاصَّة ، فقد كان الرِّجال طوال أوقاتهم في الثُّكنات ، حيث التَّارين العسكريَّة ، وتناول الطُّعام مع الزَّملاء ، والمرأة ينظر إليها نظرة أُمَّ لا زوجة ، وينزع منها ولدها منذ حداثته ويسلَّم إلى الدَّولة لكي ١٠ تجعل منه جنديًا ، ومع وجود مساوئ لنظام إسبارطة التَّربوي ، فإنَّها كانت كفيلة بصنع رجال مملوئين شجاعة وحزماً .

وفي القرنين الخامس والرَّابع قبل الميلاد ، توسَّعت هيئة الأرباب في اليونان ، وأصبح من الهتهم المعترف بها أفروديت (عشتار) ، القادمة من سورية وقبرص ، وزميلها أدونيس ، وإيزيس القادمة من مصر ، وآمون الَّذي قدم من ليبيا .

ولمّا قام بعض الفلاسفة والمفكّرين ، في انتقاد المعتقدات الخرافيّة " تدخّلت الدّولة ، وأجبرت بعضهم على التّراجع " وأعدمت آخرين ، لأنّها لم تكن تفرّق بين السّياسة والدّيانة .

ومن أعلام الفلسفة \_ الّتي أرادت حلّ أُحجية الـوجـود ومنشـاً الأشياء \_ إمبيدوكل Empedocls ، الّذي حاول تفسير جميع حوادث العالم ، بامتزاج العناصر ،

<sup>(</sup>١٠) وهذا لا يعني عدم وجود حاكم أعلى ( امبراطور ) كبريكليس مثلاً .



\* مصور بلاد اليونان ، [ أهم المالك والجزر اليونانيّة ]

الأربعة: النَّار، والهواء، والأرض و والماء، تحت تأثير الحبَّة، أو بانفكاك بعضها عن بعض تحت تأثير التّناقض وديوقريط Democrite ، وسقراط الّـذي رأى أنَّ الإنسان مصابّ بداء يتألّم منه دوماً ، وهو جهله بنفسه ولا يكن شفاؤه من ذلك إلاّ إذا عرف نفسه جيّداً .

أمًّا الفنُّ ، فقد ألبس اليونانيُّون الجمال كلَّ شيءٍ لمسوه بوساطة موهبة خاصَّة امتازوا بها .



verted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)







\*معبد أثينا في دلفي



# الحَضارةُ الهِلْنِسْتِيَّة

وحّد الإسكندر بلاد اليونان سنة ٣٣٦ ق.م، فألغى جميع الحكومات الدّكتاتوريَّة، وأقرَّ أن تعيش كلُّ مدينة يونانيَّة حرَّة حسب قوانينها، وأعربت جميع المالك اليونانيَّة ـ باستثناء إسبارطة ـ عن ولائها له، ثمَّ سار شرقاً إلى آسية فاتحاً، لينال مجد إقامة دولة عالميَّة، بلغة وثقافة واحدة، فهزم داريوس ووصل السّند، وأصبح إمبراطوراً يونانياً ـ فارسياً، يحكم دولة يكون فيها الفرس واليونان أكفاء، أراد أن تمتزج ثقافتهم ودماؤهم امتزاجاً سلياً، ينهي النّزاع الطّويل بين الشّرق والغرب، بذلك الاقتران السّعيد بين حضارتيها، فشجع الآلاف من جنوده على أن

يتَّخذوا لهم أزواجاً فارسيَّات ، وتزوَّج هو في عرس عظيم (١) استاتيرا Statira ابنة دارا التَّالث و وهذا ربط بنفسه الأسرة المالكة الفارسيّة .

وفتح الإسكندر أراضي الجزيرة وفارس لليونانيّين ، فخفّف بهذا العمل ضغط السُّكَان في بعض الدُّول اليونانيَّة ، وقلَّل من حدّة حرب الطَّبقات ، فتشكَّلت مدن (متأغرقة ) في آسية ، شكَّلت الجنء الهام في الإمبراطوريَّة السَّلوقيَّة ) و Seleucud Empire .

واتّبع الإسكندر لنفسه حياة وسطاً بين الأساليب الشرقيّة والمقدونيّة اليونانيّة ، وكان جنوده يرون في هذا التّغيّر استسلاماً منه للشّرق ، وكان أكبر شاهد على ارتداده عن دينه وفكر أرسطو<sup>(۲)</sup> ، جهره بألوهيّته ، وبعث عام ٣٢٤ ق.م رسالة إلى المالك اليونانيّة يبلّغها أنّه يرغب في أن يُعْتَرَف به ابناً للإله زيوس ، والإله آمون ، وصدعت معظم الدّول بما أمرت .

ولمّا عاد الإسكندر من السّند إلى بابل ، انغمس في الشّراب ، ومات عن عمر قدره ثلاث وثلاثون سنة ، عام ٣٢٣ ق.م ، ولمّا سأله قوّاده لمن يترك ملكه ؟ أجابهم : « إلى أعظمكم قوّة = .

# ه، انتشار الهلنستيّة (٣): [ ٣٢٢ - ١٤٦ ق.م]:

انقسمت إمبراطوريَّة الإسكندر بعد وفاته ، فقامت ثلاث ممالك هي : الدَّولة السَّلوقيَّة ، أسَّسها القائد سلوقس نيكاتور ( أي المظفَّر ) ، عاصتها أنطاكية ، وضمت إيران والعراق وسورية وآسية الصَّغرى ، ودولة البطالمة ( أو البطالسة ) ، أسَّسها القائد

<sup>(</sup>١) في مدينة السُّوس ٣٢٤ ق.م ٠

<sup>(</sup>٢) الَّذي أمره أن يعامل اليونانيّين معاملة الأحرار ، ويعامل البرابرة ( الشُّعوب غير اليونانيَّة ) معاملة العدد .

<sup>(</sup>٣) هيلين : إحدى جدَّات اليونان ، وإيست : الشَّرق .

بطليوس الأوَّل في مصر ، وعاصمتها الإسكندريَّة ، والدَّولة الأننيغونيَّة ، أسَّسها القائد أنتيغون الأوَّل ( الجبَّار الأعور ) في مكدونية ، وعاصمتها بيلاً Pella .

لقد كانت التّجارة حياة الاقتصاد الهلنستي ، فهي الّتي أوجدت الثّروات الكبرى ، وشادت المدن العظيمة ، وكان التَّجَّار مع تجارتهم ينشرون نزعتهم العالميَّة ، وقامت مصارف عامَّة ووطنيَّة ، تودع فيها الحكومات أموالها ، ويديرها موظَّفون معيَّنون من قبل الدَّولة ، لذلك قيل : « العصر الهلنستي لم يشهد سقوط الحضارة اليونانيَّة ، بل شهد انتشارها »(1) .

« وتدين علوم اليونان الرياضيَّة بازدهارها ، والقوَّة الدَّافعة لها إلى مصر ، ويدين الفلك اليوناني بازدهاره وقوَّته الدَّافعة إلى بابل ، ذلك أنَّ استيلاء الإسكندر على بلاد الشَّرق ، قد أدَّى إلى عودة تبادل الأفكار ، وإلى اتساع ذلك التَّبادل اللَّذي أعان منذ ثلاثة قرون قبل ذلك الوقت على ميلاد العلم اليوناني في أيونيا ، وفي وسعنا أن نعزو إلى هذا الاتصال الجديد بمصر والشَّرق الأدنى ، مانراه من تناقض ، فقد بلغ العلم اليوناني ذروته في العصر الهلنستي ، حيث كان الأدب اليوناني والفن اليوناني آخِذَيْن في الاضحلال »(٥) .

فن علماء الهندسة في هذه الخضارة إقليدس Eucleides ، اللَّذي علم في مدرسة ١٥ الإسكندريَّة .

وأرخيدس Arkhimedes (ت ٢١٢ ق.م) الّذي سافر إلى الإسكندريّة ، حيث درس على خلفاء إقليدس ، وشغف بالرّياضيّات ، وتوازن السّوائل ، وقوانين الرّافعة .. وإزدهرت في الحضارة الملنستيّة فلسفتان ،

<sup>(</sup>٤) قصّة الحضارة : ٢٦/٨

٥) قصّة الحضارة ١٤٩/٨

الأبيقوريَّة: هدف الفلسفة عند أبيقور (١) Apikouros [ ٣٤١ - ٢٧٠ ق.م ] تحرَّر النَّاس من الخوف ، وليست وظيفتها تفسير العالم ، لأنَّ الجزء لا يستطيع قط أن يفسِّر الكل ، إن وظيفتها أن تهدي إلى السَّعادة ، وليس في الفلسفة إلاَّ قضيَّتان اثنتان مؤكَّدتان ، وهما أنَّ اللَّذَة خير ، وأنَّ الأَلم شرَّ ، ويقصد باللَّذَة تحرَّر الجسم من الأَلم ، والرُّوح من الانزعاج .

والفهم ليس من أسمى الفضائل فحسب ، بل إنّه أسمى السّعادة أيضاً ، لأنّه يعيننا أكثر مما تعيننا أيَّ موهبة أُخرى من مواهبنا ، على تجنّب الألم والحزن ، والحكمة هي وسيلتنا الوحيدة إلى الحرّيّة ، فهي الّتي تحرّرنا من رقّ الانفعالات ، ومن الخوف والفزع .

الرّواقِيَّة: قضى زينون (٢٠ Zenon كثيراً من السّنين تحت وصاية غيره من الفلاسفة ، ثمَّ أنشأ مدرسته الفلسفيَّة الخاصَّة به سنة ٢٠١ ق.م ، وبدأ يتحدَّث إلى طلاًبه وهو رائح غاد تحت أروقة أعمدة استوابوسيلي Stoa Poecile ، من أقواله المأثورة: « إنَّا العيش ، هو العيش مع الطّبيعة » ، وواصل عمل زينون بعد وفاته أقلانيتوس الأسوسي العيش ، هو العيش مع الطّبيعة » ، وواصل عمل زينون بعد وفاته أقلانيتوس الأسوسي دم أقريسبوس الصَّولي Chrysippus of Soli ، وكان أقريسبوس أكثر تلامذة المدرسة الرّواقيَّة علماً وإنتاجاً ، وهو الّذي أكسبها صورتها التّاريخيَّة عندما قدَّم شروحاً لها ، بلغت ٢٧٠ كتاباً .

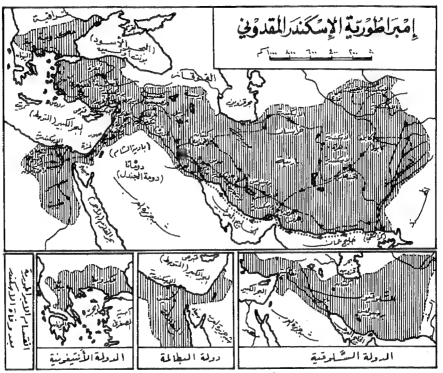
والأبيقوريُّون متَّفقون في أنَّ المعرفة لاتنشأ إلاَّ من الحواس ، والمقياس النَّهائي للحقيقة في رأيهم ، هو المدركات الحسيَّة ، الَّتي تضطر العقل إلى قبولها ، بما فيها من وضوح أو ثبات ، على أنَّه ليس من الضَّروري أن تؤدِّي التَّجارب إلى المعرفة ، لأنَّ بين الحواس والعقل توجد العواطف أو الانفعالات ، وهذه قد تشوِّه التَّجارب فتجعلها

<sup>(</sup>٦) ولد أبيقور في جزيرة ساموس ٣٤١ ق.م.

 <sup>(</sup>٧) كان زينون ( ت حوالي ٢٦٤ ق.م ) من أهل سيتيوم إحدى مدائن قبرص ، وكانت المدينة فينيقيّة في بعض أحيائها ، يونانيّة في أكثرها ، وكثيراً ما يُقال إنّ زينون فينيقي ، ويقال أحياناً إنّه مصري .

أخطاء ، كا تشوِّه الرَّغبات فتجعلها رذائل ، والعقل هو أسمى ما أحرزه الإنسان ، وهو بذرة من بذور العقل الكُلِّي الَّذي وضع قواعد العالم ، والعالم كالإنسان مادِّي بأكمله ، وإلهي بفطرته ، وما أشبه الإنسان بالكون الصَّغير في الكون الكبير .

والرُّواقي مواطن عالمي ، ولاؤه للإنسانيَّة بأجمعها .



إنَّ اليونان عرضوا على الشَّرق الفلسفة ، وعرض الشَّرق على اليونان الدِّين ، وكانت الغلبة للدِّين ، لأنَّ الفلسفة كانت ترفاً يقدَّم للأُقلِّيَّة الضَّيلة ، أمَّا الدِّين ، فكان سلوى للكثيرين ، سهَّل ذلك أنَّ آلهة اليونان في جوهرها آلهة الشَّرق بأساء أخرى .

وقد عجَّل في انهيار اليونان : الجري وراء اللَّـذَّات ، إذ تحلَّلت العلاقات الجنسيَّة من القيود ، مَّا أنهك حياة الرَّاشدين ، كا تجاوز الفلاسفة قَتْلَ الأطفال بحجَّة أن يُخَفِّف ١٠

ذلك من ضغط السُّكَّان على موارد الرِّزق ، فسبَّب ذلك قفر المدن وإجداب الأرض ، في الوقت الَّذي انغمس فيه النَّاس في التَّرف والبخل والكسل والعزوف عن الزَّواج .

إِنَّ التَّحلُّل من القيود الأخلاقيَّة ، والنَّزعة الأنانيَّة الفرديَّة عجَّلا في انهيار اليونان • لقد صوَّر ( منندر ) في مسرحيَّاته الحياة الأثينيَّة بأنَّها حياة تدور حول السَّفاسف والغواية والزِّني • فكان الانهيار طبيعيًا .

#### \* \* \*

# الحَضارة الرُّومانيَّة

غزت إيطالية الشُّعوب الهندو \_ أُوربيَّة في أُواخر الألف الثَّاني " وأوّل الألف قبل الميلاد " واللِّيغوريُّون أقدم من عُرِفَ من شعوب إيطاليَّة ، فهم سكَّانها في العصر الحجري الحديث ، عاشوا في صقِلِّيَّة ، وفي سهل اللاتيوم " وفي شالي إيطالية ، ثمَّ تحرَّكت قبائه هندو \_ أُوربيَّة على موجات إلى إيطالية " فكان منها اللاتينيُّون Latins " والسَّبيليُّون Sebilliens " فدخلها عصر الحديد حوالي سنة اللاتينيُّون ق.م .

وجاءها الأتروسكيُّون في أوائل القرن الشَّامن قبل الميلاد " جاؤوا من الشَّرق ، فهم من آسية الصُّغرى على الأرجح ، فسكنوا سهل اللاَّتيوم ، وتأسَّست رومة سنة ٢٢٧ ق.م " وحكموا اللاَّتيوم " وشاني إيطالية قرناً ونصف القرن " وكان عندهم لكلِّ مدينة أتروسكيَّة عبادة خاصَّة " وأكبر إله عندهم ( فولتمنا ) ربُّ الأرباب ، ومن آلهتهم أيضاً الثَّالوث المقدَّس تينيا ( جوبيتر ) ، وأوني ( جونون ) " ومنرفا ، وكانت هذه الألمة الثَّلاثة هي أصل الثَّالوث الَّذي أقام نهائيًا على تلِّ الكابتول ، والَّذي عبده الرُّومان فيا بعد .

وفي ممالك المدن الأتروسكيَّة هذه ، كان المجتمع يتألَّف من طبقة الأرقَّاء ، ومن طبقة أرستقراطية ( اللوكومون ) تستثر الأرقَّاء ، وتعيش من كدِّهم .

وما كاد حكم الأتروسكيّين يزول من رومة ، حتّى اتّحد أهلها مع السّابينيّين وألّفوا حكومة أرستقراطيّة ، وكان ذلك سنة ٥٠٩ ق.م ، ولكن بقي تاثير الأتروسكيّين كبيراً في نشوء المنظّات الرّومانيّة السّياسيّة الأولى ، منها : الملكيّة ، ومجلس الجماعات ، ومجلس الشّيوخ ، والملكيّة كانت انتخاباً مدى الحياة ، ومجلس الجماعات علك السّلطات التّشريعيّة والقضائيّة ، أمّا مجلس الشّيوخ فيتألّف من رؤساء الأسر المتنفّذة الرّومانيّة والأتروسكيّة والسّابينيّة ، يختارهم الملك ، ويبلغ عددهم ثلاث مئة عضو ، ومهمّتهم مساعدة الملك في كلّ أمور الدّولة .

ووُزِّع سكَّان رومة ( الخواص ، والأتباع ، والعَوَام ) بحسب ثرواتهم إلى خمس المبتقات ، وعام ٤٤٥ ق.م ، نال العوام كافة حقوقهم المدنيَّة ، وبدأ امتزاج الطَّبقتين : الخواص والعوام (١) .

وكانت الحقوق الرُّومانيَّة الابتدائيَّة في هذه الفترة ، إرشادات حقوقيَّة عليها مسحة دينيَّة ، مع تأثير الحقوق الإغريقيَّة ، لاسيًّا تشريع صولون ، خصوصاً في الأحكام المتعلِّقة بالاحتفالات والمراسم والمواكب الجنائزيَّة .

ومنذ حوالي ٢٧٠ ق.م حقّقت رومة الوحدة الإيطاليَّة (٢) ، وأصبح الجيش الرُّوماني أداة عسكريَّة قويَّة ، وتكاملت معداته ، وتنوَّعت خططه ، وازدهرت طبقة العوام ، وانحطَّت طبقة الخواص ، وتشكَّلت طبقة جديدة من النَّبلاء (العوام - الخواص) ، استامت زمام الحكم في رومة .

<sup>(</sup>١) روما الشَّرق الرُّوماني ، د . سليم عادل عبد الحق ، طبعة المديريَّة العامَّة للآثار والمتاحف ، دمشق .

 <sup>(</sup>۲) جعل الرَّومان سنة ۷۵۳ ق.م بداية تاريخهم \_ وهي سنة بناء مدينة رومة \_ وقسَّموه إلى ثلاثـة أقسام :
 العهــد الملكي : [ ۷۵۳ \_ ۷۰۹ ق.م ] ، والعهــد الجهوري : [ ٥٠٩ \_ ٣٣ ق.م ] ، وتمَّت خلالــه معظم
 الفتوحات ، ثمَّ العهد الإمبراطوري : [ ٣٣ ق.م \_ ٤٧٦ م ] ، واستمَّرت الدَّولـة الرَّومـانيَّـة البيزنطيَّـة في =

واستفادت إيطاليَّة من هذه الوحدة ، وأعطتها ما كان يلزمها من تجهيزات اقتصاديَّة ، فأنشأت شبكة طرق معبَّدة كبيرة مرصوفة .

وما كاد ينتصف القرن الثّاني قبل الميلاد ، حتّى شهد العالم نهاية استقلال كثير من الشّعوب ، فقد فتح الرّومان مكدونية ، وزهقت حرّيّة اليونان سنة ١٤٦ ق.م ، وأصبحت قرطاجة (٢) خراباً ينعق فيها البوم في آخر عام ١٤٦ ق.م ، ولفظت إسبانية آخر أنفاسها بعد ثلاث عشرة سنة ، وأصبحت آسية الصّغرى ، وإفريقية القرطاجيّة ولايات مسالة في إمبراطوريّة رومة العالميّة ، ثمّ فتحت سوريّة عام ١٤ ق.م ، وأنهى الرّومان حكم السّلوقيّين ، ثمّ فتحت مصر .

لقد ضمنت الإمبراطوريَّة الرَّومانيَّة تجارة عالميَّة في بحار آمنة ، وأنشأت شبكة من الطُّرق الباقية حتَّى يومنا هذا ، أضحت شرايين يجري فيها دم الحياة الجيَّاش<sup>(٤)</sup> .

واتَّخذ الرُّومان لأنفسهم الحضارة اليونانيَّة ، لذلك قيل : « لم تَمُت الحضارة اليونانيَّة حين استولت رومة على بلاد اليونان ، بل عاشت بعد ذلك عدَّة قرون »(٥) ، فيوانيَّة حين استولت رومة على بلاد اليونان ، بل عاشت بعد ذلك عدَّة قرون »طابعهم ، فدُوا في حياتها ، ونشروها في كلِّ الأصقاع الَّتي وصلوا إليها ، فانطبعت بطابعهم ،

القسطنطينيَّة حتَّى سنة ١٤٥٣ م ، حيت فتحها محمد الفاتح العثماني ، أمَّا رومة فقد سقطت بيد القبائل الجرمانيَّة البربريَّة منذ سنة ٤٧٦ م .

<sup>(</sup>٣) قرطاجة (المدينة الجديدة Kartcha dsat) مدينة على شواطئ تونس الشَّماليَّة ، وهي مدينة بوجودها للملاَّحين الفينيقيِّين من أهل صور [ ٨١٤ ـ ٨١٣ ق.م] ، تمكن ملكها هانيبال من الانقضاض على رومة وأضحت بقبضة يده ، لكنَّه بدل أن يحاصرها سنة ٢١٦ ق.م بعد انتصاره في معركة (الأوفيد Aufide) تريَّث وسار إلى جنوبي إيطاليَّة ، فتمكَّنت رومة من لَمَّ شملها وغزو قرطاجة وهانيبال في إيطالية ، لذلك قيل : «إنَّ الآلهة لم تمنح كلَّ مواهبها لرجل واحد ، إنَّك يا هانيبال تعرف كيف تنال النَّصر ، ولكنَّك لا تعرف كيف تنتفع به » .

<sup>(</sup>٤) قصّة الحضارة : ١٦/١١٤

<sup>(</sup>٥) قصّة الحضارة : ٢٠٥/٨

وأصبحت تدعى بالحضارة الإغريقيَّة ـ الرُّومانيَّة ، وإن أضاع الرُّومان الكثير الكثير من تراث اليونان (٦) .

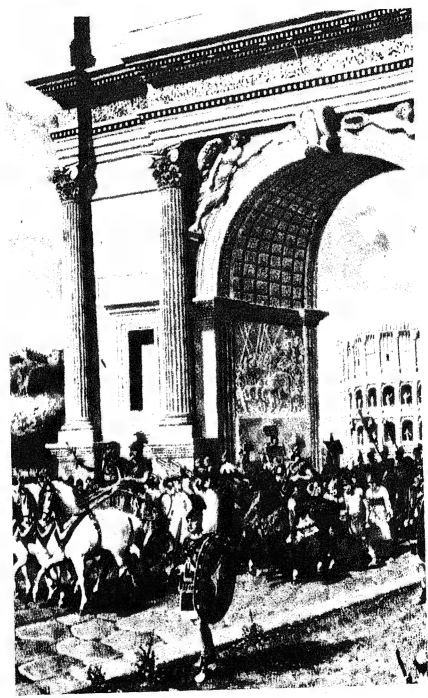
ولمَّا احتكَّ الرَّومان بالشَّرق وامتزجوا بأُمه ، أخذوا عنها الكثير من المعارف ، وتلقُّوا منها المسيحيَّة ، فاعتنقوها بعد تردُّد ، « لقد تغلّب الشَّرق على رومة في كلَّ شيء بعد احتكاكها به » .

لِمَ سقطت رومة ؟ ويجيب وّل ديورانت : « والحضارة العظيمة لا يُقْضى عليها من الخارج ، إلا بعد أن تقضي هي على نفسها من الدّاخل ، وشاهد ذلك أنّا نجد الأسباب الجوهريّة لسقوط رومة من شعب رومة نفسه ، أي في أخلاقها ، وفي النّزاع بين طبقاتها ، وفي كساد تجارتها ، وفي حكومتها الاستبداديّة البيروقراطيّة ، وفي ضرائبها الفادحة الخانقة ، وحروبها المهلكة »(٧) .

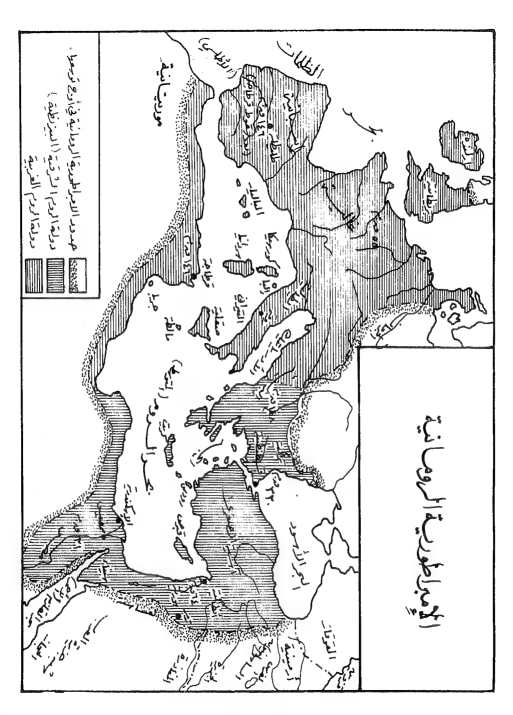
يضاف إلى ماسبق ، أنَّ الرُّومان ماعرفوا السدِّعقراطيَّة في الحكم ، كانت الدِّعقراطيَّة بينهم اسمًا في عهد الجهوريَّة ، ثمَّ زال حتَّى اسمها في عهد الأباطرة ، ولقد جهد الرِّواقيَّون الرُّومان في إبراز معنى المساواة بين النَّاس ، شيشرون Cicero ، منكا Seneca ، جايوس Gaius ، وأضراب لهولاء ، ولكن لم يكن لهذه الفئة من الخطباء والكتَّاب من أثر في أُسلوب الحكم ، إنَّما كان أثرها في القانون من حيث تخفيفه ٥٠ وترقيعه ، لا سباعلى العبيد الأرقاء .

<sup>(</sup>٦) لم تخترع رومة ـ في فن العمارة ـ الأقواس أو العقود أو القباء ، ولكنّها استخدمتها بجرأة وفخامة ، ولم تخترع التّباثيل ، ولكنّها وهبتها قوّة واقعيّة ، ولم تبتدع الفلسفة ، ولكن لكريشيوس وسنكا هما اللّذان وجدت فيها الأبيقوريّة والرّواقيّة صورتيها النّهائيّتين المصقولتين أعظم صقل ..

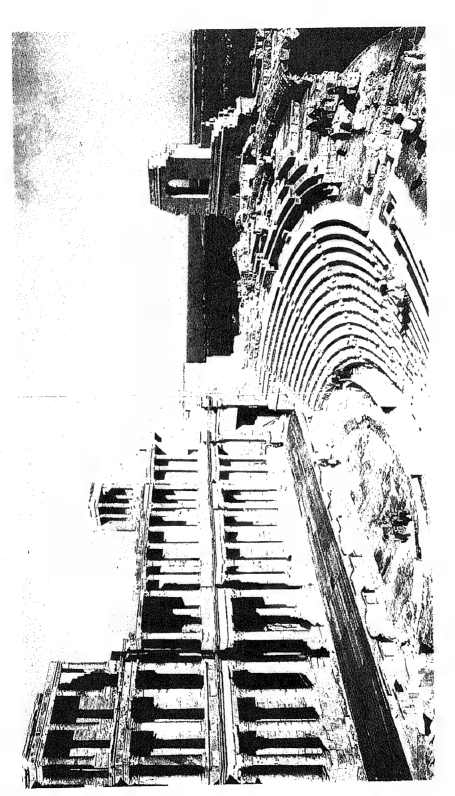
<sup>(</sup>٧) قصَّة الحضارة : ٤٠٤/١١ ، وفي ص ٤٠٨ ـ من المرجع للذكور ـ يقول عظيم المؤرّخين : إنَّ المسيحيَّة كانت أهم أسباب سقوط الدَّولة الرُّومانيَّة ، لأنَّها حوَّلت أفكار النَّاس عن واجبات هذا العالم ، ووجَّهتهم إلى الاستعداد لاستقبال كارثة عالميَّة ، وإغرائهم بالجري وراء النَّجاة الفرديَّة عن طريق الزَّهـد والصَّلاة ، بدل السَّعي للنَّجاة الجماعيَّة بالإخلاص للدَّولة والتَّفاني في الدَّفاع عنها .



( قوس النصر ) عند الرومان \_ ٩٠ \_



الإمبراطورية الرومانية وانقسامها



صبُّراتة ( ليبيا ) : المسرح الروماني

وجاءت المسيحيَّة ، فحاولت ما حاولته الأجيال من قبل ومن بعد ، أن تجعل النَّاس سواسية ، وحاولت أن ترفع حظ الفقير ، وأن تجعل الثَّراء أمانة في عنق صاحبه يرعى فيه \_ وبه \_ صوالح النَّاس ، ولكن لم تلبث المسيحيَّة أن صارت دين الرُّومان ، ولم تلبث الكنيسة أن صار لها وجود ذاتي ، وصار لها استقلال ، وقوَّة ، وصار لها ثروة ، وصار حكم ، وصاحب الحكم لا ينزل عن حكمه طوعاً ليقسمه بين النَّاس (^) .

☆ ☆ ☆

## حَضَارة تشاتال هويوك

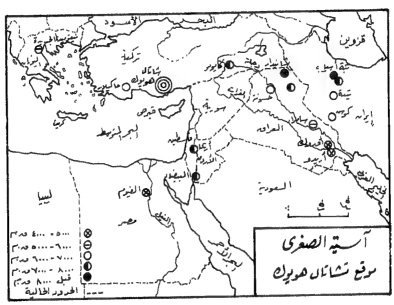
من أواخر المكتشفات الأثريَّة ، حضارة بدأت أعمال الحفر والتَّنقيب عنها في السّتينات ، حضارة ازدهرت في أواسط آسية الصّغرى ، في سهول قونية أواسط الاناضول ، بين الألف الثّامن والألف السّابع قبل الميلاد ، فهي بذلك حضارة سبقت الحضارة السّومريَّة ببلاد الرَّافدين بأكثر من ألْفَي سنة ، عرفت مجضارة تشاتال هويوك (١٠) ، الّي أتقن أصحابها الزِّراعة ، وتكاثرت محاصيلهم حتَّى عُدوا إلى تصدير الفائض منها إلى المدن القريبة والبعيدة .

لم تعرف (تشاتال هويوك) الكتابة ، ولا القراءة ، ولم تترك لنا نصوصاً مدوَّنة ، ودلَّت الفحوص ( الرَّاديوكربونيَّة ) على أنَّ هذه المدينة عاشت بين : ٢٥٠٠ وبين ١٥ ٥٤٠٠ ق.م ، ودلَّت فحوص جنوع الشَّجر ، على أنَّها ازدهرت بين : ٧٢٠٠ وبين ٧١٠٠ ق.م ، أو : ٢٤٠٠ ع.م .

<sup>(</sup>A) د. أحمد زكي في : ( العرب والحضارة الحديثة ) ، ص : ١٩ و ٢٠ ، وهكذا استخدمت رومة سلطانها في كلّ مكان لمساعدة الأغنياء على الفقراء ، كما كان جلد المواطن الرَّوماني عملاً لا يجيزه القانون ، أمّا إلقاء الرَّقيق للوحوش ، فمنظر تسرَّ له نفوس الرَّومان .

<sup>(</sup>٩) (العربي) العدد ٣٢٨، آذار ١٩٨٦، ويهجة المعرفة، المجموعة الثَّانية: ٣/٥٤

وأعجب ما في مدينة تشاتال هو يوك أنّها بلا شوارع ، التصقت منازلها بعضها ببعض ، واند مجت جدرانها ، فبدت أحياؤها كتلاً كخلايا النّحل ، ومنازلها بلا أبواب ، يدخلها أهلها من سطوحها بوساطة سُلّم خشبي يتسلّقونه صعوداً إلى السّطح ، ثمّ يهبطون إلى المنزل عليه ، أو على سُلّم آخر ، ولعلّ الهدف الوقاية من الوحوش .



\* آسية الصُّغرى ، وموقع تشاتال هويوك

ومًّا يذكر أن مجتمع تشاتال هو يوك سادته النِّساء لاالرِّجال .

وكانت بيوتهم من الطّين المشوي \_ فعرفوا بذلك الفخّار والآجر والخزف \_ ولها مزاريب من الجص ، تثبّت على جدران المنازل من الخارج لتصريف مياه الأمطار ، وللمطابخ مداخن ، وطريقتهم في معالجة القامة والفضلات تدلّ على وعي صحّي ، فقد اتّخذوا من ساحة المنزل المكشوفة والمعرّضة للهواء ولأشعّة الشّهس مرحاضاً ، وحرصوا على تغطية الفضلات برماد الخشب ، حتّى موتاهم ألقيت جثتهم إلى النّسور خارج

المنازل ، لتجرّد العظمام من كلّ ما التصق بها من لحم وجلد .. حتّى إذا أصبحت نظيفة ، لا تسبّب التّلوّث ، أخذ أهل تشاتال هو يوك تلك العظام ، ودفنوها على عمق ١,٥ متراً .

وكانت لهم معابد كثيرة ، جدرانها حفلت بالرُّسوم والزَّخارف ، و يَثِّل النَّور مكاناً مرموقاً بين موضوعات تلك الرَّسوم واللَّوحات ، وقد اكتفوا به رمزاً للذَّكورة ، الَّتي ه احجموا عن تصويرها على هيئة رجل ، هذا بخلاف الأُنوثة الَّتي لم يتردَّدوا في تصويرها ، فالأهيَّة عندهم إنَّها تتمثَّل في المرأة لا في الرَّجل .

من أين جاء أهل تشاتال هو يوك ؟ فهم ليسوا من أهل المنطقة الأصلاء .

وأين ذهبوا حوالي سنة ٥٤٠٠ ق.م عندما هجروا مدينتهم ؟ تراهم رحلوا إلى بلاد الرَّافدين ، حيث ازدهرت بعد ذلك حضارة السَّومريين ؟!!

1.

☆ ☆ ☆

## الجثيون

الحثيون من الشَّعوب الهند \_ أوربيَّة ، جاؤوا آسية الصَّغرى حوالي سنة ٢٠٠٠ ق.م من روسية الجنوبيَّة ، أو من شرقي أوربة ، واستقرُّوا عند منابع دِجُلة والفرات ، عاصتهم بوغازكوي (حائوشا )(۱) .

استطاع حاثوشيلا الأول في أواسط القرن السَّابِع عشر قبل الميلاد ، توحيد عدد من الدُّويلات .

وفي أوائل القرن السَّادس عشر قبل الميلاد احتلَّ مورشيلي الأوَّل سورية ، وبابل (٢) .

<sup>(</sup>١) انظر موقع بوغازكوي على المصوّر السَّابق ، في حضارة تشاتال هويوك .

 <sup>(</sup>٢) ويبدو أنّ ميتاني ـ وهي دولة أسسها الحوريّون في شمالي مابين النّهرين ـ هي الّتي أوقفت أيّ تقبدًم
 إضافي للحثيّين .

ودمَّر شوبيليوليوما<sup>(۱)</sup> سنة ١٣٨٠ ق.م ، ميتاني والدُّويلات السُّوريَّة القديمة التابعة لها ، وعند قادش (٤) ، التقى الجيشان المصري والحثّي على نهر العاصي دون حسم ، وفي عام ١٢٨٤ ق.م وقَعا معاهدة صداقة وعدم اعتداء في أواخر القرن الثالث عشر قبل الميلاد .

وفي أواخر القرن الثّالث عشر قبل الميلاد ، تدفّق غزاة هند - أوربيّون ( شعوب البحر ) على المنطقة ، قادمين من أوربة ، ومع أنّ الحثيين فقدوا وطنهم ، فقد بقيت حضارتهم على قيد الحياة في شمالي سورية .

عرف الحثيُّون خطّاً تصويريّاً ، يكتبون به سطراً من الشّمال إلى اليمين " ثمَّ يكتبون السّطر الّذي يليه من اليمين إلى الشّمال ، ثمَّ من الشّمال إلى اليمين وهكذا دواليك ، وأخذوا الخطّ المسماري عن البابليّين " وعلّموا أهبل كريت صنع الألواح الطّينيّة ليكتبوا عليها .

اختفى الحثيّون من صفحة التّاريخ " اختفاءً يكاد يشبه في غرابته وغموضه ظهورهم فيها " لقد فاقوا غيرهم من الشّعوب بمعرفة الحديد واستخدامه ، ثمّ أضحت هذه الصّناعة بيد منافسيهم " فسقطت كركيش (٥) آخر عواصهم في يد الآشوريّين سنة ١٧١٧ ق.م ، كا ظهرت في أواخر القرن التّاسع قبل الميلاد ، قوّة جديدة في آسية الصّغرى ( الفريجيّون ) ، عاصمتهم ( أنقورة ) " وانتهى سلطان الفريجيين ، بقيام ملكة ليديا ، الّتي كانت سرديس عاصمة لها .



<sup>(</sup>٣) شوبيليوليومات ١٣٤٦ ق.م.

<sup>(</sup>٤) قادش: تقع قرب نهر العاصي جنوبي حمص .

<sup>(</sup>٥) كركيش على نهر الفرات ، وهي جرابلس حاليّاً قرب الحدود السُّوريَّة ـ التَّركيَّة .

<sup>(</sup>١) أنقورة (أنقرة حالياً) ، انظر المصوَّر السَّابق في حضارة تشاتال هويوك .

# حَضارة أمريكة الوسطى والجنوبيّة

ظهرت أوَّل الحضارات في أمريكة بين ٢٢٠٠ ق.م و ٣٠٠ م، وذلك في كلِّ من المكسيك (١) والبيرو، ومنذ ١٥٠٠ ق.م كانت القرى الزِّراعيَّة في أمريكة الوسطى والجنوبيَّة آخذة في النَّمو، وفي عام ١٢٠٠ ق.م تشكَّل أوَّل مجمّع معقَّد بالمعنى الحقيقي، وهو مجمّع حضارة الأولمك في المنخفضات الاستوائيَّة لساحل خليج المكسيك، وكان أوَّل مركز كبير للمناسبات الرَّسميَّة هو تنوختيتلان (سان لورنزو)، حيث تمَّ تحويل شكل جرف طبيعي بأكمله ببناء مدارج ومنصَّات فيه (١).

دلَّت عمليَّات التَّنقيب على وجود يبد عاملة منظَّمة ، وحكومة قويَّة ، شملت برعايتها النَّحَّاتين والعاملين في صقل الحجارة ، والخزَّافين ، كَا عَثِرَ على هرم كبير .

أمَّا في البيرو فقد وجد الفخَّار، وعرف النَّسيج ، والمصنوعات النَّاهبيَّة الدَّقيقة الصُّنع .

ومنذ حوالي سنة ٥٠٠ ق.م ، أخذت تتطوّر الحضارة الزَّابوتكيَّة بالتَّسارع في وادي أُوكساكا في جنوبي المكسيك ، فقد وُجدت أوَّل نقوش ضخمة بالخطِّ التَّصويري الرَّمزي في العالم الجديد ، في المركز الهامّ الواقع على هضبة ( مونت البان ) ، وبظهور شعب المايا سنة ٣٠٠ م تبدأ الحقبة الكلاسيكيَّة .

## الأزتك:

قامت حضارة الأزتك في القرن السّادس عشر الميلادي ، في شمال غربي المكسيك ، عاصمتها (تينو كتيتلان) على ضفاف بحيرة تكسكوكو الضّحلة ، كان حكمها ملكيّاً ، وعبد الشّعب آلهة كثيرة ، كإله المطر (تلالوك) ، وإله الأزهار والأفراح والولائم (زوخشيبلي) ، وإله المياه الجارية (تشلتشيوهتليكيو Chalchiuhtlicue) ..

 <sup>(</sup>١) عرفت بالحضارة التَّكوينيّة ، أو ما قبل الكلاسيكيّة .

<sup>(</sup>٢) بهجة المعرفة ، المحموعة الثَّانية : ٨٧/٣



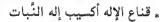
وضع نزاهو الكواتل Nezahualcoatel (أي الذّئب الجائع) مجموعة من القوانين، عُدّت غوذجاً للتّشريع، وأنشئت المدارس لدراسة الشّعر والموسيقى والتّصوير والفلك.

وفي عهود الأزتك المتأخّرة ظهرت عبادة الشَّمس ، ذات الشَّان العظيم " لأنّها صارت مقترنة بالحرب " والشَّمس هي إله الخصب ، ومنظمة التّقاويم " بحاجة إلى دم بشري ليعاونها على قيامها بعملها اليومي .

هذا ، وكان ضحايا الحروب أو القرابين يمضون مباشرة إلى فردوس إله السُّمس في

الشَّرق فيرافقونه ( وكان إله الشَّمس هذا قد أصبح هو وويتزلبختلي شيئاً واحداً ) إلى سمت السَّماء ، حيث تنتهي مهمَّتهم ، ثمَّ يعودون أدراجهم إلى الأرض ، على هيئة طيور ذوات ريش برَّاق ، ثمَّ ترافق الشَّمس من السَّمت حتَّى الغروب أرواح النِّساء ، اللَّواتي يتوفين في أثناء الوضع ( فقد كان موتهن على هذا النَّحو يعدُّ من قبيل موت الأبطال الحاربين ) ، ثمَّ يعدن فيظهرن على هيئة فراش ، أمَّا في اللَّيل ، فإله الشَّمس يعبر العالم السُّفلي ، ويضفي النَّور على المنكودي الحظ ، الَّذين غادروا هذا العالم من غير أن يعموا بطقوس واحتفالات خاصَّة تقام من أجلهم ، فهذا العالم السُّفلي ، وجهنَّم هذه كانت يحكمها إله الموت المسمَّى ( نكتلانتكوهتلي الأن من عصر ما قبل الأزتك ، وهي جنَّة أخرى هي جنَّة إله المطر تلالوك ، الَّذي كان من عصر ما قبل الأزتك ، وهي جنَّة خاصَّة بن توفُّوا غرقاً أو بأمراض الاستسقاء .







\*أطلال ( ماتشو بيتشو ) في البيرو

فأمًّا مَن قُتِلوا في الحروب ، أو راحوا ضحايا القرابين ، فكانت تحرق جثثهم ، وأمَّا من ماتوا غرقى ، أو بداء الاستسقاء فكانوا يدفنون ..

وكانت كلُّ قبائل المكسيك تشارك في عبادة إله واحد ، وذلك الإله هو إله الجو

( وإله اللَّيل أيضاً ): تزكاتلبوكا TezcateIpoca ، مالك ناصية السِّحر ، الإله الخالق الَّذي يجازى المسيئين بما عملوا .

ومًا يعدُّ في نظرنا تضحية شنيعة كل الشَّناعة ، تلك التَّضحية المكسيكيَّة الَّي كانت تجري في العيد العظيم ، الَّذي يقام احتفالاً بالإله اكسيب (المحالية عربي الوادي ، وكانت ضمن آلهة المحسيك ، بل جيء به من آلهة القبائل الضَّاربة غربي الوادي ، وكانت قلوبهم الضَّحايا الَّتي يتقرِّبون بها إليه أيّام عيده ، تؤخذ من أسرى الحرب ، وكانت قلوبهم تنتزع على حجر التَّضحية ، ثمَّ تسلخ جلودهم ليرتديها آسروهم طيلة انعقاد الاحتفال فإذا انتهى العيد - وكان يسترُّ عدَّة أيّام - يخلع لابسو الجلود جلودهم جماعة في وقت واحد ، ثمَّ تدفن هذه الجلود في حفرة بظاهر المدينة ، ويبدو لنا هذا العيد لأوًّل وهلة شناعة ذلك المظهر الَّذي يبدو فيه ، فقد كان الإله اكسيب هذا إله الزَّرع ، ومن بين ألمة الخصب ، فكان المشتركون في الاحتفال ، وهم يلبسون جلود هؤلاء الضَّحايا البشريّة ، يثلون الزَّروع الشَّتويَّة ، الَّتي ماتت في ظاهر أمرها ، ولكنَّها لا تزال البشريّة ، يعتقدون أنَّه يثل عودة الحياة إلى ذلك النَّبات الَّذي يعيشون عليه ، بل إنَّه سحري ، يعتقدون أنَّه يثل عودة الحياة إلى ذلك النَّبات الَّذي يعيشون عليه ، بل إنَّه ليعن على هذه العودة نفسها .

وكانت الحاجة المتزايدة إلى الضَّحايا البشريَّة ذات أثر بارز في نفسيَّة المكسيك ، وفي سياستهم كذلك ، فقد كانت غالبيَّة الضَّحايا من أسرى الحرب ، وكان الموت على حجر القربان هو موتة الرَّجل المحارب ، ويكفل له أن يدخل مباشرة الجنَّة الَّتي يرغبها كل الرَّغبة ، هذا ، وقد وردت في المخطوطات أمثلة كثيرة لحاربين طلبوا أن يُقَدَّموا ضحايا مخافة أن يوتوا حتف أنوفهم ، فيكون مصيرهم الذَّهاب إلى ذلك العالم السَّفلي الذي لالون له • والَّذي يحكمه ميكتلاتنكوهتلي ، ولهذا السَّبب كانت الحرب في أيّام

<sup>(</sup>٢) الاحتفال بالإله اكسيب Xipe في شهر تلاكاكسيتواتزاتل: Tlalaxitewalzatle .

الأزتك من مسائل الطُّقوس البالغة الأهميَّة ، فلم يكن هَمُّ المحارب الأوَّل أن يقضي على عدوِّه ، بل كان جُلُّ هُمّه موجَّهاً إلى القبض عليه حيّاً ، وأخذه أسيراً حتَّى يقدِّمه ضحيَّة للآلهة وقرباناً ، وكان ترقِّي المحارب في شتَّى معارج الرُّتب يقوم على هذا الأساس ، وكذلك أدَّت بالأزتك حاجتهم الماسَّة إلى الضَّحايا الَّذين يقدَّمون قرابين للآلهة . ألاَّ يشرفوا على القبائل الَّي أخضعوها ، والَّتي تدفع لهم الجزية ، سوى إشراف مهلهل هضيف ، حتَّى بلغ بهم الأمر أنَّهم كادوا يشجِّعونهم على الثَّورة ، لأنَّ الحرب عندهم أصبحت ضرورة دينيَّة ، واستقرار السَّلام داخل ما يسبُّونه إمبراطوريتهم ، كارثة دينيَّة مفجعة ، وكم من مرَّة كان هذا سبباً في نجاة الغزاة الفاتحين الإسبان ، لأنَّ الأزتك لم يكونوا يجاربون ليَقْتُلُوا ، بل لياسرُوا (٤) .

في شباط ( فبراير ) سنة ١٥١٩ م أبحر الإسباني كورتيز مع نحو أربع مئة أوربي ، ، ومئتين من السُّكَّان الحلِّين ، وأقل من عشرين جواداً ومدفعاً ، وأعلم إمبراطور الأزتك مونتيزوما موتسكوزوما Montezuma Motzcuozama ، أنَّه قاصد إلى زيارته رسولاً من ملك شديد البأس وراء البحر ، وأصبح بعدها الإمبراطور كالأسير في أيدي الإسبان الذين تولَّوا الحكم باسمه ، ليشبعوا بعدها تعطُّشَهم إلى ذهب هذه القارَّة البكر وخيراتها .

كا قامت في أمريكة الوسطى حضارة المايا<sup>(۵)</sup> ، الَّتي تاسَّست سنة ٣٠٠ م ، ٥٠ واندثرت بسبب الكوارث الطَّبيعيَّة سنة ٩٠٠ م ، ثمَّ عادت إلى الظُّهور في القرن العاشر الميلادي و وبقيت مجهولة حتَّى اكتُشفت مصادفة سنة ١٨٤٠ م .

امتازت هذه الحضارة بوجود كتابة تصويريَّة ، مع ازدهار الفلك وفنّ العارة ، و بخاصَّة بناء الأهرامات .

المعلومات الّتي وردت عن ديانة الآزتك : ( تاريخ العالم ) ٩٤/٦ وما بعدها ، بحث : أمريكة في عهد الأزتيك والإنكا ( وصف الحضارتَيْن الرّاقيتَيْن العجيبتَيْن اللّتيْن قضى عليها الفاتحون الإسبان ) ، بقلم : توماس ا. جويس .

<sup>(</sup>٥) في غواتيالا وهندوراس والسّلفادور حاليّاً ، عاصمتها (ششن إنزا ) .

## حَضَارة الإنكا ( Inca ):

الإنكا إمبراطوريَّة طولها ٢٧٠٠ ميل ، شملت ٣٦ درجة من درجات العَرْض ، على السَّاحل الغربي لأمريكة الجنوبيَّة (بيرو وشيلي حاليًّا) ، في جبال الأنديز (١) ، قامت سنة ١٥٣٠ م ، وقضى عليها المستعمرون الأوربيُّون سنة ١٥٣٣ م .

لم يعرف الإنكا أيَّ نوع من أنواع الكتابة ، حتَّى ولا التَّصويري منها .

وكانت الشُّمس إلههم القبلي . وجيشهم كفؤاً ، حسن العُدَّة .

وكان النّظام الّذي وُضِع للسّيطرة على هذه الإمبراطوريّة ، الّتي تمثّل شريطاً طويلاً جدّاً من الأرض ، شكلاً صارماً من أشكال الاشتراكية الحكوميّة ، يقوم على الاعتاد بأنّ الحاكم الإنكوي إله على الأرض ، تتّسم أوامره من أجل ذلك بالتّأييد الإلهي .

وحضارة الإنكا حضارة زراعيَّة (٧) ، قسَّمت الأراضي فيها أقساماً ثلاثة ، تيسيراً للأعمال الزِّراعيَّة : أراضي المعبد ، والأراضي العامَّة ، والأراضي الملكيَّة .

ومن أراضي المعبد حصلوا على ما يلزم للإنفاق على كهنة الشَّمس .

أمَّا الأراضي العامَّة ، فكانت تقسم بين رؤساء الأسر ، كلُّ أُسرة بحسب عدد ١٥ أفرادها .

على حين كانت الأراضي الملكية مصدر إيرادات الدّولة ، وأقاموا نظاماً معقّداً متدرّجاً من الموظّفين للإشراف على ضبط سير العمل الجماعي ، فاستطاع هؤلاء الموظّفون بإحصاء صحيح شامل لجميع السّكّان أن يقدّروا مدى ما في كلّ إقليم من

<sup>(</sup>٦) في بيرو وبوليڤيا وشيلي ۽ عاصتها (كوزكو).

<sup>(</sup>٧) تساريـخ شيلي ، تسأليف : إ.ف. ڤرغــارا Vergara ، ص ٤٥ ، ترجمــة مــاري يني عطــــا الله ، دار الرّيحاني ــ بيروت ، ط.١ . سنة ١٩٥٧ م .

الإمكانات البشريَّة ، ومكَّنتهم اللَّوائح الصَّارمة المعمول بها من أن يوزِّعوا العمَّال توزيْعاً تراعى فيه القدرة الإنتاجيَّة لكلِّ إقليم .

وكان هذا النّظام الحكومي فضلاً عمّا يشتل عليه من طائفة من الموظّفين المشرفين على أعمال الدّولة يتطلّب العمل على تيسير المواصلات ، وكان يتطلّب معاملة النّاس في جملتهم معاملة صارمة ، أمّا من حيث تسهيل المواصلات ، فقد كان الإنكا بارعين كلّ البراعة في إنشاء الطّرق في أقاليم يعسر العمل فيها ، ويشق كلّ المشقّة ، وأقاموا على طول هذه الطّرق سلسلة من بيوت للاستراحة " يقطنها عدّاؤون رسميّون " يسمّونهم تشاسكي Chasqui " يعملون في نقل الرّسائل الشّفهيّة من نقطة إلى أخرى ، أو يسلّمون حزمة الحبال المعقودة من محطّة إلى محطّة ، وتمثّل هذه الحبال رسائل رسميّة ، هذا ، وقد استثارت الطّرق المنشأة في الجبال بنوع خاص إعجاب المستعمرين الأوربيّين ، وقد استثارت الطّرق المنشأة في الجبال بنوع خاص إعجاب المستعمرين الأوربيّين ، وكتب كييزا دوليون Qesa de Leon يقول (^) :

ومًّا راقني ، وأعجبت به كلَّ الإعجاب ، وأنا أتأمَّل شؤون هذه البلاد وأكتب عنها ، أن أفكّر في الطُّرق الرَّائعة الَّتي تشاهدها الآن ، فكم رجلاً يكفي لإنجازها ياترى ؟ وبأيِّ أدوات وآلات استطاعوا أن يسوُّوا الجبال ، ويخرقوا الصَّخور حتَّى يجعلوا الطَّرق بهذا العرض ، وهذه الصَّلاحية ، فبعضها كان يمتدُّ أكثر من ألف ومئة ، فرسخ ، على جانب هُوَى سحيقة مخيفة تسبّب لمن يطلُّ عليها الدُّوار ، إنَّ بصر الإنسان ليعجز أن يمتدَّ إلى قرارها ، وكان لا بُدَّ لهم في بعض المواضع أن يشقَّوا لأنفسهم منفذا ينقرونه في الصَّخور الجلاميد ، ليحصلوا على الاتساع المطلوب ، وقد فعلوا ذلك كله بالمعول والنَّار ليس إلا ، وكان المرتقى عسيراً وعراً في بعض المواضع ، وعالياً علواً استلزم حفر درج من أسفل ، وكانت درع واسعة تسوَّى من حين إلى حين لتتَّخذ أماكن ، للراحة ، وكان في مواضع أخرى أكوام عالية من النَّلج أشد من هذه الخطورة .. فحيث

<sup>(</sup>A) تاریخ العالم : ۱۱٦/٦

كان الثَّلج يعوق المرور ، وحيث كانت الغابات ، أو الأرض المفكِّكة كان لامنــاص لهم من تمهيد الطُّريق ورصفه بالأحجار .

وقد يسَّر لهم نظام العدَّائين أن يرسلوا أيَّة رسالة (٩) مسافة ألف ميل في اتِّجاه مستقيم مجتازين أقاليم جبليَّة في ثانية أيَّام .

ه هذا وكانت صيانة نظام المواصلات ، ونظام توزيع الغلاّت ، تقتضي الإشراف المطلق على الأهالي ، وكان هذا الإشراف موجوداً فعلا ، ولم يكن لأحد من عامّة الشّعب أن يرتفع عن مستوى الطّبقة الَّتي وُلد فيها ، ولا أن ينتقل من قريته ، ولا يتزوّج امرأة من غير إقليه ، ولا يستثنى من هذا التّعميم إلا أمر واحد تمارسه الدّولة بحكتها ، فكان نظام الحكم كله يقوم على أساس نزول كل إنسان نزولاً تامّاً عن فرديته استحابة لحاحة الدّولة .

وكان الإنكا يبدون ساحة وسعة أفق في الدّين ، فلم يحاولوا أن يقضوا على العبادات الحلّيّة ، ولم يطالبوا بأكثر من أن يكون لعبادة الشّمس \_ إلههم القبلي \_ الأوليّة الرّسميّة .

وكا قامت ديانة بيرو على عبادة جَدٌ قبلي ، فقد تضَّنت بطبيعة الحال ضرورة احترام الموتى .

وكان حكم الإنكا من أكبر أسباب النَّهوض بالفنون والحرف ، وذلك بفضل عنايته بتوزيع العمل توزيعاً متناسباً لا تطغى فيه ناحية على أُخرى ، وكان الإنكا أفذاذاً لا مثيل لهم في صناعة النَّسيج من سجف ، وقماش ، وتطريز ، حتى قيل بحق : لوأنَّ

<sup>(</sup>١) لم يستحدث الإنكا أي شكل من أشكال الكتابة كا استحدث سكّان أمريكة الوسطى ، ولكنّهم كانوا يستعملون مجموعات منتظمة من حبال معقودة ، يسمُّونها كويبو ، لتكون شبه مذكرات فنيّة للرّسائل والحسابات ، ( تاريخ العالم : ١٠٤/٠ ) ، وهناك رأي أنّهم عرفوا الهيروغلوفيّة ( عالم الفكر ، المجلد ١٥ ، العدد ٣ لعام ١٩٨٤ ، ٤٨ ) ، وهذا الرّأي يُشكُ بصحّته .

صناعة النَّسيج زالت كلها من الدُّنيا القديمة لأمكن استعادتها من المنسوجات الَّتي وُجدت في مقابر بيرو، كذلك ازدهرت صناعة الخزف عندهم مثل هذا الازدهار، إلاَّ أنَّ فخَّار الإنكاكان لاشكَّ دون فخار ما قبل التَّاريخ، من حيث صفاته الفنيَّة، وإن فاقه من حيث الصِّناعة.

( باتشاكوتك ) مغيّر العالم ، الاسم الَّذي أُطلق على الإمبراطور يوبانكوي Yuponqui ، الَّذي حوَّل مملكة كوزكو Cuzco في القرن الخامس عشر إلى إمبراطوريَّة الإنكا الواسعة الممتدَّة على طول المحيط الهادي ، وهي الَّتي وجدها بيزارو

قائمة ، عندما وصل بيرو لأوَّل مرَّة عام ١٥٢٧ م .

پ كويبو منالإنكا ( بيرو )



\* ملابس ( الشَّجعان ) في بيرو رسم لرجلين يصطرعان





ورقص طقسي يقوم به رجال يمثِّلون أجداد عشائرهم

## العَلاَقةُ بين حَضَارَةِ العالمِ القديم وبينَ حَضَارة العالم الجَديد:

عندما قام ثور هيرداهل Thor Heyerdahl في أيّار (مايو) ١٩٧٠ م " بقاربه المصنوع من البردي ، والّذي كان يزن حوالي ١٥ طنّا ، برحلته عبر الحيط الأطلسي ، لفت نظر المهتّين بالدّراسات عن أصل سكّان العالم الجديد ، واعتقد بعض العلماء في إمكانيّة قيام رحلات بين العالم القديم وبين العالم الجديد ، وحاول هيرداهل أن يثبت إمكانيّة قيام المصريّين القدماء منذ عام ٣٠٠٠ ق.م بالوصول إلى أمريكة ، وكان لهم أثر في حضارتي المايا والإنكا " والسّؤال المطروح : أحقاً " كانت هنالك صلة بين حضارات العالم الجديد ؟!

أم أنَّ هذه الحضارات - في العالم الجديد - نشأت في عُزلة ؟! أم أنَّها كانت على اتِّصال بأقوام مجهولين (١٠) ؟

يرى بعض العلماء \_ بعد أن رفضوا نظريّة الاتّصال عن طريق البحر بالعالم الجديد \_ أنَّ الإنسان مبدع في طبعه ، ميّال إلى الاختراع ليسد حاجاته ، فما تمَّ الكشف

<sup>(</sup>١٠) عالم الفكر ، المجلد ١٥ ، العدد ٢ لعام ١٩٨٤ ، مقالة الأستاذ عبد الحميد زايد : متى وأين بدأت الحضارة ؟

عنه في إحدى نِصْفَى الكرة الأرضيَّة في عصر ماقبل التَّاريخ ، يمكن الكشف عنه مستقلاً عن النِّصف الآخر ، ليؤدِّي الحاجات ذاتها .

ولكن هناك تشابة بين حضارة مصر القديمة ، مثل : عبادة الشَّمس ، والخط الهيروغليفي ، والتَّحنيط ، والوصفات الطِّبيَّة ، وطريقة التَّرقيم ، وإدراك الفرق بين النَّجوم والكواكب ، والتَّقويم الدَّقيق ، والتَّنبُّؤ بدقَّة بأوقات كسوف الشَّمس .. وبين ه حضارات العالم الجديد ، وأهرامات المكسيك ، الَّتي قام بتنفيذها مجموعات ضخمة من العال ، عثر فيها على حجرة تحت الأرض ، خاصَّة بالدَّفن ، ويصل إليها الإنسان عن طريق ممرَّات خادعة ، مثلها فعل المصريُّون القدماء في تضليل لصوص المقابر ، كا رُودت الجثَّة بالْحُلى .

هذا . وسكَّان العالم الجديد قبل اكتشافه ، مجموعاتٌ مختلفة لا توجد بينها قرابة ، ١٠ وكان بأمريكة الشَّماليَّة أكثر من خمسين لغة ، حينا وصلها الأُوربيُّون ، وقيل إنَّ هؤلاء السُّكَّان جاؤوا من مستعمرات من القارة الغارقة العجيبة في الحيط الأطلسي ، وهذا رأي أسطوري ، لأنَّ الجيولوجيين يقولون : إنَّه لا توجد قارَّة غارقة مفقودة في الحيط الأطلسي ، على الأقل ليس في ستَّة الملايين سنة الأخيرة .

وعديدة هي تلك الآشياء الَّتي عُثرَ عليها في العالم الجديد ، وتشبه إلى حدٍّ كبير ١٥ تلك الَّتي وجدت في مراكز الحضارات بجنوب شرقي آسية ، فالإله شاك مول Chac-Mool ، عُرف في الهند ، وفي جنوب شرقي آسية منذ الأيَّام الأُولى لبوذا ، ومكتشفات مدينة Argkor Vat في كمبودية أكثر شبها بمدن المايا في أيَّ شيء عُثرَ عليه في العالم القديم .

كا استخدمت الجماعات السّابقة للإنكافي بيرو ، مجاري المياه فوق القناطر ، ٢٠ والقنوات في الزِّراعة ، كا أنَّ عمليَّات قطع الحجارة من الحاجر والبناء تشبه كثيراً ما سلكه المصريَّون القدماء .

واعتمد الإنكا في التَّراسل والتَّسجيلات على نظام مركَّب من حبال معقَّدة ، أو ما يُسَمَّى Quipos ، فتَّلت العشرات بخيط ، وتداخل الحبال الملوَّنة يشير إلى الأحداث الهامة ، والهانكس Hankos ، والشَّارس Chaaras ، حبال خاصَّة خيط بها لآلئ وأصداف أو أحجار كريمة ، استخدمت في إمساك الدَّفاتر لكلٍّ من الدَّائن والمدين .

- ه. وجوانب من علم الطّبِ المصري القديم ، يطابق طب بيرو ( الإنكا ) ، حتَّى عمليَّة التَّحنيط ( المومياء ) الَّتي وجدت في بيرو ، تشبه مومياء مصر ، حتَّى لفّ الجثَّة متشاب من حيث اللَّف بأقشة من نسيج الكتَّان ، وإن كان التَّحنيط في مصر أرقى وأرفع مستوى ، وكذلك وجدت أقنعة ذهبيَّة خاصَّة بالموتى ، كا هي الحال في مصر القديمة ، كلُّ هذا من الأمور الَّتي لا زالت تحتاج إلى تفسير .
- وما زالت نظريَّة الاتصال عبر مضيق بيرنج Biring لها وجاهتها ، فليس من شكً أنَّ قدماء سكَّان أمريكة جاؤوا إليها عن هذا الطَّريق ، فسكن الأسلاف منهم أمريكة الشَّماليَّة ، واندفعوا إلى الجنوب ، ليقيوا في أمريكة الوسطى ، والظَّاهر أنَّهم اتَّحدوا مع غرباء جاؤوا عبر البحار ، فالرِّحلات عبر الحيطات \_ على الرَّغ من صعوبتها \_ محتلة في شكلها الطَّبيعي من جانب أناس أحبُّوا البحر في فجر التَّاريخ .

☆ ☆ ☆ //

#### إفريقية

بقايا الصُّور الَّتي تركها الإنسان القديم في الصُّخور الصَّحراويَّة ، وآثار الوديان الَّتي جفَّت ، وحتَّى بحيرة تشاد الَّتي تتقلَّص باسترار .. كُلُها شواهد على حداثة عر الصَّحراء الكبرى ، وهناك رأي هو أنَّ إفريقية هي مهد الإنسان قبل مئات الألوف من السَّنين ، ويدع هذا الرَّأي الهياكل العظميَّة البشريَّة الَّتي اكتشفت في الحبشة وأُوغندة .

ومنذ سبعة أو ثمانية آلاف سنة من جَمْع الطُّعام والصَّيد ، بدأت الزِّراعة وتربية

الحيوان واستغلاله ، أي حياة الاستقرار ، وهكذا وطَّدت أربع جماعات عرقيَّة إفريقية أقدامها في هذه القارّة ، هي:

- \_ البوشمن الأوَّلون ، في الأجزاء الجنوبيَّة والشَّرقيَّة .
- \_ الأقزام في أقاليم الغابات من حوض الكونغو وساحل غانا .
  - \_ الحاميُّون في الشَّمال والشُّمال الشَّرقي .
- \_ الزُّنوج ، وهم الأقدم ، انتشروا في المناطق الباقية ، وعلى هامش مناطق الغابة الاستوائيَّة ، ثمَّ توغَّلوا فيها منذ حوالي ٨ \_ ٩ آلاف سنة (١) .

وتطلق كلمة ( البنتو ) على جميع الشَّعوب الأصليَّة في وسط إفريقية وجنوبها ، والكلمة مكوَّنة من ( أب ـ نتو ) ، ومعناها النَّاس .

عرف البنتو نظاماً قبليّاً بسيطاً ، مع طائفة من القوانين العرفيّة ، ومحاكم لإقرار ١٠ العدل ، ونظاماً لامتلاك الأراضي ، وليس للبنتو أدب مكتوب ، ولكن تقاليد القبيلة تحفظها الرّوايات الشّفويّة .

تقوم عقائد البنتو الدِّينيَّة على الإيمان ببقاء الرُّوح بعد موت الجسد ، والغرض الأوَّل من العبادة ، استرضاء أرواح الموتى الَّتي ينسبون إليها القدرة على نفع الأحياء أو إينائهم ، ويقترن بهذه العبادة البدائيَّة للأجداد ، إيمان بالسِّحر وغيره من الخوارق (٢) .

وأهمُّ الحضارات الَّتي قامت في إفريقية :

## كوش ( أو حضارة ميرُوي Meroe ):

في سنة ١٠٠٠ ق.م ، برزت كوش دولة مستقلّة عن مصر ، جنوب النّوبة ، بين النّيل والبحر الأحمر ، لاسياسيّاً فحسب .. بل ثقافيّاً أيضاً ، حتّى استطاع حكّامها ٢٠

<sup>(</sup>١) بهجة المعرفة ، المجموعة الثَّانية : ٦٣/٢

<sup>(</sup>٢) تاريخ العالم : ٦/١٢٧

سنة ٧٢٥ ق .م ، الزَّحف شمالاً على طول نهر النَّيل ، واحتلال مصر ، ليؤسِّسوا فيها الأُسرة الخامسة والعشرين .

ولكن الفرعون الكوشي (تاهارقا) تراجع جنوباً حتى كوش ، بسبب الغزو الآشوري بين : [ ٦٧٦ ـ ٦٦٣ ق.م] ، وتعلّم الكوشيّون درساً قاسياً وثميناً ، خلال معاركهم مع الآشوريّين ، لكنّهم حملوا معهم التّقْنيّة الآشوريّة ، استخراج واستعال الحديد ، الذي أصبح أساساً لاستقرارهم .

وانتقلت عاصمة كوش من (النَّبَطَة) ـ العاصمة القديمة ـ جنوباً إلى (ميرُوي) ، في القرن السَّادس ق.م جاعلين من مدينة (أبتاراو) القريبة منها حصناً حصيناً للدفاع وردِّ أطهاع الغزاة ، وكان لميروي موارد هائلة من الحديد الخام ، ومن الخشب اللاَّزم لصهره ، فانتشرت صناعة الحديد في المملكة على نطاق واسع ، فاستطاع فرسان الجيش المسلّحون تسليحاً جيِّداً ، أن يدافعوا عن أراضيهم ضدَّ هجهات البدو الرُّحَال القادمين من الصَّحراء .

تقهقرت حضارة كوش بسبب جفاف الأراضي الزِّراعيَّـة الَّتي حـلَّ بهـا الجـدب . والَّتي كانت غنيَّة بالكلا ، بعد أن دامت هذه الحضارة أكثر من ألف سنة .

أخذت هذه الحضارة مكوناتها من شعوب شرقي البحر المتوسط ، لازدهار تجارتها في البحر الأحمر مع الجزبرة العربيّة ، علماً أن سفن الكوشيّين تجاوزت مضيق باب المنتدب ، ووصلت حتَّى الهند ، لقد اقتبس الكوشيّون من حضارة الآشوريّين والبابليّين ، ومن العالم الهلنستي والهند ، ولكنّهم صاغوا من كلّ ذلك شيئاً فريداً ، بما فيه نمطهم الخاص من الكتابة ، وهو خطّ استعصى حتّى اليوم على محاولات فك موزه (٢) .

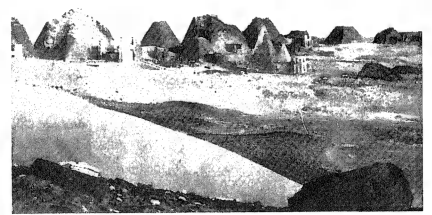
<sup>(</sup>٢) بهجة المعرفة ، المحموعة الثَّانية : ٩٦/٣

<sup>(</sup>٤) قامت مملكة أكسوم في الحبشة في القرن الشَّالت قبل الميلاد ، وبسطت بموذها على بعض الأجيزاء الجنوبيَّة للجزيرة العرببَّة ، كان لبيزنطة نفوذ خاص في بلاط ملوك أكسوم ، وبدهورت أكسوم ندريجيًا بعد اجنباح قبائل البدو الرُّحل لها ، وضعف تجاريها في المحر الأحمر بطهور الإسلام .





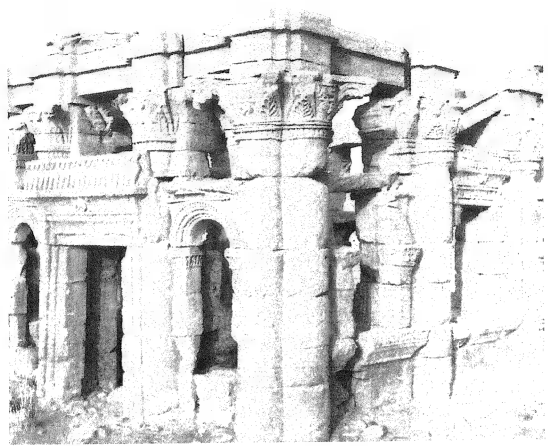
\*نصب صغير لملك من (ميروي)



من آثار مملكة كوش

893488:

\* الكتابة الكوشيَّة : استعصت على محاولات فكً رموزها حتَّى اليوم



**\*جانب** من الهيكل ( ميروي )



\*إناء من الفخار المشوي \*إناء للماء من السيراميك المشغول بدقة \*تمية من الفخار الملون - ١١٢ -

# الحَضَاراتُ القديمةُ في الوطن العربي

ان المعجزة اليونانية المزعومة ، الله أب وأم شَرعينان ، أما أبوها فهو تراث مصر القديمة ، وأما أمها فهي ذخيرة بلاد ما بين النهرين » . جورج سارتن

#### الحضارة المصرية القديمة

منذ الألف الخامس قبل الميلاد ، ووادي النّيل يمور بالسّكّان ، وهم خليط من نوبيّين أفارقة ، وعرب وصلوا الوادي إمّا عن طريق باب الْمَنْدب ، وإمّا عبر برزخ السّويس ، اجتذبهم خصب أرضه ، ووفرة مياهه ، فشكّلوا على طول مجرى النّيل ، حكومات محليّة ، اتّحدت في الشّال « مصر السّفلى » ، مكوّنة دولة الشّال ، واتّحدت في الجنوب « مصر العُليا » مكوّنة دولة الجنوب ، إلى أن وحّدها مينا « أو : نعرمر ، في الجنوب ، حوالي سنة : ٣٤٠٠ ق.م ، واتّخذ منفيس عاصمة له ، وتعاقب على حكم مصر « فراعنة » ينتون إلى إحدى وثلاثين أسرة ، وذلك حتّى سنة ٣٢ ق.م ، سنة دخول الإسكندر المكدوني فاتحاً إلى مصر .

## الأعْصُر الرَّئيسيَّة لتاريخ مصر القديم:

١ عصر الدَّولة القديمة : [ ٣٤٠٠ - ٢٠٦٥ ق.م ] ، سبق قيام الدَّولة القديمة عصر ما قبل السَّلالات (١) ، وعصر الدَّولة القديمة بدأ من الأسرة الأولى ، حتَّى الأسرة العاشرة ، وفيه بُنيَت الأهرامات .

<sup>(</sup>١) ويسمّى أيضاً العصر النّحاسي \_ الحجري : [ ٢٥٠٠ \_ ٣٤٠٠ ق.م ] ، وعصر ما قبل السُّلالات ، أي ما قبل الأسرات ، وسنتكلّم عن حضارة ما قبل السُّلالات على حدة ، ويليها مباشرة الحضارة المصريّة القديمة ، في أعصر السُّلالات .

ومن أشهر ملوك همذا العصر: بيبي الثَّاني: [ ٢٧٣٨ ـ ٢٦٤٤ ق.م ] ، الَّـذي يُعَـد حكمه أطول حكم في التَّاريخ كلِّه ( ٩٤ سنة ) .

٢ - عصر الدولة الوسطى: [ ٢٠٦٥ - ١٥٨٠ ق.م]، من الأسرة الحادية عشرة الله الأسرة السّابعة عشرة ، وفيه بلغت مصر ذروة التّقدّم والرّفاهية ، أيّام الفرعون امنحات الثّالث ، من الأسرة الثّانية عشرة ، وفيه كان غزو الهيكسوس (٢) شمال مصر سنة ١٧٣٠ ق.م ، وبقوا فيها حتّى ١٥٨٠ ق.م .

٣ - عصر الدّولة الحديثة : [ ١٥٨٠ - ١٠٨٥ ق.م ] ، من الأسرة الثّامنة عشرة ، إلى الأسرة العشرين ، وأشهر فراعنة هذا العصر : أحمس ، مؤسّس الأسرة الثّامنة عشرة ، وأمنحوتب الأوّل الّذي وسّع حدود إمبراطوريّته جنوباً في بلاد النّوبة إلى وادي حلفا ، ورمّم المعابد في منفيس وطيبة ، وحاتشبسوت الّتي كانت وصيّة على ابنها الصّغير تحوتمس الثّالث ، والّتي كانت على جانب عظيم من الدّهاء والحزم ، حتّى كانت تتزيّا بزيّ الرّجال ، فترتدي ملابس الملوك ، وتضع لحية مستعارة ، وتترأس الاجتاعات والاحتفالات الرّسيّة .

وفي هذا العصر وقع الانقلاب الدِّيني أيَّام أَمنحوتب الرَّابِع ( أُخناتون ) الَّذي فقَدَ مو سيطرته على سوريَّة بسبب تدفُّق الحثيِّين من الأناضول ، وفقدت مصر بذلك ثروة هائلة كانت تأتيها من التِّجارة والضَّرائب والجزية .

ومن فراعنة هذا العصر أيضاً: توت عنخ آمون ، ورمسيس الشَّاني ، الّذي حكم مصر سبعة وستّين سنة [ ١٢٩٨ - ١٢٣١ ق.م] ، ويعد من أكبر الفاتحين بعد تحوتمس الشَّالث وآخرهم ، انتصر على الحثيين في قادش ، فوقّع الطّرفان معاهدة صداقة سنة ١٢٨١ ق.م بسبب تزايد قوّة الآشوريّين وغوّها باضطراد سريع هدّد الطّرفين .

<sup>(</sup>٢) هيك : ومعناه في اللُّغة الدّينيَّة المصريَّة القديمة ( ملك ) ، وسوس ( رعاة ) ، والمعنى إذن : الملوك الرّعاة .

٤ ـ عصر الضَّعف والانحلال: [ ١٠٨٥ ـ ٦٦٣ ق.م] ، من الأُسرة الحاديسة والعشرين ، إلى الأُسرة الخامسة والعشرين ، ومثَّلت الأُسرة الثَّانيسة والعشرين حكم اللَّيبيِّين: [ ٩٥٠ ـ ٧٣٠ ق.م] ، ومن أشدٌ ملوكهم شيشُنْق وابنه واساركون .

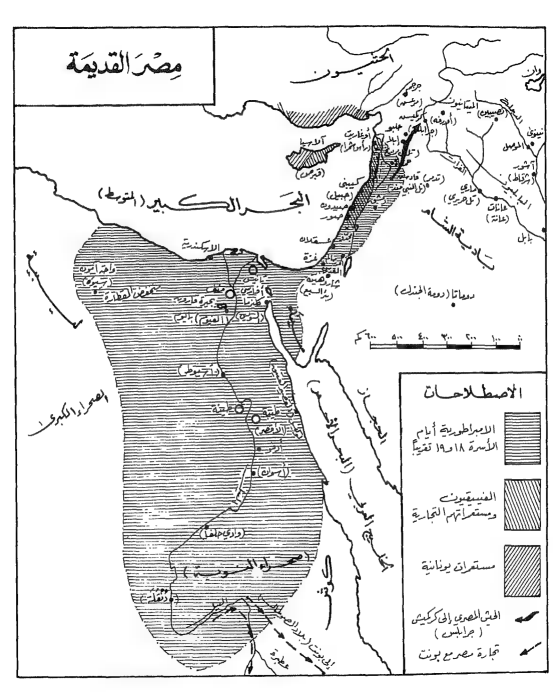
كا مثّلت الأسرة الخامسة والعشرين حكم النّوبيّين ( مملكة كوش ) : [ ٧٥٠ - ٢٥٦ ق.م] ، وأشهر ملوكهم ألارا ، وحفيده بعنخي ، وطهراقا الّذي جعل ه تانيس عاصمة له ليكون قريباً من حدود مصر الشّماليّة الشّرقيَّة ، المهدّدة من قبل الآشوريّين .

٥ \_ عصر النَّهضة المؤقَّتة (أو العصر الصَّاوي): [ ٦١٣ \_ ٥٢٥ ق.م]، وتَمَثَّل بالأُسرة السَّادسة والعشرين، وفيه تمكَّن بسامتيك من طرد الآشوريِّين من مصر.

٦ ـ العصر المتأخّر (أو عصر الشَّيخوخة والاضمحلال): [ ٥٢٥ ـ ٣٣٢ ق. م] ، من ١٠ الأُسرة السَّابعة والعشرين ، وهي أُسرة فارسيَّة من الغزو الفارسي الأوَّل ، وحتَّى الأُسرة الحادية والثَّلاثين ، وهي من الغزو الفارسي الثَّاني ، وفيه احتلَّ قبيز مصر ، ثمَّ جاء الإسكندر سنة ٣٣٢ ق.م .

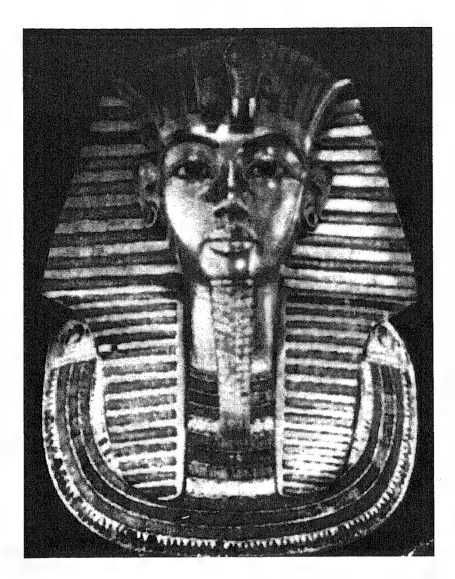
« والمؤرّخون مختلفون فيا يتعلَّق بتحديد تواريخ بدء حكم الأسر والملوك ، تزداد الفروق في عهد الدَّولة القديمة ، وتقلُّ في عهد الدَّولة الحديثة إلى ما يقرب من عشر من سنوات أو أقل ، أو تتقارب جداً في عهد الضَّعف والانحلال منذ الأسرة التَّانية والعشرين ، لتنعدم تقريباً منذ عهد الأسرة الرَّابعة والعشرين ، بسبب مقارنة تلك التَّواريخ بحكم الآشوريّين والكلدانيّين والفرس ، وتثبيتها بصورة صحيحة لا خلاف فيها »(٢) .

<sup>(</sup>٣) تاريخ الشَّرق الأدنى القديم ، عبد العزيز عثمان ، ص ٩٣ ، واعتمدنا الكتــاب المــذكور ـ مع كتب أُخرى تذكر في حينها ـ لدراسة حضارات : مصر ، وبلاد الرَّافدين ، وبلاد الشَّام .



\* مصور مصر العديمه - ١١٦ -

nverted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)



\* توت عنخ آمون



\* أحد كراسي العرش لتوت عنخ آمون

#### حَضَارة عصر ما قبل السُّلالات:

يكن تميّيز حضارة موقع العمرة في الجنوب ، وتسمّى أيضاً « حضارة نقاوة الثّانية » . وحضارة موقع جرزة في الشَّمال ، وتسمّى أيضاً « حضارة نقاوة الثّانية » .

وفي هذا العصر أقامت بعض المدن مخازن ومواقد جماعيَّة على أطرافها ، ممَّا يدلُّ على نوع من روح التَّعاون والتَّعاضد ، كا زرع الإنسان أشجار النَّخيل والتِّين والزَّيتون ، وعرف صناعة الأواني الفخَّاريَّة ، وتقدَّمت صناعة الأدوات والأسلحة الحجريَّة ، وصناعة الجلود والسِّلال والحصر والحبال والغزل والنَّسيج .

وفي أواخر هذا العصر • اخترع المصريُّون الكتابة التَّصويريَّة ، ونظَّموا العمليَّات الزّراعيَّة حسب تقويم أوجدوه من ملاحظاتهم المتكرِّرة لظاهرة الفيضان السَّنوي .

وفي هذا العصر أيضاً نشأت فكرة السَّلطة والرِّئاسة الملكيَّة ، وإندمجت المالك الحلَّيَّة الصَّغيرة في مملكتَيْن إحداهما في الدَّلتا في الشَّمال ، والأُخرى في الصَّعيد جنوباً .

## الحَضَارةُ المصريّةُ القديمةُ في أعصر السّلالات :

كان الحكم ملكيّاً في عصر الدّولة القديمة ، ولُقّب الملك « بالإله العظيم » ، واعتقد النّاس بأنّه يسيطر على شؤون البشر في الحياة الدّنيا ، وفي الآخرة ، وانهار نظام الملكيّة الإلهيّة في فترة الضّعف الأولى .

وفرعون نفسه هو المحكمة العليا ، ومجلس الشَّيوخ هو مجلس استشاري له ، وكانت الملكة ، أو الزَّوجة الشَّرعيَّة. من دم ملكي ، وقد يتزوَّج الأخ من أُخته ، للمحافظة على اللكة ما الملكي نقيّاً (٤) ، ومن الملكات الشَّهيرات ( نفرتاي ) ، الَّتي تـزوَّجت من أخيها

<sup>(</sup>٤) وفي قصَّة الحضارة ٩٥/٢ : وكثيراً ما كان الملك يتزوَّج أُخته ، بل كان يحدث أحياناً أن يتزوَّج ابنته ، ليحتفظ بالدَّم الملكي نقيًا خالصاً من الشَّوائب .. وانتقلت عادة الزّواج بالأخوات من الملوك إلى عامَّة الشَّعب .

كامس ، ثمَّ من أخيها أحمس ، وظلَّ نفوذها كبيراً في زمن ابنها أَمنحوتب الأوّل ، حتّى نظر إليها المصريُّون نظرة عبادة واحترام ، وأقاموا لها معبداً في طيبة ، ومن الملكات الشَّهيرات أيضاً حاتشبسوت .

وعُرِفَت الوزارة بعد الأسرة الثَّالثة ، أوجدها زوسر ، وعهد بها إلى نابغة عصره وعُرِفَت الوزارة بعد الأهمام بجميع أُمور الدَّولة ، فالوزير هو قاضي القضاة ، ويحوتب بيت المال والمشرف عليه ، وهو على رأس السُّلطة ، لا يعلو عليه إلاَّ فرعون .

وفي الأقاليم ، قام حكَّامها الّذين مثَّلوا الملك الإله بوظيفة القضاء ، وحملوا لقب (قاض ، وكاهن ) ، وأهمُّ قانون وصل إلينا من مصر الفرعونيَّة ، هو المرسوم الّذي وضعه حورمحب للقضاء على الظُّلم والرّشوة والفساد .

والقوانين المدنيَّة والجنائيَّة راقية ، « فالمتساويان في الموارد وفي النَّفوذ متساويان أمام القانون » ، كا كانت قوانين الملكيَّة والميراث من أيَّام الأسرة الخامسة ، قوانين مفصَّلة دقيقة .

ومن الوظائف الهامَّة الَّتي تلي مرتبة الوزير ، وظيفة مدير بيت المال (حامل خاتم الإله ) ، ووظيفة مدير القصر الملكي ، ووظيفة مدير المنشآت الملكيَّة .

ولم يكن لمصر جيش دائم منظم يعد أفراده الجنديّة مهنة خاصّة بهم ، مع أنَّ رتبة (قائد الجيش) كانت موجودة ، فقد كان الجيش يُجْمع في المناسبات ، فيطلب الملك عند الضَّرورة من حكَّام الأقاليم جنوداً للحرب ، فيجهزونهم له ويرسلونهم للقتال ، أو للحراسة ، أو لحماية البعثات التَّجاريَّة أو الاستثماريَّة الَّتي تستثمر المناجم ، أو تقوم بحفر التَّرع والأقنية ، وتبني الجسور ، حتَّى إذا أثمَّ الجنود المهمّة الَّتي نُدِبُوا لها ، عادوا إلى أقاليهم ، ولحياتهم المدنيَّة ثانية .

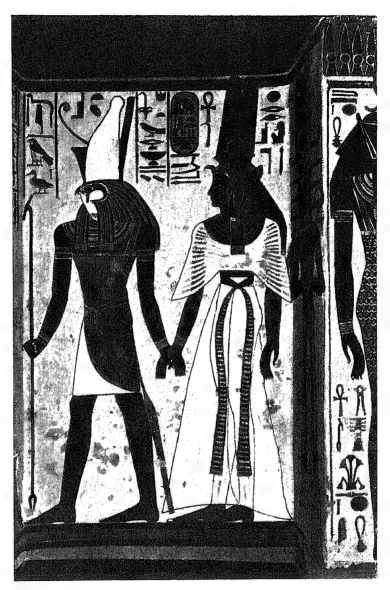
<sup>=</sup> ولعلّ السّبب أبضاً الحفاظ على ميرات الأُسرة ، الّذي ينحدر من الأم إلى البنت ، ولا يريدون أن ينعم الغرباء بهذه الثّروة .

وفي عصر الدّولة الوسطى ، تمّ تأسيس فرق الجيش الدّائم للدّفاع عن البلاد ، فتأسّست إلى جانب فرق المشاة ، فرق المركبات الحربيّة والرّماة ، وكانت ملابس الجند بسيطة ، تتألّف من سروال قصير ، ودرع من جلد أو معدن ، وعني المصريّون بإقامة الحصون ، كا اهتّوا بوسائل خرقها واقتحامها ، وبنوا أسطولاً منذ عصر ما قبل الأسرات للتّجارة والقتال .

أمًّا الحياة الدِّينيَّة عند المصريِّين القدماء ، فتدلُّ على أنَّهم عبدوا قوى الطَّبيعة (٥) ، ولعلَّ القمر أقدم ما عبدوا من آلهة ، وصَوَّروا الآلهة الكونيَّة بصورة إنسانية أو حيوانيَّة ، مَّ ارتأى القدماء أن يخصُّوا تلك الآلهة بصفات وعواطف إنسانيَّة ، فأخذوا يرسمون صور الآلهة بجسم إنسان ورأس حيوان ، أو بصورة إنسان يحمل أيَّ جزء من الحيوان يرمز إلى صورته الأصليَّة ، والآلهة يموتون ليحيوا حياة ثانية ، وآمن المصريُّون بالحياة ، بعد الموت وبالحساب ، وكانوا يرون أنَّ الموت ما هو إلاَّ تبديل في طريقة حياة الإنسان ، وهذه الحياة الجديدة لا يتتَّع بها الإنسان إذا لم يُحتفظ بجسده سلياً بعد الموت ، ولهذا اهتُّوا بتحنيط جثث الموتى ، واعتقدوا أنَّ الميِّت يعيش في قبره ، وأنَّ المقبرة مدخل إلى العالم الأسفل الَّذي يسكنه الموتى ، ويحكم أوزيريس ، وأنَّ الشَّس المقبرة مدخل إلى العالم الأسفل الَّذي يسكنه الموتى ، ويحكم المريَّة القديمة إلى إله والشَّمس ( رع ) خَلْقَ العالم " وإيجاد النَّظام الملكي ، وجاء الفراعنة من بعده لتولِّي مهام اللك وفقاً لذلك الحق الإلهى .

ن) يفسّر بعصهم تَعَدُّد الآلهة في الحضارات القدعة ، بأنهم بحثوا عن الله في مظاهر الطبيعة المتكاثر العددوها ، ونسجوا حولها الأساطير من تشبيهات الخيال ، ولكن هذه التشبيهات إن هي إلا رموز تدلُّ على حقيقة واقعيّة .

verted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)



\*( الإله ) حورس يقود الملكة نفرتيتي



" إلى يصوِّر إنساناً حسب العقيدة المصريَّة القديمة : إلهان ذوا رأسَيُ حيوان ، الإله (خنوم) يصوِّر إنساناً على دولاب فخاري ، بينما يقدِّر (توت سني) حياته على سعفة نخلة محرَّزة



\* ( الإله ) أنو بيس يعنط جدَّة

وثمّة ترنية تستوقف النّظر في التّسبيح بحمد (آمون رع)، نظمت في عهد أمنحوتب الثّالث، تذكر آمون رع على أنّه في جوهره الشّمس، وتدعوه (رع خبرع أمنحوتب الثّالث، تذكر آمون رع على أنّه في جوهره الشّمس، وتدعوه (رع خبرع Ra Khepera)، وحورس الأكبر، وآتون وخنومو Khnumu بارئ الْخَلْق، وبتاح إله منف الصّنّاع المتفنّن، وهذه التّرنية وإن كانت تعتمد على أساطير الأوّلين، فإنّها تجمع كثيراً من الصّفات في إله واحد، وهي نفحة معجّلة من فيض الحماسة، وروح التّوحيد اللّذين فاضت بها ترانيم آتون فيا بعد، ومن هذه التّرنية:

أيَّها الموجد الَّذي لا موجد له أيَّها الواحد الأحد الَّذي بطوي الأبد

إنَّك لتقطع على عجل مسيرة الملايِّين ، ومنَّات الأُلوف من الفراسخ في لحظة

حين تشرق في البكور تتفتَّح العيون لأشعَّتك

وحين تغيب وراء الجبال الغربية

يغشى النَّوم البرايا كأنَّهم موتى

أنت الأمُّ البارَّة للآلهة والبشر

۲.

والصَّانع الدَّؤوب الخالد في آثاره الَّتي لا يحيط بها حصر

والرَّاعي ذو القوَّة والبأس ، يرعى رعيَّته ، ولولا أنك ملاذهم لما تهيَّأت لهم حياة .

وقبل ذلك بقرن من الزَّمان ورد على لسان أحد الشَّعراء يسبِّح بحمد آمون رع: طلعتك الفاتنة تتفتَّر لها الأوصال ، ويذهل اللَّب حين يتطلَّع إليك يامن يصدر عن عينيه البشر ، وتصدر عن فه الآلهة

يا منبت الكلا للماشية ، وأشجار الثّار لبني الإنسان

يا من جعل قوام السَّمك في الماء ، وقوام الطَّير في الهواء

يانافث الرُّوح في الكائن المكنون في البيضة « وباعث الحياة في الوليد من الزَّواحف

ورازق البعوض والدود والبراغيث ومطعم الفئران في جحورها ، والطَّير على الشَّجر سبحانك بارئ البرايا كافَّة ، أنت واحد أحد ، ولكن أيديك كثيرة يا من لا تأخذه سِنَة طوال اللَّيل ، والنَّاس رقود ، البار برعيَّته يتحرَّى لهم الخير (٦) .

وفي الدّولة الوسطى ، أصبح للإله الحلّي لمدينة طيبة (آمون) ، المقام الأوّل في العقيدة الدّينيَّة الرّسيَّة ، واندمج اسم آمون برع ، وأصبح آمون بعد خروج الهيكسوس إلها عالميّا في الشّرق الأدنى باجمعه ، وجرى تحوّل إلى عبادة الشّمس سنة ( ١٣٨٠ ق.م ) ، وذلك في عهد أمنحوتب الرّابع ، الّذي دعا دعوة صريحة إلى عبادة الشّمس ، وأعلن خروجه على عبادة آمون ، ودعا إلى عبادة قرص الشّمس (آتون) ، ١٠ الّذي يعبّر عن القوّة الكامنة في الشّمس ، وبدل اسمه من أمنحوتب إلى أخناتون ، أي المعجب بآتون ، أو المفيد لآتون ، أو آتون راضي ، وأعلن حرباً منظمة على آمون وغيره من الآلهة ، ساعده على ذلك تصرّفات كهنة آمون ، فالسّراري في الهيكل العظيم بالكرنك ، يُتّخذن لآمون في الظّاهر ، وليستمتع بهن الكهنة في الحقيقة ، فثار أخناتون على ( العهر المقدس ) ، وأعلن أنّ كلَّ هاتيك الآلهة مزيّفة ، والطّقوس منحطّة « وأن ١٠ ليس للعالم إلاّ إله واحد هو آتون » ، ومن قصائده وأغانيه في مدح آتون :

أيّها الإله الأوحد الَّذي ليس لغيره سلطان كسلطانه يامن خلقت الأرض كا يهوى قلبك حين كنت وحيداً إنَّ النَّاس والأنعام كبيرها وصغيرها وكلَّ ما على الأرض من دابّة وكلَّ ما هو في العُلا ويطير بجناحيه

۲.

<sup>(</sup>٦) تاريخ العالم: ١٧٣/١

<sup>(</sup>٧) قصّة الحضارة ١٧٢/٢

إنَّك تضع كلَّ إنسان في موضعه ، وتمدُّهم بحاجاتهم ... ألا ماأعظم تدبيرك يا ربّ الأبديَّة أنت أوجدت العالم وأقمت كلَّ ما فيه لابنك أخناتون ذى العمر المديد (^) ..

وأخناتون يرى الإله الحق هو خالق حرارة الشَّمس ومغذيها ، وهو ربّ الحبّة والسّلام ، فأغلق جميع الهياكل القديمة ، ومحا جميع أساء الآلهة باستثناء آتون ، لقد ضرب ضربة واحدة ، جرّد بها طائفة غنيّة قويّة من ثرائها وامتيازاتها ، فأغضبها عليه ، وانحطّت مئات الحرف الّتي لم تكن لها حياة إلاّ على حساب الهياكل ، فحقدوا عليه ، وتمنّوا موته .

وكان من صلب هذه العقيدة أن يعبد البشرُ الملكَ ( فرعون ) ابن الإله ورسوله ، فسبَّبت هذه النَّاحية انهيار هذه الدِّيانة بعد موت الملك سنة ١٣٦٢ ق.م ، وعمره ثلاثون سنة فقط .

إنَّ عبادة ( آتون ) فكرة توحيد ، لما فيها من القضاء على تعدُّد الآلهة ، ولكنَّها لم ١٥ تصل إلى فكرة التَّوحيد المطلقة ، الَّتي جاءت بها الأديان السَّاويَّة ، ولكنَّها تبقى « أفضل ديانة وثنيَّة عرفها الشَّرق الأدنى » ، وبعد موت أخناتون عادت عبادة آمون .

وكانت الأعياد الدِّينيَّة كثيرة في مصر ، و يمكن القول إنَّ أيَّام السَّنة كانت كلَّها أعياداً ، إمَّا للآلهة ، أو للموت ، ومن هذه الأعياد عيد زيارة آمون في معبد الأقصر ، وكانت عندهم أعياد زراعيَّة ، وكانت تتَّخذ صفة دينيَّة أيضاً ، ومنها عيد رأس السَّنة ، وعيد الحصاد ، وعيد الفيضان ( وفاء النَّيل ) .

أمَّا الحياة الاجتاعيَّة ، فقد اعتاد المصريُّون القدماء على الزَّواج المبكِّر ، ليتَّقي

الشَّاب مواطن الزَّلل ، وقال أحد حكماء الدُّولة القديمة ( بتاح حوتب ) : إذا كنت رجلاً حكياً ، فكوِّن لنفسك أُسرة .

ومن أسباب الزَّواج المبكِّر حاجة الزِّراعة إلى أيد عاملة قويَّة ، فكان استكثار النَّسل لتقوية الأُسرة ، والدَّم الحار في عروق سكَّان وأدي النِّيل ، أهَّل البنات ل ُواج في سنِّ العاشرة ، وكان الاتِّصال بينهن وبين الفتيان قبل الزَّواج حرّاً ميسَّراً ، حتَّى ، جمعت إحدى السَّراري أيَّام البطالمة أموالاً تكفي لبناء هرم (١) .

وعرف المصريُّون القدماء تعدُّد الزُّوجات ، واكتفى معظمهم بالزُّوجة الواحدة ، وتعرف باسم الزُّوجة الشَّرعيَّة ( سيِّدة البيت ) ، فمكانة المرأة مكانة سامية ، حتَّى كانت الأملاك الزّراعيَّة كلُّها تُنْقَل إلى الإناث .

وشغف الشعب بأدوات التَّجميل والحلي والزِّينة \_ رجالاً ونساءً \_ فلبسوا الأساور ، ، والخواتم والأقراط والقلائد .

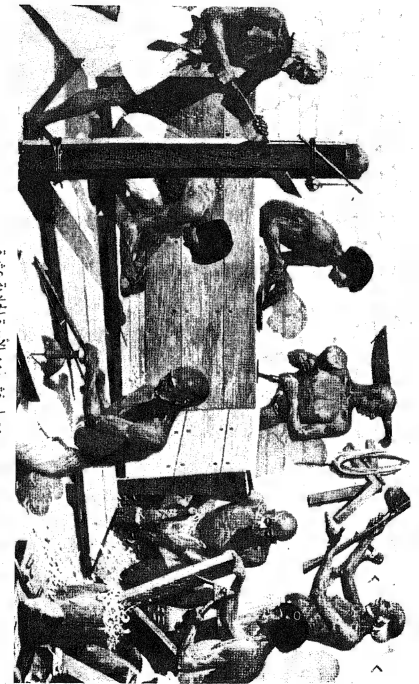
وعلم المصريُّون القدماء أولادهم • حيث لقَّن الكهنة أبناء الأسر الغنيَّة مبادئ العلوم في مدارس ملحقة بالهياكل ، ثمَّ درَّبوا بعض الأطفال عند كُتَّاب الدَّواوين ، ليصبحوا كتاباً في وظائف الدَّولة ، تقول بُرْديّة :

أفرغ قلبك للعلم وأحبَّه كما تحبّ أمَّك ، فلا شيء في العالم يعدل العلم في قيته . ١٥

لا تضع وقتك في التَّمنِي ، وإلاَّ ساءت عاقبتك ، اقرأ بفمك الكتاب الَّـذي بيدك ، وخذ النَّصيحة مَّن هو أعلم منك .

وكانت الكتابة تصويريّة ، تعبّر عن الشّيء برسم صورة له ، أو برمز ، فالهيروغلوفيّة قديمة قدّم الأسر المصريّة الأولى ، والهيراطيقيّة ( المقدّسة ) استعملت في

<sup>(</sup>٩) قصّة الحضارة : ٩٩/٢



معمل خشب من الأسرة الحادية عشرة حيث نخبة من النّجارين المهرة " وقد انهمكوا في صنع تا بوت خشي

الهياكل ، وهي مهذَّبة عن الهيروغليفيَّة ، وظهر نمطِّ ثانٍ مختصر شعبي هو الديموطيقيَّة (١٠٠) .

وعرف المصريّون المكتبات منذ عام ٢٠٠٠ ق.م ، حيث البرديّات المطويّة المحفوظة في جرار معنونة ومصفوفة على رفوف ، فيها أقدم قصّة لملاّح تحطّمت سفينته ، لم ينجُ غيره ، ومغامرات سنوحي ، وهي قصّة موظف فرّ من مصر إثر وفاة ه امنحوتب الأوّل ، وأخذ يتنقّل من بلد إلى بلد في الشّرق الأدنى ، وكوّن ثروة طائلة ، ولكن عشق الوطن ، والحنين إلى الأهل برّحا به ، فترك ثروته ، وعاد إلى وطنه .

وكتابة التَّاريخ في مصر قديمة قدم التَّاريخ نفسه .

أمّا المجتمع ، فقد انقسم إلى ثلاث طبقات : طبقة النّبلاء والأشراف والكهنة ، وتمتّع أفرادها بامتيازات كبيرة ، والطّبقة المتوسّطة ، أو الأحرار ، وتتالّف من صغار ، الموظّفين ، وأصحاب المهن والصّناعات ، والفلاحين الأحرار الّذين يعيشون من كدّه وجهدهم ، وطبقة الأرقّاء ، وهم أكثريّة الشّعب ، يرتبطون بالأرض ، وينتقلون معها إذا انتقلت ملكيّتها من شخص إلى آخر ، ومع أنّهم يقومون بأشق الأعمال ، فقد كانوا يعيشون في بؤس وفقر مدقع ، يسكنون أكواخاً صغيرة مبنيّة من جذوع بعض النّباتات التي تطلى أحياناً بالطّين ، وكان الفلاح معرّضاً لنظام السّخرة في العمل لخدمة الملك ، فهو اللّب ينظّف قنوات الرّي ، وينشئ الطّرق ، ويحرث الأرض الملكيّة ، ويجرّ الحجارة الضّخمة لإقامة المسلاّت ، وتشييد الأهرام ، والهياكل والقصور (١١) .

واعتمدت الحياة الاقتصاديَّة على الصِّناعة والتِّجارة الخارجيَّة والزِّراعة .

لقد استخرجوا المعادن من مناجم سيناء ، كالنُّحاس والقصدير ، وعرفوا البرونز

<sup>(</sup>١٠) وعنـدمـا حُلَّت رموز الهيروغليفيَّـة على يـد شمبليوں عـام ١٨٢٢ م كشف عن عـالم عظيم كان مفقـوداً ، ( انظر حجر رشيد ص ٣٠ ) ،

<sup>(</sup>١١) لذلك قيل : أيُّ حضارة هذه الَّتي سخَّرت شعباً كاملاً لبناء قبر ( هرم ) لشخص واحد ، هو فرعون ؟!

منذ عهد الأسر الأولى لصناعة الأسلحة والعجلات والرَّافعات والمناشير ، ولم يستخدموا الحديد الَّذي استوردوه من آسية الصَّغرى (١٦) ، إلاَّ في عصر الأسرة الشَّامنة عشرة ، كا استعملوا النَّهب وصاغوه بهارة ، وبنوا السَّفن من الخشب الجيّد المستورد من لبنان أو غربي آسية ، أو النَّوبة والسَّودان ، وصبغوا الأواني الفخَّاريَّة ، وعرفوا صناعة الزَّجاج بشكل محدود ، والمنسوجات الجيّدة من أدق الخيوط ، حتَّى استورد اليونانيُّون الأقشة الكتَّانيَّة من مصر ، وصنع من نبات البردي الورق (١٣) ، « وورق البردي أعظم هديَّة قدَّمتها مصر إلى العالم » ، منذ أوائل عصر الدَّولة القديمة ، وظلَّت هذه الصِّناعة تزوِّد جميع بلاد الشَّرق الأدنى ، وحتَّى العالم القديم من بلاد فارس إلى إنكلترة ، وذلك بسبب خفَّة وزنه ، وسهولة حمله ، وصلاحيَّته للكتابة والحفظ .

١٠ كا صنعوا من نبات البردي الحبال والحصر والأخفاف .

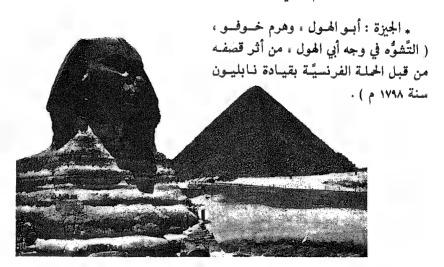
ولأهميَّة مياه نهر النَّيل لحياة مصر ، أنشأ المصريُّون مقياساً على الضَّفَّة الصَّخريَّة لجرى نهر النَّيل في جنوبي الشَّلاَّل الثَّاني ، لمعرفة نسبة ارتفاع النَّهر كلَّ يوم ، ولمّا كانت الأعمال الزِّراعيَّة تتوقَّف أيَّام الفيضان لمدَّة ثلاثة أشهر كل سنة ، فقد استغلَّ الفلاَّحون فراغهم بصيد الأسماك والطيور ، أو بأعمال البناء .

وتميَّزت الحياة العاميَّة بأنَّ العلوم استخدمت لفوائدها التَّطبيقيَّة بالدَّرجة الأُولى ، فبنوا السُّدود الصَّغيرة ليتمكَّنوا من رفع منسوب الماء لري أكبر قسم ممكن من الأرض ، ومن المنجزات الهامَّة الَّتي قام بها المهندسون المصريُّون القدماء ، تحويل مجرى النيّل في عهد مينا ، وبنوا مدينة منف في مكان النّهر المحوَّل ، وأقاموا سدًا عظياً في منخفض

<sup>(</sup>١٢) ومناجم الذَّهب والنُّحاس كانت محتكرة لفرعون فقط .

<sup>(</sup>١٣) وكانت طريقة صنعه ، أن تقطع سُوف نبات البردي شرائح يوضع بعضها إلى جانب بعض في طبقتين متعارضتين بين قطعتين من الكتّان ، ثمّ تطرق بمطرقة خشبيّة أو حجريّة ، وتضغط بعد ذلك بوضع أثقال فوقها مدّة من الزّمن ، فإذا جفّت تكوّنت قطعة متينة من الورق المستعمل في الكتابة ، ( تاريخ الشّرق الأدنى القديم ، ص : ١٥٤ ، وقصّة الحضارة : ١٠٦/٢ ) .

الفيُّوم ، لسقاية أكبر قسم ممكن من الأراضي بعد تخزين مياه الفيضان ، وحفروا قناة سيزوستريس ، الَّتي وصلت البحر المتوسِّط بالأحمر عن طريق النِّيل ، والأهرامات شواهد باقية على تقدم علمي الهندسة والحساب .



ولمّا كان النّيل يغيّر مجراه ، فيضيف إلى إحدى ضفّتيه أرضاً جديدة ، ويأخذ من الأُخرى بفعل التّاكل المستر ، فكان لابُدّ من مسح الأراضي الزّراعيّة ، ووضع حدود ه ثابتة لها وتسجيلها في القيود والسّجلات والمخطّطات ، وهكذا نشأ علم المساحة في مصر القديمة .

وعرف المصريُّون منذ أوائل العصور التَّاريخيَّة التَّعداد العُشْري حتَّى المليون.

أمَّا في مجال الفلك ، فقد درسوا النَّجوم ومواقعها ، وكان نجم الشعرى المسمّى سريوس Sirius أو سوثيس Sothis هو أهمُّ النَّجوم عندهم ، لأنَّه يؤذن بالفيضان ، ، فأقاموا لظهوره احتفالات دينيّة ، وكانوا يعدُّونه روحاً لإيزيس ، وكانت الأسطورة تذكر أنَّ الدَّموع الّتي تسكبها إيزيس عند الذّكرى السّنويّة لموت زوجها أوزوريس ، هي الّتي تسبّب الفيضان .

ومنـذ عصور مـاقبل التّـاريخ ، قسّموا السّنـة إلى اثني عشر شهراً ، وكلُّ شهر إلى ثلاثين يوماً ، ثمَّ أضافوا خمسة أيّام إلى السّنة ليجعلوها تتَّفق مع الحقائق الفلكيَّة .

واخترعوا السَّاعة المائيَّة في عهد الأسرة الحادية عشرة .

وفي مجال الطّبِّ، يُعَدُّ الوزير أمحوتب أوَّل مكتشف للدَّواء ، ويسمُّونه الإله الشَّافي ، وعرفوا التَّخصُّ : أطباء عيون ، أسنان ، داخلية ، جراحة ، توليد ، عظام .. وفي برديَّة تعود إلى عام ١٦٠ ق.م وصف لثان وأربعين حالة من حالات الجراحة التَّطبيقيَّة ، من كسر جمجمة ، إلى إصابة النُّخاع الشَّوكي .. وفي برديَّة أخرى أسماء سبع مئة دواء ، لكلِّ الأدواء المعروفة ، وساعدت عمليًات تحنيط الموتى (١٤) ، وإخراج الأحشاء على تقدَّم الطِّبِّ .

أمًّا من النَّاحية الفنِّيَّة ، فالعارة أفخم الفنون المصريَّة القديمة على الإطلاق ، وفضًّل المصريُّون بصورة عامَّة النَّقش على التَّصوير ، لأنَّه أثبت وأبقى على الدَّهر ، من صورة مرسومة على جدران مبنيَّة باللَّبن .

واهتُّوا ببناء الأهرامات قبوراً لهم ، وبنوا لآلهتهم معابد ضخمة ، جعلوها على غط قصور الفراعنة ، من أشهرها : معبد الكرنك ، ومعبد الأقصر .. وبقاؤها حتَّى يومنا هذا متحدِّية عوامل الطَّبيعة ، سببه عظمة المهندسين والبنَّائين من جهة ، وبناؤها من الحجر الصَّلب من ناحية ثانية ، على عكس الحال في بلاد الرَّافدين ، إذ بُنِيَت فيها القصور والمعابد من الطِّين فاندثرت .

(١٤) من طرق التّحنيط عند المصريّين القدماء بعد نزع الأحشاء ، تنظيف الجوف وملؤه بالرّ والمواد العطريّة ، ثمّ معالجة الجسم بالنّطرون ، وتلصق به لفائف الكتّان ، أو يحقن الجسم بزيت خشب الأرز ومعالجته بالنّطرون ، ومن الجدير بالذّكر أن مومياء الفراعنة لا تزال بحالة جيّدة حتَّى اليوم بفضل دقّة تحنيطها على الرّغ من مرور أكتر من ٤٠٠٠ سنة عليها ، بينا عولجت جشّة لينين الحنطة أكثر من خسين مرّة ، خلال خسين سنة فقط لسوء حالها .

وسبب التَّحنيط فكرة الخلود ، وفي (كتاب الموت ) ألفا ملف من ورق البردي فيها صيغ لإرشاد الموتى . هذا ، وعند المصريّين القدماء فلسفة أخلاقيّة قبل كنفوشيوس وسقراط وبوذا بألفي عام على الأقل (١٥٠) منها تعاليم بتاح حوتب ( ٢٨٠٠ ق.م): « لا تَزْهُ بنفسك لأنّك عالم " بل تحدّث إلى الجاهل كا تتحدّث إلى الحكيم ، لأنّ الحذق لاحدّ له ، كا أنّ الصّانع لا يبلغ حدّ الكمال في حذق صناعته " والكلام الجميل أندر من الزّمرّد الّذي تعثر عليه بين الحصى .. ولا تتخطّ الحقّ ولا تكرّر ما قاله إنسان غيرك ، أميراً كان هأو فلاحاً " ليفتح به قلوب النّاس له ، لأنّ ذلك بغيض إلى النّفس .

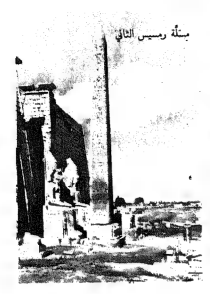
وفضيلة الابن من أثمن الأشياء للأب ، وحسن الأخلاق شيء لا يُنسى أبدأ ..

وحيثًا ذهبت فاحذر الاتّصال بالنّساء .. واعلم أنّ السّكوت أنفع لك من كثرة الكلام ، وفكّر في أنّك قد يعارضك خبير مّن يتحدّثون في المجلس ، ولذلك كان من السُّخف أن تتكلّم في كلّ نوع من أنواع العمل .. »(١٦) .

ولا يسعنا ونحن نطوي آخر الأسطر عن هذه الحضارة الّتي أثرت بحضارة الفينيقيّين ، وكريت ، واليونان والرومان .. إلا أن نامح أصالتها وعظمتها على الرغ من تدهور قية الإنسان فيها - فهي الّتي أقامت أوَّل حكومة منظَّمة ، وأوَّل من أنشأ نظام البريد ، والتَّعداد ، والتَّعليم الابتدائي والثَّانوي ، والفنّي لإعداد الموظَّفين ورجال الإدارة ، وارتقت بالكتابة ، وأوَّل من دعا إلى التَّوحيد في الدِّين .

<sup>(</sup>١٥) قصَّة الحضارة : ١٥٠/٢

<sup>(</sup>١٦) قصَّة الحضارة : ١٥٠/٢





\* حُلي مصريّة قديمة (أقراط)

## حَضَارة بلاد الرَّافدين

حضارة بلاد الرَّافدين ، من الحضارات العالميَّة القديمة ، سمِّيت بأساء القبائل العربيَّة الَّتِي أقامتها ، والَّتِي جاءت من شبه جزيرة العرب بهجرات ، بدأها إلى بلاد الرَّافدين الأكاديُّون حوالي سنة ٢٥٠٠ ق.م ، والَّذين سكنوا شال سهل شنعار (٢) ، وورثوا حضارة الشَّعب السّومري ، الَّذي لَمَّا تفك بعدُ ـ عند المؤرِّخين \_ أُحجية أصله وجذوره ، ولمَّا أقام البابليُّون (٢) دولتهم حوالي ٢٠٠٠ ق.م ، مؤسِّسين الدَّولة البابليَّة الأُولى ، ورثوا تراث بلاد الرَّافدين السُّومري والأكادي ، ثمَّ ورث الآشوريُّون

<sup>(</sup>۱) أطلق المؤرِّخ الألماني شلوتر لأوَّل مرَّة عام ۱۸۷۰ م ، على بعض اللَّغات الشَّرقيَّة اسم السَّاميَّة ، وحَّت هذه التَّسية الأقوام الَّتِي تكلَّمتها ، فأصبحت تسمَّى السَّاميَّة أيضاً ، وهذه التَّسية مأخوذة من التَّوراة ( العهد القديم ) ، والأصح أن نسمِّيها بالشُّعوب العربيَّة القديمة ، لأنَّ أصلها ومنبتها كان في شبه جزيرة العرب ، وذكر هيرودوت أنَّ الرُّواة القددامي أطلقوا على الآشوريِّين اسم العرب ، فلم يكن الرُّواة يسمُّونهم بالسَّاميِّين ، بل « العرب » .

<sup>(</sup>٢) سهل شنعار : الأراضي الواقعة بين دجلة والفرات ، من موقع بغداد حتَّى الخليج العربي ، انظر أطلس التَّاريخ العربي ص : ١٤

<sup>(</sup>٣) وهم أموريُّون وصلوا أواسط العراق عن طريق سوريَّة .

[ ١٣٩٢ - ١٣٩٢ ق.م ] ، لواء حضارة بلاد الرَّافدين ، ليستلمه الكلدانيُّون عندما أسَّسوا الدَّولة البابليَّة الثَّانية [ ٦٢٦ - ٣٩٥ ق.م ] ، وفي سنة ٣٩٥ ق.م اقتحم كورش الفارسي أسوار بابل ، فانتهى باقتحام أسوارها حكم العرب القدماء في بلاد الرَّافدين مدَّة من الزَّمن ، إذ انتقلت السِّيادة للفرس حتَّى عبام ٣٣١ ق.م ، حين استولى الإسكندر المكدوني على الشَّرق ، ولكن السِّيادة العربيَّة عادت عندما قامت الدَّولة العربيَّة ، وحرَّرت بلاد الرَّافدين .

## عصور ما قبل التَّاريخ في بلاد الرَّافدين:

عثر (بريد وود ) عام ١٩٤٨ م في قريـة ( جرمو ) الواقعـة في غربي السَّلمِـانيَّـة ، على حضـارة تعـود إلى العصر الحجري الحــديث ، أرجعت إلى ٦٥٠٠ ق.م ، وعرف من هذا الكشف أنَّ الحياة كانت زراعيَّة مستقرَّة .

وجنوبي مدينة الموصل ، عثرت بعثة مديريَّة الآثار العراقيَّة عام ١٩٤٣ م على حضارة عصر تل حسُّونة ، الَّتي تعود إلى عام ٥٧٥٠ ق.م ، وهي حضارة عاش أهلها على الصَّيد والزِّراعة الابتدائيَّة ، وعثرت البعثة على تماثيل فخَّار صغيرة الحجم ، تمثَّل أشكالاً بشريَّة ، مَّا يدلُّ على ظهور نوع من العبادات الوثنيَّة .

وعثر ( مالوان ) عام ١٩٣١ م على غاذج مماثلة لحضارة تلّ حسَّونة في نينوى ، وفي نلّ حلف ( رأس العين ) عثر البارون الألماني ( فون أُوبنهايم ) على حضارة امتازت بالفخَّار النَّام الجيل المصبوغ .

أمًّا حضارة العصر النَّحاسي فقد تمثَّلت في مواقع: تلِّ العبيد ، وتعود إلى حوالي ٣٤٠٠ ق.م ، وأوروك ( الوركاء ) ، وتعود إلى حوالي ٣٤٠٠ ق.م ، وأمير وجمدة نصَّر وتعود إلى جنوبي بلاد الرَّافدين .

وفي حضارة هذا العصر ، بُنيت أوَّل زقورة ، وهي معبد على شكل برج متدرِّج ، واخترعت الكتابة وكانت تصويريَّة ، ثمَّ أصبحت رمزيَّة بإشارات مساريَّة .

## السُّومريون : [ ٣٤٠٠ ـ ٢٤٠٠ ق.م ] :

وُجِدَ السَّومريُّون في جنوبي بلاد الرَّافدين منذ بدء العصور التَّاريخيَّة ، ويُعدُّون أوَّل من سكن بلاد الرَّافدين بعد الطُّوفان ، ويرد اسم الأرض الَّتي سكنوها وعروها في الكتابات القديمة السَّومريَّة باسم كنجي ، وفي الكتابات العربيَّة القديمة سومر ، ولم يعرف أصلهم بشكل يقيني ، أهم من تركستان ، أم من آسية الصَّغرى ، أم من دِلْمُون (البحرين ) ؟ وأيَّة طريق سلكوها حتَّى وصلوا جنوبي بلاد الرَّافدين ؟

يرجِّح بعض المؤرِّخين أنَّهم أتوا من أواسط آسية ، والمناطق القريبة من شالي بحر قزوين ، وجعلهم المتعصِّبون الَّذين يتجاوزون كلَّ حضارة عربيَّة قديمة ، يعودون بأصولهم إلى حضارة سابقة لهم منسوبة إلى عنصر آخر من العناصر البشريَّة ، فهم يبالغون في قدم الحضارة السُّومريَّة ، وتقدير زمانها السَّابق لجميع الحضارات ، فجعلوا من أصلهم لغزاً .

ونتساءل: لِمَ يَعدُّون أَنَّ هذه الأرض المِخْصاب يجب أن تكون خالية من سكّان المنطقة الأُصلاء؟ خصوصاً وأن مناطق الجزيرة العربيَّة الملاصقة لها والقريبة جدّاً منها ذات أراض مِجْداب ، مَّا يجعل أرض سهل شنعار مناطق جذب للعرب القدماء قبل الأكاديِّين والبابليِّين ، هذا ، وقد قرئت معظم الرَّة السَّومريَّة ، فلو جاؤوا من منطقة أُخرى لـذكروا ذلك ولو مرَّة واحدة على الأقل ، وهم يرون جنتهم بعد الموت منطقة أخرى لـذكروا ذلك ولو مرَّة واحدة على الأقل ، وهم يرون جنتهم بعد الموت ( دِلْمون ) أي البحرين ( علم لا يكون أصلهم منها وهاجروا منها شمالاً حيث الخصب والمياه عندما ضاقت بهم هذه الجزيرة ؟! وإن قيل : ولكنْ هناك تشابه بين

<sup>(3)</sup> جاء في أدب السّومريّين عن دلمون ( الجنّة ) : أرض دلمون مكان طاهر ، أرض دلمون مكان نظيف ، أرض دلمون مكان مضيء ، في أرض دلمون لا تنعق الغربان ، ولا تصرخ الشّوحة صراخها المعروف ، حيث الأسد لا يفترس أحداً ، ولا السنّل بينقض على الجمل ، ولا الكلب المتوحّش على الجمدي ، ولا الخنزير البرّي يلتهم الزّرع ، حيث لا أحد يعرف رمد العين ، ولا أحد يعرف آلام الرَّأس ، حيث لا يشتكي الرَّجل من الشيخوخة ، ولا تشتكي المرأة من العجز ، حيث لا وجود لمنشد ينوح ، ولا لجوال يعول ، [ مغامرة العقل الأولى ص : ١٩٢] .

حضارة السَّومريِّين وحضارة (أناو) جنوبي التركستان ، نقول : هذا التَّشابه فرضته حضارة (سوزا) الملاصقة لسومر ، أو التِّجارة ، كالشبه الموجود بين حضارة بلاد الرَّافدين ومصر ، أو الهند والصين ، أو مصر وكريت .. فهذا التَّشابه لا يعني أنَّ سكَّان مصر أصلهم من الهند ...

هذا رأينا ، وهو رأي ليس غير ، ولكن ما يجب أن يضعه الباحثون العرب نصب أعينهم و بوضوعيَّة ويقظة ، أنَّ عدداً لا يستهان به من المؤرِّخين والباحثين الغربيِّين عنصريُّون ويصرُّون على جعل هذه الحضارة الأصيلة السَّامقة ، منسوبة إلى حضارة سابقة وإلى عنصر آخر من العناصر البشريَّة ، لا يهمهم من يكون ، ولكن يجب ألاَّ يكون \_ حصراً \_ من العرب القدماء .

لقد تأسّست دويلات صغيرة في بعض أجزاء من بلاد الرَّافدين ، ويعتقد أنَّ ١٠ حكَّام مدينة (كيش) ، هم أوَّل من سيطر على جميع أجزاء سهل شنعار بعد الطُّوفان ، ثمَّ آلت الزَّعامة إلى أُوروك ، وتلتها أُور ، وكان نظام الحكم مبنيّا على أساس ديني ، وتدلُّ كلمة باتيسي ، أو إيشاكو ، العربيّة القديمة الَّتي لُقِّب بها الملوك السُّومريُّون على أنَّهم لم يكونوا إلاَّ نوَّاباً عن الإله في الأرض ، وبما أنَّ الإله مطلق التَّصرُّف ، فقد كان نائبه الملك كذلك .

والملك هو القائد الأعلى للجيش ، وكانت الجنديَّة مهنة عند السُّومريِّين ، يعيش منها أصحابها .

ووجدت منذ عصر الوركاء وجمدة نصر قواعد حقوقيّة ، ومواد قانونيَّة ، من عهد أوروكاجينا ، الَّذي يعدُّ أوَّل مشرِّع ، وأوَّل مصلح اجتاعي عرفه العالم ، قمع ابتزاز الكهنة ، وطهَّر الحاكم ، فسنَّ القوانين لتنظيم الضَّرائب والرَّسوم الَّتي تؤول إليهم ، ومن قواعده الحقوقيَّة : إذا هيَّا ابن الفقير بركة للصَّيد ، فلا يجرو أحد أن يسرق سمكها ، ومنها : لن يُسْبَح أن تقع الأرامل واليتامي فريسة لظلم الأقوياء ، ومنها : إنَّ الكاهن لن يتكنّ بعد الآن من الدَّخول إلى بستان الفقير لأخذ أشجاره وثماره .

عبد السُّومريُّون قوى الطَّبيعة ، ومن آلهتهم أنليل وقرينته ننليل ، وهما الإلهان اللَّذان خَلَقا كلَّ شيء ، وعندما أنشئت المدن ، أصبح لكلِّ مدينة إله خاصِّ بها ، وأشهر الآلهة : آنو ربُّ الأرباب ، وكانت قرينته نين هورساك ، أو ننتو ، أي السيِّدة الوالدة ، وأنليل ربُّ الأرض وقرينته ننليل ، وهي عشتار عند العرب القدماء ، وإنكي و ربُّ الفيضانات ، ونانًا إله القمر ، وهو (سين ) عند العرب القدماء ، وأبو (تموز) إله الزَّرع ..

وكان الإله الأعظم بلا منازع (شمس ) ، الَّذي سنَّت الشَّرائع باسمه .

وآمن السُّومريُّون بالحياة الآخرة بعد الموت ، لذلك دفن الطَّعام والأدوات مع الموتى في القبور .

عمل السَّومريُّون بالزِّراعة ، وقدَّموا إلى الحضارة نظام الرَّي الحكم ، الَّذي يرجع عهده إلى ٤٠٠٠ ق.م ، فحفروا التّرع ، والجداول والقنوات ، كقناة شطِّ الحي ، الَّتي ما تزال مستعملة حتَّى أيَّامنا هذه ، وظهر عندهم الحراث الَّذي تجرُّه الثِّيران ، وجعلوا به أُنبوبة مثقوبة لبذر البذور ، كا درسوا الحبوب بعربات من الخشب رُكِّبت فيها أسنان .



\* الحراث الباذر 1 عمليّتان بآن واحد ، فهو يشقُّ الأرض ويودعها الْحَبَّ في الوقت نفسه ، وإلى جانب الحراث عامل يفرغ الْحَبَّ في قمع يتسرّب منه إلى الارض

وفي مجال الصِّناعة ، عرف السُّومريُّون بعض المعادن كالنَّحاس والقصدير والفضَّة والسَّدَّهب ، وعرفوا البرونز في منتصف الألف التَّالث قبل الميلاد ، وعرفوا صنع المنسوجات الَّتي أشرف عليها مراقبون يعيِّنهم الملك .

وفي مجال التّجارة ، بلغت مبادلاتهم التّجاريّة عيلامَ شرقاً ، والأناضول شالاً ، وسورية ومصر غرباً ، وعرفوا خلال تجارتهم هذه الصّكوك لكتابة المقاولات والعقود ، وعرفوا الشّهود ، والرّهن ، والفوائد العالية ، والسّلف ..

وفي مجال العلوم ، اتَّبع السُّومريُّون في الحساب نظاماً خلط بين النَّظامَيْن العُشري والسِّتِّيني ، وأشارت إحدى الوثائق السُّومريَّة إلى أنَّ الطِّب كان مهنة تمتهن ، ولكنَّه بقي مرتبطاً بالكهانة ، ويركِّب الطَّبيب عقاقيره بيده .

وعرف السَّومريُّون التَّقويم : اثني عشر شهراً قريّاً يـزيـدونهـا شهراً في كلِّ ثـلاثـة ١٠ أعوام أو أربعة ، حتَّى يتَّفق تقو يمهم هذا مع فصول السَّنة ، ومع منازل الشَّمس .

هذه جوانب من حضارة الشَّعب السُّومري ، الَّذي على الرغ من أنَّه كان مقسَّماً إلى طبقات ، وعرف الرَّقيق ، إلاَّ أنَّه قدَّس حقوق الملكيَّة ، وستبقى الكتابة أثمن ما قدَّمه السُّومريُّون إلى الحضارة الإنسانيَّة ، لقد انبثق الخطُّ المساري عن الكتابة التَّصويريَّة الَّتي كان السُّومريُّون يستعملونها أصلاً في جنوبي بلاد ما بين النَّهرين ، وعندما فُكَّ الخطُ ٥٠ المساري الفارسي القديم ، والبابلي والعيلامي " مَلَك العلماء مفتاح قراءة المكدَّسات الهائلة من النَّصوص الآشوريَّة والبابليَّة والسُّومريَّة المكتوبة بخطُّ مساري أصعب (٥) .

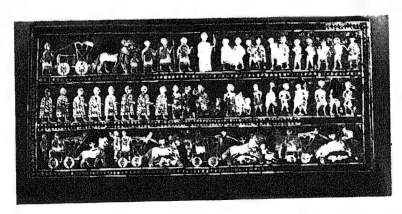
هذه جوانب من حضارة السُّومريِّين الَّذين عرفوا أوَّل مدارس ، وأوَّل مكتبات ( ألواح منظَّمة ) ، وأوَّل أدب وشعر ، ففي آدابهم قصص عن بداية الخلق ، وعن الطُّوفان ، وأوَّل أصباغ للتَّجميل والحلي ، وأوَّل نحت ونقش بارز ، وأوَّل قصور ٢٠

<sup>(</sup>٥) بهجة المعرفة ، المجموعة الثّانية ١ ٤٧/٣

وهياكل ، وأوَّل استعال للمعادن في التَّرصيع والتَّزيِّين ، وفي بناء أوَّل عقود وأقواس وأوَّل قباب ..

ولا غضاضة على مصر القديمة في أن تعترف بالسَّبق لبلاد سومر ، وبأثر السُّومريِّين الَّذي تمَّ عبر برزخ في السُّويس ، فعجلة الفَخَّار مثلاً عُرِفَت في مصر في عهد الأُسرة الرَّابعة ، أي بعد أن ظهرت في سومر بزمن طويل<sup>(1)</sup> .

ولعظمة هذه الحضارة وسبقها ، اشتطاً (زيكاريا سيتشين Z. Sitchin ) في كتابه : (الكوكب الشَّاني عشر) وقال تحت عنوان : (روَّاد الفضاء السُّومريُّون) : « فهم السُّومريُّون مجموعتنا الشَّمسيَّة ، وأطلقوا على الأرض الكوكب السَّابع ، لأنَّهم عدُّوا من محيط المجموعة الشَّمسيَّة باتِّجاه الشَّمس » ، ويعتقد سيتشين أن السُّومريِّين متطوِّرون علميًا نتيجة قدوم روَّاد فضاء من الكواكب الأخرى إلى الأرض قبل حوالي ١٠٠ ألف سنة ، خصوصاً وأنَّه قد عُثِرَ ضمن الكتابات السُّومريَّة على جملة : « أناس السُّفن الفضائيَّة = !؟!



السُّومريُّون في طريقهم إلى الحرب

<sup>(</sup>٦) قصَّة الحضارة : ٤٠/٢ و ٤١ ، سيطر العيلاميَّون والعموريُّون على بلاد سومر ، ثُمَّ أقبل من الشَّمال حورابي ملك بابل وقضى على السُّومريِّين .

# الأكاديُّون :

استوطن الأكاديّون شالي سهل شنعار منذ سنة ٢٥٠٠ ق.م، وتمكّن سرجون شاروكين) الأوّل من القضاء على المملكة السّومريّة "، وتكوين إمبراطوريّة حوالي ٢٤٠٠ ق.م ، وبقيت إلى أن قضى عليها الكوتيّون سنة ٢٢٥٥ ق.م ، واللّذين سيطروا على معظم أجزاء بلاد الرّافدين حتّى ٢١٣٠ ق.م ، ويبدو أن بعض المدن السّومريّة على معظم أوراء بلاد الرّافدين عهد الملكيّة السّومريّة التّانية ، ويعد أور - نامو عادت وانتعشت ، مؤسّسة عهد الملكيّة السّومريّة التّانية ، ويعد أور - نامو الرّافدين قبل عهد حورابي .

ظلّت الحضارة السُّومريّة مسيطرة على مختلف نواحي الحياة ، فبقيت عند الأكاديّين المعتقدات الدِّينيَّة السُّومريَّة ، فعندهم مثلاً ثالوث إلهي كا كان عند ١٠ السُّومريِّين ( آنو ) إله السَّاء ، و ( أنليل ) إله الهواء والأرض ، و ( أيا ) إله المياه ، وكان السُّومريُّون يسرُّونه إنكي .

وفي عهد الأكاديِّين كُتِبَت أوَّل لغة عربيَّة قديمة برموز مسماريَّة .

☆ ☆ ☆

10

البَابِلِيُّونَ : [ ١٨٣٩ - ١٥٩٤ ق.م ] :

البابليُّون من القبائل العربيَّة الأموريَّة القديمة ، سُمِّت إمبراطوريتهم (البابليَّة) نسبة إلى عاصتهم باب إيل ، أي باب الإله ، وأشهر ملوكهم حمورابي : [ ١٧٩١ \_ ١٧٤٩ ق.م] الَّذي توسَّع في عيلام ، واستولى على ماري (٨) .

اتَّصف نظام الحكم عند البابليِّين ، بالحقِّ المطلق الَّذي يتوخَّى العدالة في ظلِّ

 <sup>(</sup>٧) يعد سرجون ونارام سين ، أي الحبوب من إله القمر سين ، أعظم ملوك السّلالة الأكّاديّة .

<sup>(</sup>٨) ماري هي تل حريري شهالي البوكال (سورية )، اكتشفها (بارو) سنة ١٩٣٣ م.

القانون: «أنا حمورابي الأمير الأعلى ، عابد الآلهة ، لكي أنشر العدالة في العالم ، وأقضي على الأشرار والآثمين ، وأمنع الأقوياء من أن يَظْلِمُ والضَّعفاء ، وأنشر النَّور في الأرض ، وأرعى مصالح الخلق .. أنا الحاكم الحفيظ الأمين عليها ، في قلبي حملت أهل أرض سومر وأكّاد .. وبحكتي قيّدتهم حتّى لا يظلم الأقوياء الضَّعفاء ، وحتّى ينال العدالة اليتيم والأرملة .. فليأت أي إنسان مظلوم له قضيّة أمام صورتي ، أنا ملك العدالة .. حقّاً إن حورابي حاكم كالوالد الحقّ لشعبه ، لقد جاء بالرَّخاء إلى شعبه مدى الدَّهر كلّه ، وأقام في الأرض حكومة طاهرة صالحة » .

وعِثِّل قول حمورابي هذا • صوت الحاكم الماهر • والسِّياسي القدير »(١) ، وسار جميع ملوك بابل على هذا النَّهج تقريباً (١٠) .

ا شريعة حمورابي: وجدت مجموعات من التَّشريع قبل حمورابي ، كمجموعة (آنا ـ أتيشو) السُّومريَّة ، و (بيلا لاما) الَّذي جمع الأنظمة ووحَّدها ورتَّبها بإحدى وستين مادَّة .

وهكذا وجدت مجموعات من الشَّرائع قبل حورابي بمئة وخمسين سنة ، فلمَّا جاء حورابي كان لديه عدد من الأنظمة والقوانين ، فنسَّقها ورتَّبها وعدَّل فيها ، ثمَّ أصدرها بمئتين واثنتين وخمسين مادَّة ، هي القواعد العامَّة والخاصَّة للحقوق في الشَّرق البابلي ، وفي حال عدم ورود نصِّ لحدث ما ، فإنَّه يحكم حسب العُرف السَّائد في المنطقة .

ومن شريعة حمورابي : « العين بالعين ، والسِّن بالسِّن » ..

المادّة ٢٢٩ : إذا بني مهندس بيتاً لأحد الأشخاص ، ولم يكن بناؤه متيناً ، فانهار البيت ، وسبّب قتل من فيه يعاقب المهندس بالموت .

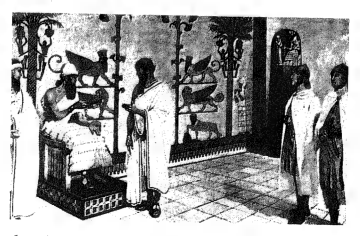
<sup>(</sup>٩) قصّة الحضارة: ١٩٠/٢

<sup>(</sup>١٠) الملك قانوناً وكيل لإله المدينة ، فالخروج عليه كفر ليس كمثله كمر ، فرض الضَّرائب باسم الإله ، ولا يعدُّ ملكاً بحق في أعين شعبه إلاَّ إذا خلع عليه الكهنة سلطته الملكيَّة ، لقد ظلَّت بلاد الرَّافدين في واقع الأمر دولة دينيَّة خاضعة لأمر الكهنة إلى يوم تتويج نبوخذ نَصَّر .

المادّة ٢٣٣ : إذا بني مهندس بيتاً لأحد الأشخاص ، ولم يضع له أسساً متينة ، فانهار أحد الجدران ، فعلى المهندس أن يعيد بناء هذا الجدار على نفقته الخاصّة .

و يمكن توقيع عقوبة الإعدام على من اقترف الجرائم التّالية: شاهد الإثبات المزوِّر في قضيَّة جنائيَّة • واللَّص الَّذي يسرق كنوزاً من المعابد، أو قصر الأمير، واللَّص الَّذي يسرق منقولات ذات قيمة، والشَّخص الَّذي يخفي الأشياء المسروقة أو يبيعها، والشَّخص الَّذي يشتري أو يأخذ وديعة تخصُّ قاصراً أو عبداً • والشَّخص الَّذي يتيح فرصة لهرب أحد العبيد، أو إيوائه أو قبول خدماته، إذ إنَّها جميعاً تعدُّ من جرائم السَّرقة.

وكانت عقوبة الإعدام تفرض في الحالات الآتية أيضاً: هتك الأعراض ، وخطف الأطفال ، وقطع الطُّرق على القوافل ، والسَّطو والفسق بالأهل ، والجبن في القتال ، ، وسوء استعال الوظيفة ، والمرأة الَّتي تتسبَّب في قتل زوجها كي تتزوَّج سواه ، وإيواء عبد آبق ، وإذا اتَّهم رجل آخَرَ بجريمة يعاقب عليها بالإعدام ، ثمَّ عجز عن إثباتها ، حكم على المدَّعي نفسه بالإعدام .



\* حمورابي يصدر أوامر لوزيره ، ويقف إلى جانبه أحد الفلكيِّين ، الَّذي كان يعلم حمورابي ببداية الشَّهر

وهناك عقوبات رادعة اعتدت مبدأ: « العين بالعين ، والسنّ بالسنّ » ، منها: إذا كسر إنسان لرجل شريف سنّا ، أو فقا عينه ، أو هشّم له طرفا من أطرافه ، حلّ به الأذى نفسه الذي سبّبه له ، وإذا انهار منزل وتسبّب عن سقوطه موت ابن الشّاري ، حكم بالموت على ابن البائع ، أو ابن الباني ، وإذا ضرب إنسان طفلاً ومات ، حكم بالموت على طفله ، وإذا ضرب رجل أباه عوقب بقطع يده ، وإذا تسبّب طبيب بموت مريض أثناء إجراء عليّة جراحيّة ، أو في فقد إحدى عينيه ، قُطِعَت أصابع الطبيب .

ومع أنَّ شريعة حمورابي كانت قاسية في العقوبات ، وخاصَّة على كلِّ من يخرج على العُرُف السَّائد ، أو يقترف ذنباً لا يتَّفق مع التَّقاليد والأخلاق والنَّظام العام ، ولكنَّها بقيت مدَّة خسة عشر قرناً كاملة محتفظة بجوهرها ، وعلى الرَّغ ممَّا طراً على أحوال البلاد من تغيير ، ورغ ما أدخل على الحياة الاجتاعيَّة من تبدُّل ، ولقد عُدِّلت بعض موادَّه ، ولكن من الغريب حقّاً أنَّ هذا التَّطوُّر كان يهدف باستمرار إلى إحلال العقوبات الدنيويَّة مكان الدِّينيَّة ، أي إنه كان يرمي إلى اتخاذ الشدة والقسوة والعقوبات البدنية بدل الرحمة والغرامات الماليَّة بالعقوبات البدنيَّة .

وحدًدت شريعة حمورابي أجور البنّائين ، وضاربي الطّوب ، والخيّاطين ، والبحّارة ، والرّعاة ، والفعلة ..

وعرفت بابل محاكم الاستئناف ، يحكم فيها قضاة الملك ، وكان محرَّماً على القاضي لأي سبب من الأسباب أن يغيّر حكماً أصدره ، وكانت عقوبة العزل لكلِّ قاض يفعل ذلك ، ولا يجوز إيقاع عقوبة دون شهود ، تحاشياً للخلاف والنّزاع في المستقبل ، وكان القسّم يلعب دوراً هاماً في الحكمة ، فالطّرفان المتنازعان كانا يتعهّدان أمام الآلهة باحترام الحكم الصّادر ، كأمر نهائي غير قابل للتّعديل ، وكان بالإمكان الاستئناف النّهائي إلى الملك نفسه .

واتَّصفت ديانة البابليِّين بكثرة الآلهة (١١١) ، فبابل دولة دينيَّة خاضعة لأمر

<sup>(</sup>۱۱) في القرن التاسع قبل الميلاد كان في الدُّولة البابليّة ٢٥,٠٠٥ إلماً ، لكلّ مدينة إله ، وللقرى الهـ صغرى =

الكهنة ، ولكلّ مدينة ربٌّ يحميها ، بل ولكلّ أُسرة آلهتها المنزليَّة تقام إليها الصّلاة ، حتَّى شريعة حورابي استهلّت بأساء التَّالوث الأكبر للآلهة البابليَّة المؤلَّفة من آنو وبل ومردوخ كبير الآلهة البابليَّة .

وكان عند البابليّين ثالوث ثان مؤلّف من : سين إله القمر ، وهو الابن الأكبر للإله أنليل ، وشاش إله الشّبس ، وهو القاضي الأعظم ، إله العدالة ، والحقّ والنّور ، ° وعشتار إلهة الجال والْحُبّ والعطف على الأمومة الولود والخصب الْخَلاَق في كلّ مكان ، وعشتار هي نجم الزّهرة ، ابنة آنو ، وأحياناً ابنة سين ، وتدلّ عبادة عشتار على المكانة السّامية التي كانت للمرأة والأمومة في بابل (١٢)



\* عشتار : إلهة الحبِّ والخصب والحرب

<sup>=</sup> تعبدها وتخلص لها ، وأحياناً لكل أسرة آلهتها المنزليّة ، لقد هذّب الدّين طباع البابلي ، ومع ذلك وصفها أعداؤها « ببابل العاهرة » للتّرف العام والانحلال ، فقد كان الشّبّان يصبغون شعورهم ويقصّونها ، ويعطّرون أجسامهم ، ويحمّرون خدودهم ، ويزيّنون أنفسهم بالعقود والأساور والأقراط والقلائد ، لقد انهمك أهل بابل في ملناتهم ، فرضوا أن تخضع مدينتهم للكاشيّن والآشوريين والفرس واليونان .

<sup>(</sup>١٢) وهناك رأي \_ وهو الأصحُّ \_ أنَّ مركز المرأة في بابل كان أقلَّ منه في مصر ، ( فالعهر المقبدِّس ) كان يفرض على كلُّ امرأة بابليَّة ، أن تجلس في هيكل الزُّهرة مرَّة في حياتها ، وأن تضاجع رجلاً غريباً .

وعقيدة الخلود لم يكن فيها ما تبتهج له نفس البابلي ، ذلك ان دينه كان دينا أرضيًا عمليًا ، فإذا صلَّى لم يكن يطلب في صلاته ثواباً في الجنَّة ، بل كان يطلب متسماً في الأرض ، مع أن هناك نصوصاً ذكرت عن الإله مردوخ « الَّذي يحيى الموتى » .

أمًّا في مجال الحياة الاجتاعيَّة عند البابليِّين ، فقد كان الرَّجل يتزوَّج من امرأة مرعيَّة واحدة ، وتسمح له التَّقاليد أن تكون له محظيَّة أو أكثر ، ويتمُّ الزَّواج بوثيقة مكتوبة ، يحدِّد الزَّوج بموجبها حقوق الزَّوجة وواجباتها ، ويدفع والد العروس أو إخوتها أو وليَّها بائنة للزَّوج ، وتبقى البائنة ملكاً للزَّوجة حتَّى وفاتها ، فتنتقل إلى أولادها ، أو تُرَدُّ إلى بيت أبيها إن لم يكن لها أولاد ، ولا يلزم أحد الزَّوجين بتسديد ديون ما قبل الزَّواج ، ولكنَّها مسؤولان بالتَّضامن عن ديون ما بعد الزَّواج ، ومنحت شريعة حورابي المرأة المتزوِّجة إذا أحسنت تدبير شؤون البيت ، الحقَّ في أن تستعيد بائنتها وتهجر زوجها ، وتعود إلى بيت أبيها إن ثبت لدى القاضي إهال الزَّوج ، أو طول غيابه ، أو هجره لها ، وإذا أُسِرَ الزَّوج كان على المرأة أن تظلَّ وَفِيَّة له ، إلاَّ إذا لم يترك لها شيئاً تعيش منه ، فإنها تستطيع أن تتزوَّج من جديد ، فإن عاد زوجها عادت إليه ، وتركت زوجها الثَّاني وأولادها منه لأبيهم .

وكانت التَّركة تقسم ودِّيّاً ، أو عن طريق الحكهة بين الوَرَثة ، ويحرَّر لكلِّ وارث لوحة تسجَّل فيها حِصَّته ، ولم يكن يسمح بانتقال أملاك الدَّولة الَّتي تخصَّص لرجال الجيش إلى الورثة .

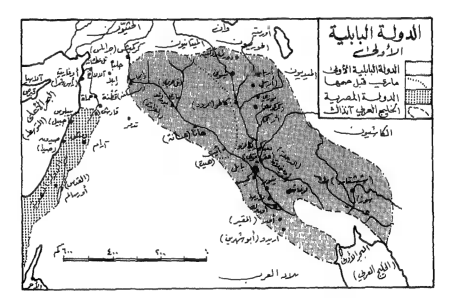
أمًّا طبقات المجتمع فهي:

اً \_ الطّبقة العليا ( الأميلو ) : وُلِدَ أفرادها أحراراً من أبوين حُرَّين ، أو من أُمِّ حَرَّة ، أمَّا إذا كان أبوه حرّاً ، وأُمَّه جارية فيصبح مُحَرَّراً ، وليس له كافَّة حقوق الأحرار ، وكان الأحرار يتمتَّعون بكلِّ الحقوق ، ولهم السّيادة في المجتع .

٢ ـ طبقة العامَّة ( الموشكينو ) : أي المساكين ، وأفراد هذه الطَّبقة الفقراء من

الأحرار أو الأرقَّاء الَّذين تحرَّروا ، وكان معظم أفراد هذه الطَّبقة من الأحرار الَّذين تزوَّجوا بالإمَّاء ، فولدن لهم أبناء عُدُّوا من طبقة الأرقّاء ، ولكنَّهم تحرَّروا بموت والدهم ، ويعمل أفراد هذه الطَّبقة بشتَّى المهن .

" طبقة العبيد الأرقاء (واردوم): وأفراد هذه الطّبقة هم اللّذين وُلِدُوا في الرّق ، وأسرى الحرب ، واعترفت لهم شريعة حمورابي ببعض الحقوق ، كإمكانيّة الزّواج همن المرأة حرّة ، والأولاد من الْحُرّة أحرار ، وفسحت لهم إمكانيّة التّحرّر بدفع مبلغ من المال يستقرضه من المعبد ، وكانت أجساد العبيد تكوى وتوشم بعلامات خاصّة للتّمييز بينهم ، وكانوا يؤدّون أعمال السّخرة ، ومعرّضين للبيع أو الرّهن وفاء لدين ، لأنّ العبد وما ملكت يمينه لسيّده ، وكان السيّد أحياناً يعهد إلى أحد عبيده بعمل تجاري ، ويسمح له أن يحتفظ بحصّة من أرباح عمله ، وأن يبتاع بها حرّيّته .



واهم البابليُّون بالزِّراعة ، فاكتسبوا من حفر الأقنية ، وإقامة السُّدود الصغيرة للحماية من الفيضان ، معلومات هندسيَّة واسعة ، وعيَّنوا المفتَّشين للإشراف على تطهير الأقنية ، وعلى حُسْنِ توزيع حصص كل حقل من مياه الرَّي ، لأنَّ الأراضي كانت مسوحة ومحدَّدة .

وانتشرت أيّام حمورابي صناعة صهر المعادن وسكبها ، ومنها : النّحاس والقصدير والأنتيوان لصنع البرونز ، والرّصاص ، وعرفوا الحديد على نطاق ضيّق ، واهمّ البابليّون بصناعة الأسلحة ، ودبغ الجلود ، وصبغ المنسوجات ، ومعاصر الزّيتون ، ومن الآلات الصّناعيّة في الحضارة البابليّة نول النّسّاج ، وعجلة الفخّاري .

وبفضل موضع بابل الجغرافي ، أضحت المركز الرَّئيسي لتجارة الشَّرق ، فالحضارة البابليَّة تجاريَّة في جوهرها ، لذلك عرفوا القروض بفائدة ، ودون فائدة ، ولكنَّهم لم يتوصَّلوا إلى سكِّ النَّقود ، فاستعملوا أُسلوب المقايضة ، وبسبب مركزهم التّجاري المتيِّز ، أصبحت الكتابة المساريَّة البابليَّة دوليَّة ، ولكن ما وافي القرن السَّابع قبل الميلاد حتَّى أخذت الحروف الهجائيَّة تزاحها .

أمًّا من النَّاحية العلميَّة ، فالبابليُّون هم الَّذين قسَّموا محيط الدَّائرة إلى ٣٦٠ درجة ، وكلَّ درجة إلى ٦٠ ثانية ، ووضعوا قواعد لاستخراج مساحة الأشكال غير المنتظمة والمساحات المعقَّدة ، وأوجدوا إشارات الطَّرح والتَّقسيم ، واعتمدوا التَّعداد العُشْري ، والتَّعداد السِّنَّيني ، وقسَّموا اليوم إلى ١٢ قسمً ، وكلَّ قسم يتألَّف من ساعتين ، وكلَّ ساعة من ٦٠ دقيقة ، وقدَّروا الزَّمن بالسَّاعات المائيَّة وبالمزولة .

وكانت سنتهم اثني عشر شهراً قريّاً ، ستَّة أشهر منها مؤلَّفة من ٣٠ يوماً ، وستَّة أشهر مؤلَّفة من ٣٠ يوماً ، ولمَّا كان مجموع أيَّام السَّنة بذلك ٣٥٤ يوماً فقط ، أضافوا شهراً استثنائياً قصيراً تضبط به أيَّام السَّنة .

وتقدَّم علم الفلك أيَّام البابليِّين تقدُّماً كبيراً ، لأنَّ اهتامهم العظيم بالتَّنجيم قادهم

إلى رصد النَّجوم ، وصوَّروا مساراتها ، ولاحظوا الفرق بين الكوكب السَّيَّار ، والنَّجم الثَّابت ظاهريًا ، فالبابليُّون « خالقو علم الفلك »(١٣) .

ومع امتزاج الطّب بالسّحر ، إلاّ أنَّ التَّجربة لعبت دوراً مهمّاً ، واستُخْدمت أدوية من عدّة أنواع معدنيّة أو نباتيّة أو حيوانيّة .

وعرف البابليُّون الأراضي القطبيَّة «حيث الظَّلام هناك كثيف ، ولا يوجد ه ضوء »(١٤) .



\* بوَّابة عشتار

<sup>(</sup>١٣) قصَّة الحضارة ١٩٠/٢

<sup>(</sup>١٤) عثر المنقّبون في خرائب جاسور ، الَّتي تبعد عن بابل مئتي ميل شالاً ، على لوح من الطِّين يرجع تاريخه إلى ١٦٠٠ ق.م ، يحتوي في مساحة لا تكاد تبلغ بوصة واحدة على خريطة لحافظة (شط ازلا) مُثِّلت فيها الجبال بخطوط دائريَّة ، والمياه بخطوط مائلة ، والأنهار بخطوط متوازية ، وكتبت عليها أساء عدد من المدن ، ويُبيِّن في هامشها اتِّجاه الشَّال والجنوب ، [قصَّة الحضارة : ٢٥٢/٢] .

ولم تتقدَّم الفنون تقدُّماً يذكر في عهد البابليِّين ، على الرَّغ من انتشار المدارس والتَّعليم ، لقد شجَّعوا التَّلاميذ بحكة تقول : « إنَّ مَنْ يتفوَّق في كتابة الرُّقَم سيضيء كالشَّمس » .

« زيادة الثَّروة يخلق المدنيَّة وينذر بانحلالها وسقوطها ، فالدَّعة والنَّعم والتَّرف تغري أصحاب السَّواعد والبطون الجائعة بغزو البلاد ذات الثَّراء » ، لقد هاجم الحثيُّون بابل سنة ١٥٩٤ ق.م ونهبوها ودمَّروها ، ولكنَّهم لم يستقرُّوا فيها ، إذ ردَّم أحد ملوك دولة المنطقة البحريَّة ، الَّتي تأسَّست حول الخليج العربي أيَّام ضعف البابليِّين ، ووطد حكمه في بابل ، ولكن لفترة قصيرة ، حيث هبطت قبائل من جبال زاغروس واحتلَّت بابل ، وأسَّست دولة عُرِفت باسم الدَّولة الكاشيَّة ، دامت حتَّى ١١٧٠ ق.م ، وكانت عاصمتها قرب بابل ، تعرف باسم ( دوركوريكالزو )(١٥٠ ، ويُعَدُّ عهد الدَّولة الكاشيَّة عهد تأخُّر وتقهقر بالنِّسبة إلى بلاد الرَّافدين ، فقد اقتبست الحضارة البابليَّة ، ولم يأت الكاشيُّون بجديد ، إلاَّ إدخالهم تربية الخيل ، وصناعة الحديد .

وسَّع الكاشيُّون نطاق حكمهم جنوباً وشالاً ، واصطدموا بالحثيِّين ، وهزموهم سنة ١٥٣٠ ق.م ، أشهر ملوكهم آجوم الثَّاني الَّذي انتصر على الحثيِّين ، وكوريكالزو الأوَّل ، وبورنابورياش الأوَّل ، ثمَّ قضى الآشوريُّون على حكم الكاشيِّين .



الآشورِيُّون : [ ١٩٠٠ ـ ٦١٢ ق.م ] :

الآشوريُّون قبائل عربيَّة قديمة « هاجرت حوالي سنة ٣٠٠٠ ق.م إلى شالي بلاد الرَّاف دين ، ولم يعرفوا الطَّبَأنينة والاستقرار قرابة ألف سنة « بسبب الحروب والغارات ، وخضوعهم لشعوب وأمم جاءت من أواسط آسية .

<sup>(</sup>١٥) دوركوريكالزو: عقرقوف حالياً ، ( أطلس التَّاريخ العربي ، ص ١٤ ) .

نُسِبُوا إلى إلههم آشور ، الَّذي مثَّل قسوتهم وخشونتهم وبأسهم الحربي الشَّديد ، لقد عاشوا للحرب ، يذكون نارها ، ويخوضون غمارها ، عاصروا حمورابي ، وخضعوا له ، ثمَّ وقعوا بين نارَيْن ، نار الكاشيِّين من الجنوب ، ونار الميتانيِّين من الغرب ، الَّذين دخلوا آشور في عهد ملكهم شوشتار ، ولكن آشور أُوباليط : [ ١٣٩٢ - ١٣٣٧ ق.م ] تمكَّن من القضاء على الميتانيِّين ، والاستقلال بتحالفه مع الحثيِّين .

توسّعت الإمبراطوريَّة الآشوريَّة حتَّى مصر والأناضول وعيلام ، بسبب الأسلحة الحديديَّة الَّتي كانت بحوزتها ، والَّتي كانت تتفوَّق كثيراً على الأسلحة البرونزيَّة ، الَّتي استعملها أعداؤها (١٦١) ، وكان أوج الجد والتَّوسُع أيَّام آشور بانيبعل : ١٦٨ - ١٦٦ ق.م ] ، ولكنَّها سقطت سنة ١٦٦ ق.م لاعتادها على الإرهاب العسكري ، وخشونة طباع جندها ، ووحشيَّة قادتها ، ولكثرة الحروب الَّتي سببت ١٠ الفقر والمرض ، فقامت دولة قويَّة في بابل على يد أسرة كلدانيَّة ، وكان من أشهر ملوكها نَبُوْخَذُنَصَّر الَّذي قضى على مملكة يهوذا سنة ٥٨٥ ق.م (١٧١) ، وفي عام ٥٣٩ ق.م اقتحم كورش الفارسي أسوار بابل ، وانتقلت السيّادة السيّاسيَّة إلى الفرس حتَّى سنة اقتحم كورش الفارسي أسوار بابل ، وانتقلت السيّادة السيّاميَّة إلى الفرس حتَّى سنة الى بلاد الرَّافدين عندما خرج الجيش العربي الإسلامي محرِّراً العراق وبلاد الشَّام ١٠ ومصر .. منذ الثَّلث الأوَّل للقرن السَّابع الميلادي .

كانت الحكومة الآشوريَّة كلَّها أداة حرب قبل أي شيء ، اعتمدت العنف ، وبالغت في الوحشيَّة ، وأسرفت في إتلاف الحياة البشريَّة بطريقة مؤلمة ، لقد دُمِّرت المدن المغلوبة تماماً ، وحَرِّقت عن آخرها ، وقُطِّعت أشجارها ، وكوفئ الجندي الآشوري بعدد الرَّؤوس الَّتي قطعها ، وهكذا كان مصير سكَّان المدن المغلوبة الإبادة ، أمَّا ٢٠ الأشراف والحكَّام المغلوبون ، فكانوا يلقون معاملة خاصَّة ، فتُصْلَم آذانهم ، وتجدع

<sup>(</sup>١٦) بهجة المعرفة ، المجموعة الثَّانية : ٩٥/٣

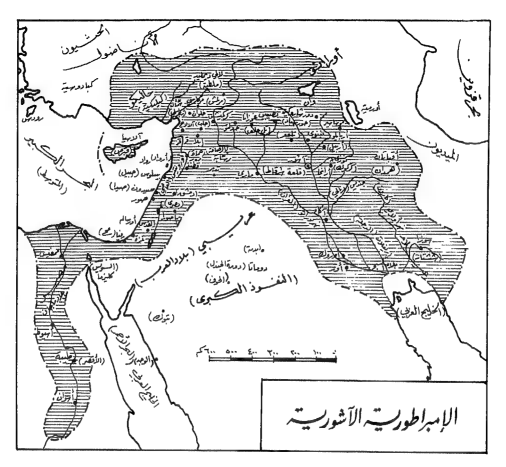
<sup>(</sup>١٧) ويمثّل هذا التّاريخ السّبي البابلي .

أنوفهم ، وتقطع أيديهم وأرجلهم ، أو تسلخ جلودهم وهم أحياء ، أو تشوى أجسادهم فوق نار هادئة ، وهكذا تأسّست إمبراطوريّتهم على الجماجم ، وركام المدن ، وأنين الجرحى ، وآلام الثّكلي .

والملك نائب الإله على الأرض ، يحكم باسمه ، يسك بيده جميع السلطات ، ويشرف بنفسه على جميع الأعال الإداريّة في البلاد ، وهو رئيس الكهنة ، يساعده عدد من كبار الموظّفين ، على رأسهم الوزير الأكبر ، وقائد الجيش ( التّارتان ) ، الّذي يعدّ بمثابة وزير الحربيّة ، يُنيبه الملك أحياناً إن لم يتولّ بنفسه قيادة الجيش ، الّذي امتاز بسرعته في مهاجمة العدو ، واستعماله الحديد بكثرة في صناعة الأسلحة ، مع شجاعة وشِدّة بأس ، ونظام وطاعة ، والآشوريّون هم الّذين اخترعوا آلات القتال الّتي تدكّ الحصون والقلاع كالدّبّابة والكبش .. ممّا أعطى المهندسين مكانة خاصّة في جيش الآشو , يّين .

ويظهر من الرُّقُم الآشوريَّة الَّتِي احتوبها مكتبة آشور بانيبعل ، والَّتِي كُتِبَت بالخطِّ المساري (۱۸۱ ، أنَّ الآشوريِّين كانوا يعرفون جيِّداً شريعة حمورابي ، لأنَّ آشور بانيبعل أمر عددا من الكتبة ، بجمع كلّ ما خلَّفه السُّومريُّون والبابليُّون من آداب ونسحه ، وجمَع ما نسخوه وما جمعوه في مكتبة عظيمة في نينوى ، لذلك ربّا كانوا يطبّقون شريعة حمورابي ، غير أنَّ القوانين الآشوريَّة امتازت بدقَّتها ، وكانت أكثر شدَّة في أحكامها من شريعة حمورابي ، ومن أسباب ذلك طبيعة المنطقة الجبليَّة الَّتِي

<sup>(</sup>١٨) سُمَّي علم قراءة الكتابات المساريَّة بالعلم الأشوري ، لأنَّ الكتابات المساريَّة اكتشفت لأوَّل مرَّة في بلاد أسور ، ثمَّ أطلق عليه العلم الآشوري ـ البابلي بعد اكتشاف الحضارة البابليَّة ، لقد حيَّرت الكتابه السابليَّة المساريَّة العلماء ، وكان حلُّ رموزها من أجل ّ الأعمال في تاريخ العلم ، واستطاع هنري رولنسن أن يقرأ ثلاثية أساء في نقس مكتوب بالخط الفارسي القديم ، وهو خط مساريًّ مشتقً من الكتابة البابليَّة ، ثمَّ قرأ الوثيقة كلَّها ، ثمَّ عثر على نقس على صخرة في جبال ميديا ، حيث أمر دارا الأوَّل الحقارين أن يسجَّلوا حروبه وانتصاراته بثلاث لعات : الفارسيَّة القديمة ، والآشوريَّة والبابليَّة ، وتَّت معرفة النَّصَيْن الآشوري والبابلي على ضوء النَّص العارسي الفدم ، وذلك سنة ١٨٤٧ م .



سكنوها ، لذلك لم تختلف الحياة الاجتاعيّة كثيراً عمّا كانت عليه أيّام البابليّين ، وانقسم مجتعهم إلى طبقتين رئيسيّتين :

الأحرار : وتضمُّ الأعيان ، ورجال الصِّناعة المنتظمين في نقابات ، وأرباب المهن والحرف والعمَّال الأحرار من صُنَّاع المدن ، وزُرَّاع الرِّيف .

والعبيد: وتضمُّ الأقنان المرتبطين بأرض المزارع الكبرى ، والأرقَّاء من أسرى الحرب ، أو المرهونين لِدَيْن ، ولقد عوملت هذه الطَّبقة معاملة سيِّئة جداً " إذ أُلزموا بالإعلان عن مركزهم الاجتاعي بخرق آذانهم " وحَلْق رؤوسهم " وكُلِّفوا بأشقٌ الأعمال وأحقرها ، وإذا بيع العبد ، فإنَّ أُسرته كلَّها تباع معه .



\* تمثال منقوش لحيوان مجنّح رأسه رأس انسان ، يمثّل نموذجاً من حضارة بلاد ما بين النّهرين ، عُثِرَ عليه في مهدينة دورشاروكين .

أمَّا النَّاحية الدِّينيَّة ، فقد كانت عقيدة الآشوريِّين شبيهة بصورة عامَّة بعقيدة البابليِّين ، مع تعديل تناسب مع الرُّوح العسكريَّة للآشوريِّين ، فاستبدلوا بالإله مردوخ البابلي ، الإله الوطني آشور ، وأصبحت عشتار (قرينة آشور) تُسَمَّى بعليت ، ربَّة السَّماء والمعارك .

، وفي نسخة آشوريَّة من القرن السَّابع قبل الميلاد ـ قـد تكون وثيقة يظنُّ أنَّها نصًّ بابليًّ قديم ـ نجد الوصايا التَّالية :

لا تغتب أحداً ، وكن عف اللَّسان .

لا تنطق بالشِّر ، تلطُّف في كلامك .

إنَّ من يغتب وينطق بالشَّرِّ ، يصب شماش ( إله العدالة ) عقابه على رأسه .

إيَّاك والإسراع في الكلام حين تكون مغضباً .

إذا تكلُّمت في أثناء غضبك ندمت فيا بعد .

وأحزنت عقلك بالسُّكوت ، تقدَّم إلى إلهك كلَّ يوم بالهبات والصَّلاة ، فهي خير أنواع البخور .

أقبل على إلهك بقلب طاهر ، لأنَّ هذا هو ما يليق بالإله .

عليك بالصَّلاة والاستغفار والسَّجود له في الصَّباح الباكر ، تسعد بمعونة الإله . وتعلُّم بحكتك من اللُّوح ( الَّذي سطِّر فيه هذا الكلام ) .

إنَّ مخافة الإله تجلب الرِّضا.

والقربان يغني الحياة .

والصَّلاة تؤدِّي إلى غفران الذُّنوب »(١٩).

ولكن الآشوريّين اختلفوا عن البابليّين باهتامهم بالزّراعة كثيراً ، بينا اهتمَّ البابليّون بالتّجارة اهتاماً كبيراً ، لقد أُنشئ في عهد سنحريب مجرى مائي فوق قناطر ينقل الماء إلى نينوى من مكان يبعد عنها ثلاثين ميلاً ، ولعلّه أقدم مجرى مائي فوق قناطر غرف في التّاريخ .

أمَّا الصِّناعة ، فكانت واحدة في كلِّ من بابل وآشور ، مع انتشار صناعة الحديد خاصَّة ، والمعادن عامَّة ، كما ازدهرت صناعة النَّسيج .

أمَّا علوم الآشوريِّين ، فهي إلى حدِّ بعيد ، علوم البابليِّين في الرّياضيَّات والهندسة والطِّب والجغرافية .

وعندما قامت الدَّولة الكلدانيَّة (٢٠) بعد الدَّولة الآشوريَّة ، وذلك سنـة ٦٢٦ ق.م ، ١٥ زالت سلطة الإله أشور ، وأصبح مردوخ صاحب المكان الأوَّل بين الآلهة .

ولمَّا استولى نبوخَذْنَصَّر على بلاد الشَّام بعد معركة كركميش ، جعل بابل عاصمة الشَّرق الأدنى كلِّه بلا منازع ، وأكبر عواصم العالم القديم وأعظمها أُبَّهة وفخامة " وراح يتباهى ويفتخر : « أنا نبوخَذْنَصَّر ملك بابل "(٢١) .

<sup>(</sup>۱۹) تاريخ العالم : ۱/۱۸۶

<sup>(</sup>٢٠) وهي الدُّولة البابليَّة الثَّانية : [ ٢٦٦ ـ ٥٣٩ ق.م ] .

<sup>(</sup>٢١) قصّة الحضارة ١٩٧/٢

وبقيت النَّاحية العلميَّة عند الكلدانيِّين تشبه إلى حدٌّ بعيد علوم البابليِّين في الرِّياضيَّات والهندسة والطِّب .. وحصل تقدَّم في علم الفلك ، فرسموا مسارات الشَّمس والقمر ، ولاحظوا الخسوف والكسوف ، وعيَّنوا مسارات الكواكب ، وحدَّدوا الانقلابَيْن الشِّتائي والصَّيفي ، والاعتداليُّن الرَّبيعي والخريفي .

وإذا ذكرت بابل أيّام الكلدانيّين ، ذُكِرَت الحدائق المعلّقة في بابل ، فهي إحدى عجائب الدّنيا السّبع (٢٢) ، لقد كانت جنائن بارزة على شكل مصاطب مرتفعة وفسيحة ، مبنيّة فوق أقواس تُسْقَى بوساطة مضخّات لولبيّة ، هي أُعجوبة بحدّ ذاتها ، تديرها أيدي الرّقيق ، أمر ببنائها نبوخ نُنصَر عام ٥٠٠ ق.م تكريماً لزوجه الميديّة أميتس .

ومن أجمل آثار بابل أيضاً عشتار ، الَّتي أعاد بناءَها نبوخَذُنصَّر (٢٣) .

#### $\triangle$ $\triangle$ $\triangle$

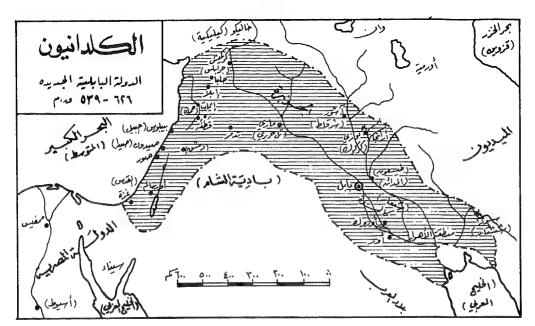
# حَضَارَةُ بلاد الشَّام

عُثِرَ في كهوف متعدِّدة في سوريَّة (٢٤) على أدوات حجريَّة ، يرجع عهدها إلى حوالي مئة وخمسين ألف سنة ، كا وجدت بقايا فحم في كهوف جبل الكرمل ، مما يدلُّ على ١٥٠٠ بدء استعال النَّار ، وفي العصر الحجري الوسيطُ [حوالي ١٢٠٠٠ ت. م] ، سكن الإنسان في الأكواخ بدل الكهوف ، وبدأ يعمل في الزِّراعة وتدجين الحيوان ، وتتمثَّل

<sup>(</sup>٢٢) لم يبق من عجائب الدُّنيا السَّبع حتَّى أيَّامنا هذه إلاَّ أهرامات الجيزة بالقاهرة ، والعجائب هي إضافة إلى الحدائق المعلَّقة في بابل والأهرامات ، تمثال زيوس في أولبية ، صنعه النَّحَّات الإغريقي فيدياس عام ٥٥٠ ق.م ، ومعبد أرتيس في إفسوس في ليدية ، بُني سنة ١٠٥٠ ق.م ، وضريح هاليكارناس في آسية الصَّغرى ، بُني سنة ٣٥٣ ق.م ، وتمثال عملاق رودس صنعه كارلس عام ٢٨٠ ق.م ، ومنارة الإسكندريَّة بُنيت آيًام بطليوس الأوَّل ، وتهدَّمت سنة ١٣٧٠ ميلاديَّة .

<sup>(</sup>٢٣) انظر الصُّورة ص ١٤٩

<sup>(</sup>٢٤) أي سوريَّة الطَّبيعيَّة ، بلاد الشَّام .



حضارة هذا العصر في الحضارة النَّطُوفِيَّة (١) ، الَّتي وجدت نماذج منها في أريحا (٢) وجبيل ، ورأس شمرا ، وأدَّت حياة الاستقرار إلى ظهور المجتمعات البشريَّة ، وملكيَّة الأراضي ، وانتشار المعتقدات الدِّينيَّة .

وفي العصر الحجري الحديث النّدي دام حتَّى حوالي عام ٢٠٠٠ ق.م ، صُنِعَت الأواني الفخَّاريَّة الَّتِي ظهرت في الطَّبقات الدُّنيا في أريحا<sup>(٢)</sup> ، كا ظهر الخزف في أرض الجزيرة ، وأشهر أنواعه الَّتِي اكتشفت في غوزانا<sup>(٤)</sup> ، وتميَّز هذا الخزف بدقَّته ونعومة طينه ، وعثر في وادي الطَّاحون - بالقرب من بيت لحم في فلسطين - على بقايا ترجع إلى هذا العصر ، وسُمِّيت الحضارة الماثلة لحضارة هذا الموقع بالحضارة الطَّاحونيَّة ، ومن غاذجها ما عثر عليه في تلِّ السُّلطان قرب أريحا ، وتلِّ الجزر ، ومَجِدُّو ( تل المتسلم حاليًا ) .

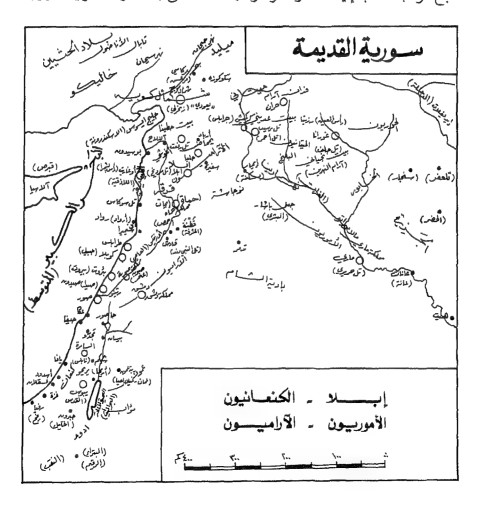
<sup>(</sup>١) نسبة إلى وإدي النَّطُّوف الواقع إلى الشَّمال الغربي من القدس .

<sup>(</sup>٢) في غور الأردن شمالي البحر الميّت.

 <sup>(</sup>٢) وربًا كانت أقدم خزف معروفٍ في سوريَّة حتَّى اليوم .

<sup>(</sup>٤) غوزانا : تل حلف اليوم ، انظر المصوّر للتّعرّف على هذه المواقع .

ثمَّ بدأ العصر النَّحاسي - الحجري ، عندما بدأ الإنسان في سوريَّة باستعال النحاس منذ منتصف الألف الخامس قبل الميلاد ، ثمَّ انتشر البرونز ، ومن أهمِّ مراكز حضارة هذا العصر أُوغاريت ( رأس شمرا ) ، وعدَّة مراكز في شمالي سوريَّة مثل : تل حلف ، وتل براك ، وعُثِرَ على نماذج قيِّمة من حضارة هذا العصر ، في موقع تليلات غسول شمال شرقي البحر الميِّت ، ويعدُّ هذا الموقع من أهمِّ مراكز حضارة العصر النَّحاسي - الحجري ، فأصبح نموذجاً تَنْسَب إليه حضارة المراكز الماثلة ، فتُسمَّى بالحضارة الغسوليَّة ، ووجدت



نماذج من هذه الحضارة في مجدُّو ، والعفُولة ، وبيسان ، وجَبَيل .. ومَّا يذكر أنَّ الغسوليِّين استعملوا عادة الدَّفن في جرار كبيرة مؤلَّفة من نصفَيْن كبيرَيْن ، وحرقوا جثث موتاهم أحياناً .

#### الأموريُّون !

يُعَدُّ الأموريُّون (٥) أوَّل الشُّعوب العربيَّة القديمة الَّتي هـاجرت من الجزيرة العربيَّة ٥ باتِّجاه سوريَّة ، وذلك حوالي سنة ٢٥٠٠ ق.م ، فانتشروا في أواسطها وشمالها وشرقها ، وأسَّسوا عدَّة ممالك مدن ، من أشهرها :

مملكة بمحاض ، وكانت عاصمتها مدينة حلب ، ومن أشهر ملوكها ( يارم ليم ) وابنه حمورابي ، معاصر حمورابي ملك بابل .

١.

ومملكة آيسن الَّتي تأسَّست في بلاد ما بين الرَّافدين .

وكانت الدُّولة البابليَّة أموريَّة كما مرَّ خلال الصَّفحات السَّابقة .

أما مملكة ماري الَّتي سكنها قبل عام ٢٥٠٠ ق.م أقوام أكاديَّة \_ سومريَّة ، فكانت حضارتها تشبه حضارة السُّومريِّين ، وأخذ الأموريُّون حضارة السُّومريِّين والأكاديِّين ، فازدهرت ماري ازدهاراً عظياً ، وسيطرت على طرق المواصلات الَّتي تصل الخليج العربي بسوريَّة والأناضول قرابة قرنَيْن : [ ١٩٥٠ \_ ١٧٥٠ ق.م ] ، ولكن حمورابي بعد ١٥ أن سيطر على جنوبي ما بين النَّهرين كلِّه ، سار بجيشه نحو ماري سنة ١٧٥٠ ق.م فأخضعها لحكمه ، ثمَّ دمَّرها وأحرقها ، وقتل من قتل من سكَّانها ، وساق الباقي عبيداً ، وأضحت ماري ركاماً من تراب .

<sup>(</sup>٥) أمورو كلمة استعملها سكَّان بلاد الرَّافدين ، تعني المنطقة الغربيَّة ، أي غربي بلاد الرَّافدين ، ثُمَّ أُطلقت على سوريَّة كلِّها .

أمَّا حضارة الأموريِّين ، فهي الحضارة البابليَّة في جميع وجوهها ، وتــــلُّـــ منحوتات ماري على مستوى فنِّي رفيع .



\* إلهة الينبوع « مملكة ماري » في متحف حلب ، التُّوب الطُّويل المتوِّج تتدلَّى منه بعض الخطوط المتعرِّجة رمزاً لتموُّج الماء ومجاري الأنهار \* والإناء رمز للحياة والخصب .

وهاجر الكنعانيُّون مع الأموريِّين ، حوالي عام ٢٥٠٠ ق.م ، ولكنَّهم استوطنوا سوريَّة الجنوبيَّة ، ولاختلاف توضَّع الشَّعبَيْن ، تأثَّر الأموريُّون بالحضارة السُّومريَّة ، وحضارة شعوب البحر السُّومريَّة ، وحضارة شعوب البحر المتوسِّط .

وانتشر الكنعانيُّون شيئاً فشيئاً على طول السَّاحل الشَّمالي لسوريَّة ، وأطلق اليونانيُّون اسم فينيقية المشتق من فينيقس Phinix ، أي الأحمر الأرجواني ، على القسم المتوسِّط والشَّمالي من ساحل سوريَّة ، كا أطلقوا اسم الفينيقيِّين على الكنعانيِّين سكَّان هذا السَّاحل .

أسَّس الكنعانيُّون ممالك مدن مثل : حبرون ، يبوس ، بيسان ، عُون ، مدين ، عكو ، صور ، صيدا ، بيروت ، طرطوس ، أرواد ، أُوغاريت ..

والكنعانيُّون مسالمون بطبيعتهم • لا يرغبون في الحرب إلاَّ دفاعاً عن النَّفس (٦) ، فاستفاد قوم موسى من ذلك ، ومن المنازعات بين المدن الكنعانيَّة • فأخذوا في الاستيلاء على فلسطين تدريجيًا • حتَّى بسطوا نفوذهم عليها .

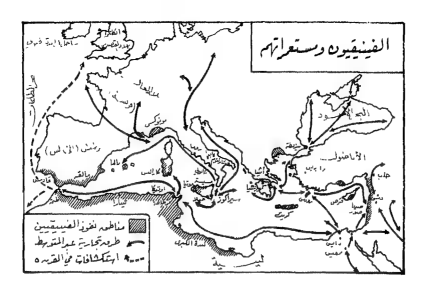
أمَّا الفينيقيُّون (كنعانيُّو السَّاحل) (٧) ، فقد أملت عليهم طبيعة المنطقة الَّتي سكنوها أن ينظروا إلى البحار ، لأنَّ السَّهل السَّاحلي ضيِّق ؛ حيث شكَّلت الجبال سدّاً بين المنطقة السَّاحليَّة ، والمناطق الدَّاخليَّة ، لذلك صنعوا سفنهم ، وركبوا البحر للاتِّجار فيه ، ومن أهمِّ مدنهم : أُوغاريت (رأس شمرا) ، الَّذي نقَّب فيه منذ عام 1979 م كلودشيفر ، وتبيَّن أنَّها كانت مركزاً تجاريّاً هامًا ، تقيم فيها الجاليات الأجنبيَّة ، 1

<sup>(</sup>٦) ومع ذلك عرفوا تحصين المدن بشكل جيِّد .

<sup>(</sup>٧) وجد العالمان الفرنسيّان فيرولو Virolleaud ، ودوسًو Dussaud في الملاحم الفينيقيّة الّتي اكتشفت في أوغاريت ، أنّ الفينيقيّين أنفسهم يذكرون بأنّ أجدادهم قد هاجروا من منطقة النّقب إلى السّاحل السّوري ، ومن المعلوم أنّ النّقب كانت محطّة انتقال من حياة البداوة إلى حياة التحشّر ، وهذا دليل كافي لنقض افتراءات من أسقط الكنمانيّين من جدول الشّعوب العربيّة القديمة ، ليجعلوا قوم موسى أوّل من سكن فلسطين ، وكأنّها كانت بلاسكّان ، حتى قال صاحب كتاب ( السّريان حضارة وإيمان ) ١٨٧٣ : « ويتّضح هذا من مراجعة الجدول الخاص بأنساب نوح الواردة في التّوراة ، إذ نرى عدم ذكر الكنمانيّين بين أبناء سام ، لكونهم غير ساميي الجنس واللّم ، في حين أنّ لغتهم تُقد ساميّة محضة ، ولقد توهّم كثيراً من جعل الكنمانيّين ساميّين ، وشكّ في صحّة الجدول التّوراتي ، لعدم ذكره الكنمانيّين بين أبناء سام ، ولا صحّة لقول بروكاسان إنّ بني إسرائيل هم الّذين أقصوا الكنمانيّين من الجنس السّامي لأسباب سياسيّة ودينيّة .. إنّ الكنمانيّين غير ساميّين » ، ولخطورة هذه الأسطر وأمثالها في الكتاب ، زرت المؤلّف مع بعض الزّملاء ، ومع الاحترام ناقشنا الأمر ، وتراجع ـ عن قناعة أو عن غير قناعة وفي الجزء الرّابع ، وجعل الأمر الخطير هذا ، خطأ مطبعيّاً » ليس غير !!

من بابل ومصر وقبرص وجزر بحر إيجة .. للتّبادل التّجاري ، وفيها اكتشفت أبجديّة يرجع عهدها إلى القرن الرّابع عشر قبل الميلاد ، مكتوبة بالمماريّة ، وتضمَّ ثلاثين حرفاً ، وجُبَيْل (بيبلوس) : الّتي كانت علاقاتها بمصر متينة ، حتَّى عُدَّت من أتباع فراعنة مصر ، وصيدا سيّدة السّاحل الفينيقي ما بين عامي : ١٥٠٠ ـ ١٢٠٠ ق.م ، مع أنّها كانت تحت النّفوذ المصري ، لقد سيطر تجّار صيدا على قبرص الغنيّة بالنّحاس ، ورودس ، وعدد من جزر بحر إيجة ، حيث الرّخام والكبريت والنّهب والأرجوان .

أمّا صور الّتي أصبحت زعية المدن الفينيقيّة من عام ١٠٠٠ ق.م إلى عام ٥٠٠ ق.م، فكانت مراكبها تجوب البحر الأحمر " ووصلت الهند وعادت ممّلة بالتّوابل والذّهب والأحجار الثّمينة ، ووصل تجّارها إلى إنكلترة ( بلاد القصدير ) ، وهم الّذين والدّهب والأحجار الثّمينة ، ووصل تجّارها إلى إنكلترة ( بلاد القصدير ) ، وهم الّذين أسسوا قرطاجة ( قارط هادشت : المدينة الجديدة ) حوالي عام ٨١٤ ق.م ، والّي تبعت صور ، ولكنّها أشرفت على بقيّة المراكز في غربي المتوسّط ، وكانت ترسل كلّ سنة بعثة إلى معبد ملقارت إله مدينة صور " وتقدّم إليه عُشْرَ وارداتها " وازدادت أهميّة قرطاجة بعد سقوط صور بيد الكلدانيّين ، فانتقل إليها التّجّار الصّوريّون ، ولمّا بدأت الدّولة الرّومانيّة في التّوسّع اصطدمت بقرطاجة ، وحروب هانيبال القائد القرطاجي الدّولة الرّومانيّة في التّوسّع اصطدمت بقرطاجة ، وحروب البونيّة ، الّي انتهت باستيلاء الرّومان على قرطاجة عام ١٤٦ ق . م ، وحرقها وتدميرها تماماً .



كانت سياسة القرطاجيّين الاستعاريّة سياسة شعب تجاري ، لا شعب محارب ، ومع ذلك امتازت مراكبهم الحربيّة بسرعتها ومتانة بنائها ، ومهارة مجدّفيها ، مّا ساعدهم على سيادة البحر ، والطّواف بهذه المراكب على مستعمراتهم لحراستها (١) .

عهد القرطاجيُّون بأمور الحكم إلى ملكَيْن أو قاضِيَيْن ، اسم كلّ منها (شوفيتيم) ، صارا بعد مدّة يولّيان سنة واحدة فقط ، وكان يساعدهما في تصريف أمور البلاد مجلس ه الشّيوخ ، ولجنة مصغّرة عن هذا المجلس ، وإلى جانب هذين القاضيَيْن ، كان يوجد خسة موظّفين كبار ، يعرفون باسم ( الخسة ) ، مهمّتهم انتخاب أعضاء المحكمة القرطاجيّة العليا ، ذات الصّلاحيات الواسعة ، وعدد هؤلاء الأعضاء مئة وأربعة أعضاء ، وكانت مهمّة الخسة أن يراقبوا القاضيَيْن ، وأن يعارضوهما إذا أساءا التّصرّف .

<sup>(</sup>٨) روما والشَّرق الرُّوماني ، د . سليم عادل عبد الحق ، مطبوعات المديريَّة العامَّة للآثار والمتاحف ، ١٣٧٨ هـ/١٩٥٩ م ، دمشق ، ص ١٢٣ وما بعدها .

وكان الحكم في قرطاجة (أرستقراطيّا)، يتركز بيد عدد قليل من الأُسَر، غير أنَّ هذه الطّبقة الأرستقراطيَّة، لم تكن مغلقة كاكان الأمر في طبقة الخواص الرُّومانيِّين الله كانت مفتوحة، و يمكن حتَّى للأجانب النَّفوذ إليها الوياتي بعدها في السُّلم الاجتاعي طبقة الشَّعب.

وامتدح أرسطو دستور قرطاجة ، الله الله عنع قيام الحكم الاستبدادي ، وذكر أن العادة جرت إذا حصل نزاع بين القضاة ومجلس الشيوخ أن يستفتى الشعب الله يقبل أو يطرح المشروعات المتنازع عليها ، أمّا إذا كان القضاة ومجلس الشيوخ متّفقين على تنفيذ هذه المشروعات ، فعلى الشّعب أن يرضى بالأمر الواقع .

واستطاع هانيبال تقويم شؤون الحكم ، وإضعاف سلطة مجلس الخسة ، وقصر ١٠ عددهم على واحد .

واستطاع القرطاجيّون السّيطرة على مستعمراتهم بعقد اتّفاقات معها على أشكال مختلفة ، كا أخذوا منها بعض الرّهائن ، أو يستضيفون زعماءها ، وسمحوا لبعضهم بالزّواج بالنّساء القرطاجيّات ، ومع هذه الطّرق الدبلوماسيّة ، استخدموا طرقاً عنيفة لتحقيق سيادتهم على الشّعوب الخاضعة لهم ، وقد استخدم هذه الطّرق من قبلهم الآشوريّون ، والمكدونيّون والرّومان ، منها ترحيل السّكّان العاصين أو المشبوهين جميعاً من أراضيهم ، ولقد نفذ القرطاجيّون ذلك في شرقي صقليّة ، وإسبانية ، وإفريقية ، فتنظيم الإمبراطوريّة القرطاجيّة اعتمد على روابط اتّحاديّة معقودة بين مدينة قويّة ، وعدد من المدن الهامّة ، باعها القرطاجيّون المصنوعات الشّرقيّة الختلفة ، كالأشياء البرونزيّة والمعدنيّة التّمينة والأواني الختلفة والعطور والجرار الفخّاريّة كالأشياء البرونزيّة والمعدنيّة التّمينة والأدوات الفينيقيّة والمصريّة كالعاديات والأحجار الكرية ، وكانوا يبادلون الشعوب بضائعها بالحلي الزّجاجيّة ، ويجذبونها إليهم بذلك ، وسعت قرطاجة إلى احتكار هذه التّجارة ، معتمدة مبدأ المقايضة على حاصلات الشّعوب ، ولم تضرب النّقود قبل القرن الرّابع قبل الميلاد .

ولعبت الزّراعة دوراً مهمّاً أيضاً في حياة قرطاجة الاقتصاديّة ، فأنتجت الحبوب والزّيتون والخضر والفواكه .. وكانت طرق القرطاجيّين الزّراعيّة مبنيّة على أحدث النّظريّات المعاصرة لاستثار الأرض ، كا اخترعوا عدّة أدوات زراعيّة ، حتّى إنّ مجلس الشّيوخ في رومة أمر جونيوس سيلانوس Junius Silanus أن يترجم إلى اللاّتينيّة كتاباً في الزّراعة ، ألّفه القرطاجي ماغون ، وقد لُخّص أيضاً هذا الكتاب باللّغة الإغريقيّة .

ولم يبرع القرطاجيُّون كثيراً بالفنون " لأنَّ فاعليَّتهم كانت منصرفة إلى المنسآت البحريَّة ، واكتشاف الحيط الأطلسي وغيره من البحار " وتعميم استعال الأبجديَّة ، ومن أجمل مخلَّفات الفنون القرطاجيَّة ، قطع النَّقود الَّتي تَشُّل أحياناً رأس الرَّبة برسفونة ، وأحياناً النَّخلة ، أو رأس حصان ، وتجلَّت عبقريَّة القرطاجيين خاصَّة في المسائل العمليَّة ، فقد كانوا مطَّلعين على كلِّ اللَّغات الشَّائعة في حوض البحر المتوسِّط ، ، ويتكلَّمونها بسهولة ، حتَّى إنَّ الرُّومان كانوا يدهشون من براعة القرطاجيين في ذلك ، ولم يستطيعوا مجاراتهم في ذلك .

أمّا معتقدات القرطاجيّين الدّينيّة ، فقد كانت شبيهة بعتقدات الفينيقيّين الدّينيّة ، وقد كانت شبيهة بعتقدات الفينيقيّين الدّينيّة ، عبدوا الأحجار الممّاة ( البيتيل ) ، الّتي تحلّ بها الآلهة ، كا عبدوا الأشجار والكواكب وقوى الطّبيعة وبعض أنواع الحيوانات كالنّخل مثلاً ، كا انتظمت لديهم عناصر عبادة الأموات ، وجعلوا لها أعيادها السّنويّة .

وعبد القرطاجيُّون الآلهة الكبرى الفينيقيّة " ومنها الرّب ميلقار إله مدينة صور المفضّل " والرّبة عشتروت ، والرّب بعل - عمون ، والرّبة تانيت - بيني - بعل الّتي كانت تقدّس خاصّة في معبد بالقرب من مرفأ قرطاجة ، حيث وُجدَ عدد من الأواني الفخاريّة الّتي تحوي عظاماً محروقة لأطفال صغار ، ممّا يدلُّ على أنَّ القرطاجيّين كانوا ٢٠ يضحّون على شرف هذه الرّبة بأبكارهم " شأن بعض الشّعوب القديمة في الشّرق الأدنى ، ومن هذه الآلمة الرّب أشمون الذي كان ينسب إليه تشييد قرطاجة ، وقد بني له معبد

كبير على تلِّ بيرسا في قرطاجة ، وكان لهذا المعبود درج فيه ستُّون درجة ، وكان أكبر معابد المدينة .

كا عبد القرطاجيُّون بعض الآلهة الأجنبيَّة ، مثل أبولون .

### الآراميُّون:

ه هاجر الآراميّون من الجزيرة العربيّة حوالي منتصف الألف الثّاني قبل الميلاد ، واستوطنوا أجزاء من المنطقة الوسطى والشَّرقيّة من سوريّة ، ثمَّ تسرَّب قسم منهم إلى الشَّال وجنوبي بلاد الرَّافدين ، فاصطحموا بالآشوريّين ، ومن ممالكهم : مملكة بيت عدن وعاصمتها مدينة تل برسيب ( تل أحمر على الفرات حاليّاً ) ، وامتدت إلى البليخ شرقاً ومنابع السَّاجور في الشَّال الغربي ، وبقيت حتَّى حوالي ١٠٠٠ ق.م ، وبملكة بيت بخياني أو آرام النَّهرين ، وعاصمتها غوزانا ( تل حلف قرب رأس العين حالياً ) . ومملكة فدان آرام ومركزها مدينة حرَّان ، ومملكة بيت آغوشي ، ومملكة شَمْال ، أي مملكة الشَّال ، وعاصمتها مدينة زنجرلي ، كانت في سفوح جبال الأمانوس الشَّاليَّة ، وكملكة الشَّال ، وعاصمتها مدينة زنجرلي ، كانت في سفوح جبال الأمانوس الشَّاليَّة ، وكملكة دمشق ، ومملكة صوبة في البقاع .

وفي سنة ٧٤٥ ق.م اجتاح تيغلاًت بيلاسر الثَّالث ـ أحد ملوك الآشوريين الجبابرة القساة ـ الماليك الآراميَّة وهزمها ، ولما عادت إلى التَّحالف تحت زعامة مملكة حماة ، هزمهم سرجون الثَّاني في معركة قرقر الثَّانية عام ٧٢٠ ق.م ، فوطَّد حكم الآشوريِّين في سوريَّة .

الأبجديَّة: وما زال العالم بأسره حتَّى يومنا هذا مديناً لحضارة سوريَّة القديمة، بأعظم الاختراعات البشريَّة وأهمها في التَّاريخ القديم، هو اختراع الحروف الأبجديَّة، وأقدم كتابة بأقدم حروف أبجديَّة معروفة حتَّى الآن، هي الكتابة الكنعانيَّة السِّينائيَّة القديمة، والَّتِي اشتقَّت منها أبجديَّة أوغاريت ( رأس شمرا ).

واعتنى الكنعانيُّون بالزِّراعة ، كالكروم والتِّين .. وعرفوا أدوات لـدراسـة الحبوب ، الَّتي طحنوها في مطاحن حجريَّة تدار باليد ، واستعملوا و زنات من الفضَّة بدلاً من النَّقود .

وتفوَّق الفينيقيُّون في صناعة الزُّجاج ، والنَّسيج الصُّوفي والقطني ، وصبغ الأقشة بالأُرجوان ، وهم من أوَّل الشُّعوب البحريَّة في التَّاريخ ، يذكر المؤرِّخ القديم سترابون أنَّ السُّفن الرُّومانيَّة تعقَّبت سفينة فينيقيَّة لكي تتعرَّف إلى الأسواق التِّجاريَّة ، ولكن ه قائد السَّفينة الفينيقيَّة قذف بسفينته عمداً إلى اليابسة ، واستلم من دولته ثمن الحمول الذي فقده ، وهذا يشير إلى احتكار حقيقي للتِّجارة ، وخصوصاً لتجارة القصدير ، وإلى نوع من الضَّان تقوم به الدَّولة تأييداً لهذا الاحتكار .

وارتقى فنُّ الملاحة بسبب هذه التِّجارة الواسعة النَّشيطة عتَّى استطاع أدِلاً ع السَّفن الفينيقيَّة الإبحار ليلاً مسترشدين بالنَّجم القطبي ، أو النَّجم الفينيقي كا كان ١٠ يسمِّيه اليونانيُّون ، وطافوا حول القارَّة الإفريقيَّة ، وكشفوا رأس الرَّجاء الصَّالح قبل فاسكو دوغاما بألفي عام .

وكا يقول ديورانت: « ربطوا الشَّرق بالغرب بشبكة من الرَّوابط التِّجاريَّة والثَّقافيَّة ، وذكر مثالاً لذلك اقتباس والثَّقافيَّة ، وذكر مثالاً لذلك اقتباس اليونانيِّين لحروف الفينيقيين: « ولكن حروفهم في جوهرها هي الحروف الَّتي علَّمهم ١٥ إيَّاها الفينيقيُّون ، والتي علموها هم أوربَّة ، وهذه الرَّموز العجيبة هي بلا جدال ، أثمن ما ورثته الحضارة من الأَمم القديمة ...

ومًا يذكر أخيراً بالنسبة للفينيقين ، أنّهم عرفوا تحنيط جثث موتاهم بطريقة لا تقلّ إتقاناً عن الطّريقة المصريّة ، واحتكر الآراميّون تجارة سوريّة الدّاخليّة ، ونشروا لغتهم وأبجديّتهم في المناطق الّتي وصلوا إليها ، أو تاجروا معها ، وأصبحت ٢٠ لغتهم اللّغة الدّوليّة آنذاك .

<sup>(</sup>٩) قصّة الحضارة : ٣١٣/٢

# شِبْهُ الجزيرة العربيّة

ليس من الغريب أو ليس من الخطأ القول: قامت على أطراف الجزيرة العربيّة ، شرقاً وشالاً ، غرباً وجنوباً حضارات متقدّمة ، كا قامت في وسطها أيضاً ، تشهد على ذلك آثار هذه الحضارات المتبقّية حتّى اليوم .

ففي الشَّرق قامت حضارة ذات طابع تجاري في دِلْمُون (١) ، والَّتي شملت الأحْسَاء وشواطئ الإمارات الحاليَّة على مدى عشرين قرناً ، حضارة قامت منذ الألف الرَّابِع قبل الميلاد ، ودامت حتَّى عصر الميلاد .

وكانت جزيرة فيلكة (١) الّتي أطلق عليها السَّلوقيُّون ( إيكاروس ) محطَّة تجاريَّة ومركزاً دينيًا ، حيث وجدت فيها ثلاثة معابد ذات طراز هلِّيني ، وفي جزيرة تاروت وتلال مستوطناتها في الأحُسَاء آثار حضارة ذات طابع سلوقي .

وعُمان ، تدلُّ آثارها على أنظمة زراعيَّة متقدِّمة منذ الألف الثَّالث حتَّى الألف الأول قبل الميلاد ، كبناء السَّدود ، وفي بعض الجهات مواقع للتَّعدين ، وصهر النَّحاس ، مع شواهد عديدة للعلاقات التِّجاريَّة مع بلاد الرَّافدين ووادي السِّند .

لقد كانت سفن شرقي الجزيرة العربيَّة ( دلمون وعُهان ) تحمل الذَّهب والفضَّة والأحجار ١٥ الكريمة والأصداف والنَّحاس والنَّسيج واللؤلؤ والأواني الفخَّاريَّة والحجريَّة والتَّمر .

وفي الشَّمال قامت في دُومَة الجندل ( دُوماتا ، الجوف حاليّاً ) مملكة عربيَّة قديمة في القرن التَّاسع قبل الميلاد ، ضمَّت الواحات الَّتي حولها ، وكان لها نظامها وحكومتها وجيشها ومعاهداتها مع جيرانها ، وكان لها قصورها .

<sup>(</sup>١) ولمون : هي جزر البحرين اليوم ، والبحرين في التّاريخ القديم والوسيط : ساحل الإمارات حتّى الكويت ثالاً .

 <sup>(</sup>٢) بهجة المعرفة المجموعة الثّانية : ١٢١/٣ وما بعدها ، وفيلكة جزيرة في شمالي الخليج العربي ، تابعة إلى الكويت .

لقد كانت ( مملكة دوماتا ) في دُومَة الجندل محطّة قوافل تسيطر على عقدة الطُّرق التَّجاريَّة في شال شبه الجزيرة العربيَّة ، وكان اشتراك ملكها ( جندب ) في حلف دمشق وموقعة قرقر ( قرب حماة ) ضدَّ سلمنصر الثَّالث سنة ٨٥٤ ق.م أحد التَّحالفات للدِّفاع عن طريق التِّجارة نحو الأناضول ، وتلته تحالفات أخرى عديدة تماثله ، كان أخطرها اشتراك شعب هذه المملكة العربيَّة في ثورة بابل ، حوالي سنة ٧٧٥ ق.م ضدً ٥ آشور بانيبعل ،

ووردت أسماء عدَّة ملكات في هذه المملكة ، منهن : شمس ، وزبيبة ، وسمورامات (سمير أميس ) " وباتعة .. وكُنَّ يحضرُنُ الحروب ، وكانت منهنَّ كاهنات .

كان قوام تجارة هؤلاء العرب الذَّهب والفضَّة والقصدير والحديد وجلود الفيلة والعاج وأنواع التَّوابل ، والملابس الصَّوفيَّة الملوَّنة والكتَّانيَّة ، والصَّوف الأزرق ، والأرجواني ، عدا الخيول والبغال والإبل ..

<sup>(</sup>٣) في ستَّة وعشرين موضعاً .

<sup>(</sup>٤) الْمُضِيمُ: اللَّطيف النَّضيج ، ( اللَّسان : هضم ) .

وتَنْحِتُونَ مِنَ الجبالِ بَيُوتاً فَارِهِينَ ، فَاتَّقُوا اللهَ وأطيعُون ، وَلاَ تُطيعُوا أَمْرَ الْمُسْرِفِينَ . الله وَتَنْحِتُونَ مِنَ الْمُسَحَّرِينَ ، مَا أَنتَ الله يَشْدُونَ فِي الأَرْضِ وَلاَ يُصْلِحُونَ ، قَالُوا إِنَّا أَنتَ مِنَ الْمُسَحَّرِينَ ، مَا أَنتَ إِلاَّ بَشَرٌ مِثْلُنا فَأْتِ بِآيةٍ إِن كُنتَ مِنَ الصَّادِقِينَ ، قَالَ هَذِهِ نَاقَةٌ لَها شِرْبٌ وَلَكُم شِرْبُ يَوْمٍ مَعْلُومٍ ، وَلاَ تَمَسُّوها بِسُوءٍ فَيَأْخُدُنَكُم عَذَابٌ يَوْمٍ عَظِيمٍ ، فَعَقَرُوها فَأَصْبَحُوا نَادِمِينَ ، فَأَخَذَهُمُ العَذَابُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَةً وَمَا كَانَ أَكثَرُهُم مُؤْمِنينَ ، وَإِنَّ رَبِّكَ لَهُو العَزيزُ الرَّحِمُ ﴾ ، [الشُعراء : ١٥١/١٢ - ١٥٩] .

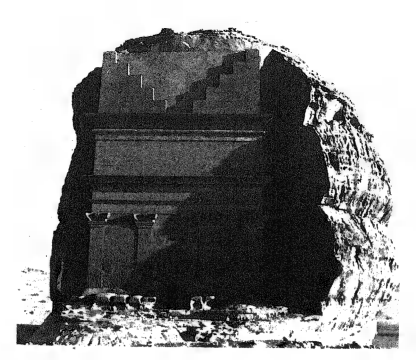
أمَّا الَّذِين حاربوا سرجون الثَّاني في القرن الثَّامن قبل الميلاد ، والَّذين كان لهم فرقة حربيَّة لدى الرَّوم البيزنطيِّين في أواسط القرن الخامس الميلادي ، فهم العرب الَّذين قطنوا هذه المنطقة الخصيبة وذات الموقع الهام بعد غود بسنين ، ولكنَّهم أخذوا اسم المنطقة ( ديار غود ) ، ولا تزال المنطقة معمورة بالسُّكَان حتَّى وقتنا الحاضر ، فهي من الواحات الاستراتيجيَّة الغنيَّة بالمياه والنَّخيل والتَّربة الصَّالحة للزِّراعة .

والثَّموديُّون المتأخِّرون ، شعب تجارة سيطر على طرقها في منطقة انتقالها من الخليج العربي \_ أو من الين \_ وهي في طريقها شالاً إلى الشَّام ، وكانت لغة الثَّموديِّين عربيَّة شبيهة بلغتنا اليوم ، واشتقُّوا لأنفسهم أبجديَّة خاصَّة كتبوا بها .

اندثر الشَّعب الثَّمودي كلُّه وتمزَّق منذ القرن الرَّابع الميلادي حتَّى القرن السَّادس، ودخل في المجتمعات البدويَّة، والحضريَّة الَّتي خلفته في المنطقة.

وقامت في الغرب أيضاً مملكة اللّحيانيّين (٥) و قاعدتها ديدان (عند مدائن صالح) ، الّتي سيطرت حتَّى تبوك والعُلا ومَدْيَن ودُومَة الجندل و وبعد سقوط البتراء في القرن الثَّاني الميلادي استولى اللّحيانيَّون على منطقة البتراء ، وورثوا مركزها التّجاري وكشفت الآثار اللّحيانيَّة والبقايا الفخّاريَّة والقبور المزخرفة بالنَّقوش في بلدة العُلا عن حضارة راقية .

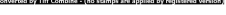
<sup>(</sup>٥) اللَّحيانيُّون : شعب عربي لعلَّه من فروع ثبود ، عمل بالتِّجارة مثلها ، واللَّحيان ( لغة ) : حائطا الفم ،

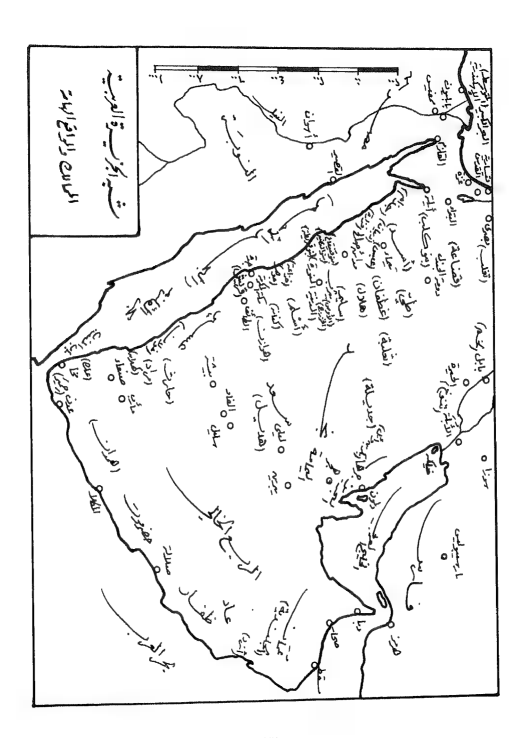


\* مدائن صالح ( الحجر )



\* العُلا





عرف الشَّعب اللِّحياني كتابة بين الخطِّ المسند اليني والآرامي ، وكانت لهذا الشَّعب صلاته التِّجاريَّة المتينة مع جنوبي بلاد الرَّافدين ، تبرهن على ذلك الأختام اللِّحيانيَّة المنقوشة بالرَّسوم البابليَّة .

تميَّزت من بين المدن الشَّموديَّة ـ اللِّحيانيَّة مدينة تياء الجبليَّة ، الَّتي بلغ من شأنها التِّجاري أن اتَّخذها نابونيد ( ٥٥٥ ـ ٥٣٨ ق.م ) ، آخر ملوك بابل مقرّاً إقليميّاً له ، ٥ بعد أن فتحها ، وبنى لنفسه فيها قصراً كقصوره في بابل ، ويبدو أن هذا الملك التَّقي الحب للآثار ، وجد في تياء ملجأ له من حملات قورش الإمبراطور الفارسي ، فبقي فيها عشر سنوات ، وكان مستقراً هناك حين سقط عرشه .

## الجنوب العربي (الين)

من الطّبيعي أن تقوم مجتمعات مستقرَّة تمتهن الزّراعة في منطقة خصبة معرَّضة ، لرياح موسميَّة صيفيَّة مطرة ، ومن الطّبيعي أيضاً أن تشكّل هذه المجتمعات فيا بعد حكومات تنظّم حياة هذه المجتمعات وشؤونها ، ومن أهمِّ هذه الدُّول الَّتي قامت في الين ، حسب تسلسل قيامها :

مملكة مَعين : ١٢٠٠ ق.م ـ على أرجح الأقوال ـ وبقيت حتَّى ٢٠٠ ق.م . مملكة قَتَبان : عاصرت معين سنة ١٠٠٠ ق.م ، وبقيت حتَّى ٢٠٠ ق.م .

مملكة حضرموت : اندمجت في مملكة مَعِين قرابة ثلاثة قرون ، انتهت نحو سنة ٦٣٠ ق.م ، ثمَّ اندمجت بعد ذلك في مملكة سبأ من سنة ٦٣٠ ق.م حتى سنة ١٨٠ ق.م ، ثمَّ استقلَّت وبقيت حتَّى سنة ٣٠٠ م .

مملکة سبأ : ورثت معین ، ودامت من سنة ۹۵۰ ق.م ، وحتَّی سنة ۱۱۵ ق.م . مملکة حِمْیَر : من سنة ۳۰۰ م ، وحتَّی سنة ۵۲۵ م . ومًّا يذكر أنَّه لَمَّا تسلَّم أُغسطس عرش الإمبراطوريَّة الرُّومانيَّة ، عقد العزم على احتلال الين ، فأوعز إلى غالوس واليه على مصر سنة ٢٤ ق.م بالسَّير على رأس حملة نحو الين ، للاستيلاء عليها ، وبالتَّالي على ثروتها (١) ، ولكن الحملة أخفقت بسبب تعرُّضها لهجات العرب ، وفتك الأمراض بأفرادها .

وبدأ دور الاحتلال الحبشي للين سنة ٥٢٥ م ، وبقي حتَّى سنة ٥٧٥ م ، وبات التَّنافس بين المسيحيَّة واليهوديَّة شديداً على الين ، وتمكن سيف بن ذي يزن بعون فارسي أن ينهي الاحتلال الحبشي ، ليبدأ دور النَّفوذ الفارسي سنة ٥٧٥ م ، الَّذي بقي حتَّى إسلام باذان حاكم الين ومن معه من أبناء الفرس سنة ٦ هـ = ٦٢٨ م ، وأصبحت الين بذلك ولاية إسلاميَّة .

كانت الين مقسّمة إلى مخاليف ، والخاليف مقسّمة إلى محافد وقصور ، وفي حال اجتماع عدَّة مخاليف في وحدة إداريَّة تشكّل (قَيْلاً) (٢) ، ثمّ ظهرت الملكيَّة الوراثيَّة نتيجة لتوسَّع الأقيال ، واستعان الملك بمجالس استشاريَّة ساعدته في وضع القوانين ، وتنفيذ الأعمال ، وإدارة الحرب إن وقعت ، فدول الين لم تكن دول حروب وفتوح ، بل تركّزت جهودها في الأمور الاقتصاديَّة كالزِّراعة والصِّناعة والتَّجارة ، ولمذلك كان اختصاص جيشها حفظ النظام وحراسة القوافل التّجاريَّة ، وما كان ليدعى إلى حرب إلاَّ إذا دعت الحاجة للدِّفاع عن سلامة البلاد .

لقد كان الينيُّون وسطاء نشيطين في تجارتهم الواسعة ، فنقلوا من الصِّين والهند وسواحل إفريقية الشَّرقيَّة إلى المصريِّين والفينيقيِّين والآشوريِّين المعادن الثَّمينة ،

<sup>(</sup>١) وكان قوام الحملة عشرة آلاف جندي ، رافقها المؤرّخ اليوناني سترابون ، والوزير النّبطي صالح ، وعزا سترابون إخفاق الحملة إلى خيانة الوزير النّبطي صالح ، واتّهمه بتضليل الرّومان ، والسّير بهم في طريق مقفرة ، وفي أراض لا زرع فيها ولا ماء ، بقصد إهلاك الجيش الرّوماني .

 <sup>(</sup>۲) القَيْلُ : الملك من مدوك حِمْير يتقيَّل مَنْ قَبْلُمه من مدوكهم يشبهه ، وجمعه أقيمال وقُيُول ،
 ( اللَّمان : قيل ) .

والأقشة الحريريَّة ، والتَّوابل والأفاويه ، وريش النَّعام .. تفرغها سفنهم في مسقط ، ثمَّ تحملها قوافلهم عبر بادية الدَّهناء والخليج العربي إلى نجد فالحجاز عيث تتَّجه شمالاً إلى معان ، لتتفرَّع فرعين ، إمَّا إلى مصر عبر سيناء ، وإمَّا إلى فلسطين وفينيقيَّة وتدمر .. أو تحملها قوافلهم من مسقط إلى حضرموت فالين لتتَّجه شمالاً إلى العقبة ، لتسلك بعدها الفرعيْن السَّابقين إلى مصر وبلاد الشَّام .

وكان للينيِّين على طول هذه الطُّرق محطَّات فيها من الوسائل والمعدَّات ما يوفِّر راحة القوافل وأمنها ، ومَّا لاشكَّ فيه ، أنَّ هذه التِّجارة الواسعة أمَّنت ثروة هائلة للينيِّين نعموا بها .

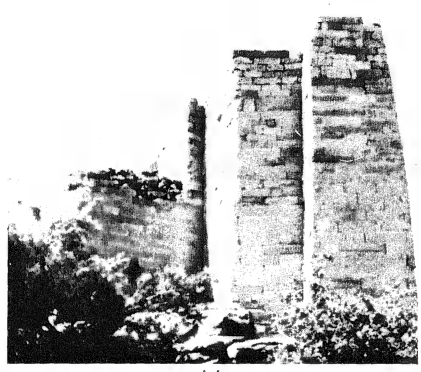
وساعدت الثَّروة على تقدَّم الصِّناعة الينيَّة ، خصوصاً وأن أرضها قد استخرج منها الذَّهب والفضَّة والأحجار الكريمة ، فامتدح السَّيف الياني ، والبُرُد اليانيَّة المستوردة ، مادَّتها الحريريَّة الخام من الهند ، كا عرفوا دبغ الجلود ، وصنع التَّروس والدَّروع ، وتحضير البخور واللَّبان والطُّيوب ،

وتقدَّم الينيُّون في فنِّ البناء ، فقد كانت القصور عدَّة طبقات ، كقصر غدان ، وقصر ناعط و ووجود سد مأرب (٢) و وهو سدٌ من سدود كثيرة - دليل واضح على أنَّ فنَّ البناء والهندسة كانا على جانب كبير من التَّقدُّم والرُّقي .

10

أمًّا ديانة الينيِّين القدماء فقد كانت وثنيَّة ، لها معابدها وهياكلها ، فيها رموز لآلهتهم ، ويحملون إليها ربح تجارتهم فيحتجز سدنتها ثلث الأرباح ، ويتركون الباقي لأصحابها ، وأهمُّ الآلهة الَّي عُبِدَت ثالوث : القمر ، والشَّمس ، وكوكب الزَّهرة .

<sup>(</sup>٣) كان على ارتفاع ٣٩٠٠ قدماً عن سطح البحر ، بطول ٨٠٠ ذراعاً ، وعرض ١٥٠ ذراعاً ، وارتفاع بضعة عشر ذراعاً ، بُني بالحجارة الضّخمة .



\* سدُّ مأرب

أمًّا دولة كِنْدَة الَّتي شغلت قلب الجزيرة العربيَّة ، فقد كانت عاصمتها الفاو<sup>(3)</sup> ، تربط بين جنوبي الجزيرة العربيَّة وشالها « وشالها الشَّرقي ، مَرُّ بها القوافل القادمة من سبأ ومعين وقتبان وحضرموت وحمير ، فهي بذلك تعد مركزاً تجاريًا واقتصاديًا هامّا في قلب الجزيرة العربيَّة لمدَّة تزيد على خمسة قرون ، ولم تكن الفاو بمعزل عن منابع الحضارات آنذاك ، فجذبت أجمل مميِّزات حضارات العصر « وأنتجت حضارة خاصَّة بها مميِّزة عمَّا جاورها « تتجلّى بفنِّ العارة والتزيين والنَّحت .

<sup>(</sup>٤) تقع بلدة الفاو شال شرقي الين ، تسمَّى اليوم (قرية) ، فهي على أطراف الرَّبع الحالي قرب سليل ، شرقي بيشة ، قامت دولة كندة ما بين القرن الثَّاني قبل الميلاد ، وحتَّى القرن الخامس الميلادي .

لقد تاجر (الكِنْديُّون) بالحبوب والطُّيوب والنَّسيج والأحجار الكريمة والمعادن، فأثروا ثراء انعكست آثاره فيا بنوه من قصور وأسواق ومقابر ومعابد، وما زيَّنوا به بيوتهم من رسوم متنوِّعة في موادِّها وموضوعاتها، وتماثيل معدنيَّة، وأُخرى مصنوعة من المرمر. وقُّة تقدَّمهم في سكِّهم عملة خاصَّة بهم، ضربوا عليها اسم إلههم (كهل)، واهتُّوا بأنواع من المكاييل والموازين والأختام، كما اهتُّوا بالزِّراعة فحفروا الآبار، وشقُّوا القنوات السَّطحيَّة والجوفيَّة، فزرعوا النَّخيل والكروم والحبوب، وبعض أنواع اللَّان.



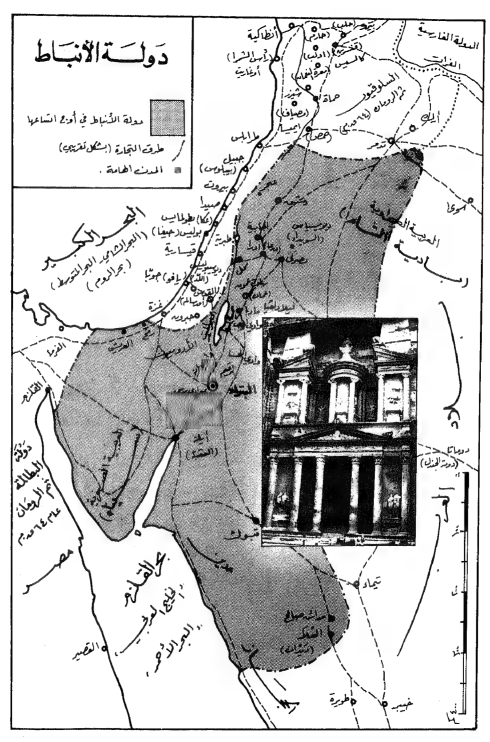
\* من آثار الفاو

وقامت دولة الْحَضَر (عربايا) سنة ٥٠ ق.م ، وقضى عليها الفرس في ١ نيسان (إبريل ) ٢٤١ م ، قهامت بين نهري دجلة والفرات في أرض الجزيرة ، والحضر ١٠ العاصة (٥) من مدن القوافل تشبه تماماً تدمر والبتراء وجَرَش ، وفن البناء والنَّحت فيها لا يقلُّ روعة ولا عظمة عن آثار تدمر والبتراء .

لقد كانت الحضر على طريق هام قادم من الصّين والهند ، ذاهب إلى آسية الصّغرى وأوربة ، ومن أهم عوامل قيام دولة الحضر عبادة الشَّمس ، والشَّمس في بادية الجزيرة لا تحجبها غيوم طوال أيّام السّنة ، لقد خصَّ الحضريُّون الشَّمس بالأولويّة في عبادتهم ، ١٥

<sup>(</sup>٥) تبعد ١١٠ كم جنوب غربي الموصل .

verted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)



\_ \YA \_

وهي عندهم مذكّر يعرف باسم شمس أو شمشا ، ويعدُّونه كبير الآلهة ، وللنّسر منزلة سامية في الحضر ، فهو يرمز إلى السّيادة .

أمَّا الأنباط (١٦) ، فقد كانت دولتهم دولة تجاريّة ، وصلت علاقاتها إلى أبعد المناطق المتدنة آنذاك ، واهتَّت بالزّراعة فحفرت الآبار ، وجمعت مياه السَّيول في صهاريج حفروها • ووصلوا بعضها ببعض بأقنية نُقِبت في الصَّخر • وجعلوا لها علامات لا يعرفها • سواهم ، وتركّزت صناعتهم على صنع الأواني الخزفيّة .

وعران الأنباط نوع فريد متأثّر بالفنّ الهلنسي ، فهيكل الخزنة المحفور بالصّخر الوردي ، باق إلى يومنا هذا ، يشهد بعظمة علم الهندسة وفنّ النّحت عند الأنباط ، كا يتّضح ذلك من آثار مدينتهم البتراء المنقوبة في الصّخر .

أمَّا ديانتهم فقد كانت وثنيَّة ، فعبدوا من الآلهة اللاَّت ( وترمز إلى القمر ) ، ١٠ ومناة ، والعُزِّي ، وهُبَل .

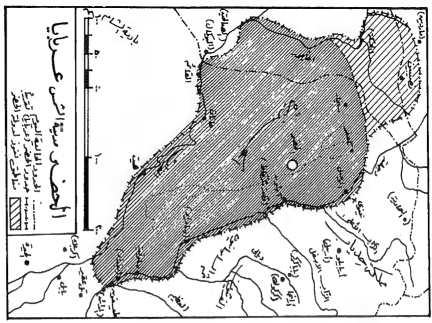
وبملكة تدمر (١) الّتي كانت أهم الحطّات للقوافل التّجاريّة ، امتدّ نشاطها حتَّى رومة وفرنسة وإسبانية غرباً ، وحتَّى الهند والصِّين شرقاً ، ووضعت قانوناً ماليّاً للتّدمريّين والجاليات الأجنبيّة ، فيه أساء المواد التّجاريّة الّتي تمرّ بتدمر ، مع نسبة الرّسوم الجمركيّة المفروضة عليها ، وآثار تدمر تشهد على عظمة فَنّ البناء المتأثّر يتالبناء ، اليوناني .

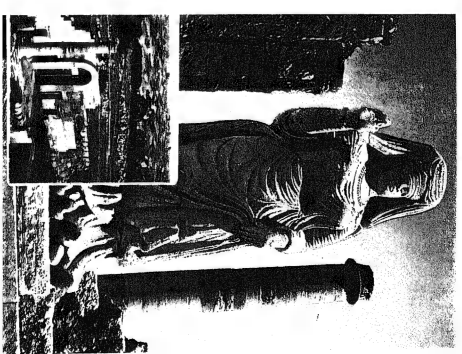
أمًّا من ناحية نظام الحكم ، فقد ساعد الملك مجلس شيوخ .

وكان للتَّدمريّين أربعون إلها ، وبعل الّذي يثّل الشَّمس يعد الإله الوطني المهم أو الأوّل ، وبعل شمين ( إله السّماوات ) حامي الزّراعة ، والإله يرحبل ( إله القمر ) .

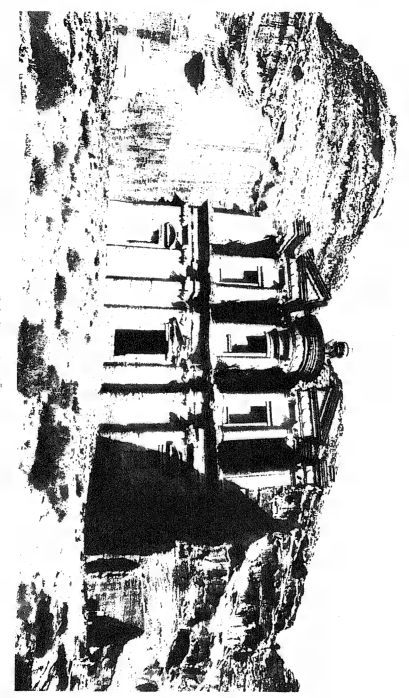
<sup>(</sup>٦) هاجر الأنباط عام ٥٠٠ ق.م من غربي الجزيرة العربيَّة إلى منطقة عَرَبَة ، قضى الرُّومان على هذه المملكة عام ١٠٦ م .

<sup>(</sup>٧) قامت مملكة تدمر في القرن الميلادي الأوَّل ، قضى عليها الرُّومان سنة ٢٧١ م .





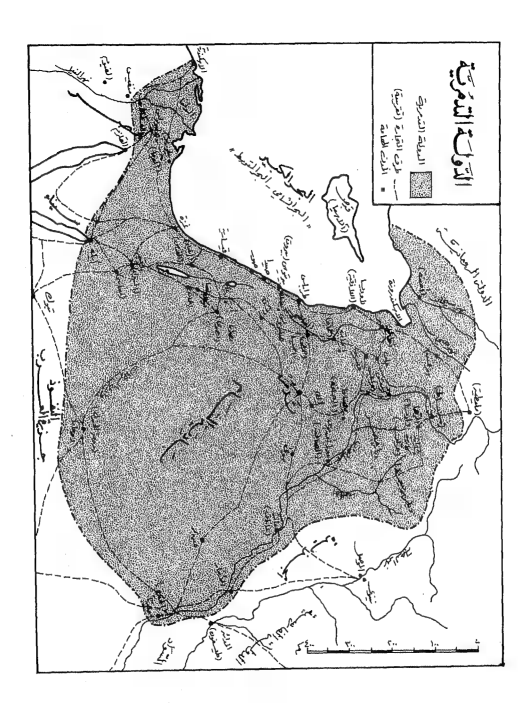
\* تمثال (أبو) بنة دميون الّذي نحت بالحجم الطّبيعي (نموذج النّحت في الحضر). أمّا اليد المرفوعة فهي علامة العبادة ٢٦٠÷



\*من آثار البتراء الرائعة



\* من آثار تدمر ( سورية )



## هَل هناك حَضَارة عربيَّة وَإسلاميَّة ؟

« إنَّ ما قام به العرب المسلمون لهو عمل إنقاذي له مغزاه الكبير في تاريخ العالم »(۱).

« لأن أشعل العرب سراجهم من ثقافة اليونان ، فإنهم مالبشوا أن أصبحوا شعلة وهاجة استضاء بنورها أهل الأرض »(٢).

وقبل الشُّروع في دراسة الحضارة الإسلاميَّة ، نطرح التَّساؤل التَّالي :

هل هناك حضارة عربيّة وإسلاميّة ، أو إنّ العرب القدماء لم يرفدوا نهر الحضارة بشيء ، وإنّ المسلمين كانوا وسطاء (سعاة بريد) ، ترجموا ونقلوا (المعجزة اليونانيّة) إلى أوربة ؟

يقول السِّير هنري مين Sir Henry Maine : « إذا استثنينا قوى الطَّبيعة العمياء ، لم نجد شيئاً يتحرَّك في العالم ، إلاَّ وهو يوناني في أصله  $^{(7)}$  .

ويقول فيليب حتّي - مردّداً ادّعاءات بعض المستشرقين - بحق العرب المسلمين : « وقاموا مقام الوسيط ، في أن نقلوا إلى أوربة خلال العصور الوسطى كثيراً من هذه المؤشّرات الفكريّة ، الّتي أنتجت بالتّالي يقظة أوربة الغربيّة ، ومهّدت لها سبيل نهضتها الحديثة » (1) .

<sup>(</sup>١) شمس العرب تسطع على الغرب ، زيغريد هونكه .

<sup>(</sup>٢) الكبياء عند العرب ، سلسلة من الشَّرق والغرب ، وليم أوسلر ، ص ٩

Semple Ellen Geography of The Mediterranean Region N.Y. 1931, 507 (7)

<sup>(</sup>٤) تاريخ العرب المطوُّل ٢/١ ، دار الكشَّاف للنَّشر والطِّباعة والتُّوزيع - بيروت .

وجوابنا عن هذا السُّؤال الهام ، التَّالي :

. الحضارة بساط نسجته وتنسجه أيد كثيرة ، كلّها تهبه طاقاتها ، وكلّها تستحق الثّناء والتّقدير ، ولا ننكر أنّ الحضارة العربيّة الإسلاميّة اعتمدت في غوّها وتطوّرها وازدهارها على حضارات عربيّة وشرقيّة سبقتها ، ولكنّها واصلت العطاء ، وقدّمت إلى بساط الحضارة ما طُلِبَ منها وأكثر .

والحقيقة العلميَّة تقول: إنَّ ازدياد المعلومات عن حضارات الشَّرق الأدنى ، كلمريَّة والسُّومريَّة والبابليَّة ..، يضطر المؤرِّخين إلى تعديل جذري في النَّظر إلى الحضارة اليونانيَّة فليست هناك (معجزة يونانيَّة) مطلقاً ولأنَّ الحضارة اليونانيَّة المتداد واقتباس للحضارة العربيَّة القديمة في وادي الرَّافدين ، ووادي النيّل وبلاد الشَّام ، فاليونانيُّون اقتبسوا من الحضارة العربيَّة في شرقي البحر المتوسِّط ومصر الشيء الكثير من مختلف العلوم ، وعاد إلينا على أنَّه عِلْم وطبِّ يونانيَّان ، ونُسِيَ الأصل أو تُنوسِيَ ، يقول ديورانت : « إنَّ اليونان لم ينشئوا الحضارة إنشاءً ، لأنَّ ما ورثوه منها أكثر ممًّا ابتدعوه ، وكانوا الوارث المدلَّل المتلاف لذخيرة من الفنِّ والعلم ، مضى عليها ثلاثة آلاف من السِّنين ، وجاءت إلى مدائنهم مع مغانم التّجارة والحرب " (٥) .

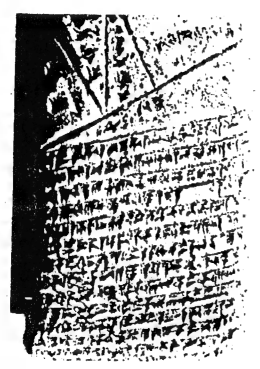
فَ (طاليس): [ ٦٢٤ ـ ٦٣٥ ق.م] من أوائل علماء اليونان المتخصّصين بالعلم ١٥ والحكمة ، زار مصر عدة زيارات ، ونقل معه العلوم الهندسيّة المتقدّمة من مدارس الإسكندريّة .

وَ ( فيثاغورس ) : [ ٥٧٢ - ٤٩٧ ق.م ] زار مصر عدّة مرَّات ، وتعلَّم فيها العلوم الرِّياضيَّة ، ومكث في بابل مدَّة طويلة ، ودرس علم الرِّياضيَّات فيها ، وبات من المعروف أنَّ نظريَّة مساحة المربَّع الْمُنْشأ على وتر مثلث قائم الزَّاوية ، تساوي مساحة المربَّع الْمُنْشأ على وتر مثلث قائم الزَّاوية ، تساوي مساحة المربَّع الضَّلعَيْن القائميْن ، أخذها فيثاغورس من بابل ، ونسبت إليه ،

<sup>(</sup>٥) قصَّة الحضارة: ١٠/٢

إنَّ لوحة ( تل حرمل ) الحجريَّة ، والَّتي عُثِر عليها في ضواحي بغداد ، تدلُّ على أنَّ البابليِّين سبقوا اليونان في حسابات المثلثات القائمة والمتشابهة بئات مئات السِّنين .

وَ ( ديمقراطس ) : [ ٤٧٠ \_ ٣٦١ ق.م ] ، وأفلاطون : [ ٤٢٧ \_ ٣٤٧ ق.م ] أقاما في مصر ، ودرسا فيها العلوم المصريَّة المختلفة الَّتِي نقلاها إلى اليونان .



\* لوحة تل حرمل: المدينة ألبابليّة (ضواحي بغداد) السبق رياضيّو هذه المدينة فيشاغورس وتالس إلى معرفة حسابات المثلّثات القائمة والمتشابهة بمئات السّنين

والطّب اليوناني استفاد الكثير الكثير من العلوم الطّبيّة المصريّة والبابليّة ، وشعار الأَّفعى رمزاً للشَّفاء ، اعتُقِد بأنَّه من ( أسقلابيوس ) اليوناني ، مع أنَّه في متحف اللَّوفر منحوتة من مدينة لكش العراقيّة ، تعود إلى عام ٢٠٠٠ ق . م ، فيها دورق عليه صورة الأَفْعَيَيْن تلتوي إحداها على الأُخرى ، يقف خلفها ( جوديا ) أمير لكش ، مكتوب

عليها: إنّها مهداة إلى ( نينكيش زيدا ) مع الشّفاء ، وأثبت ( ريجتال تومبسون ) في كتابه : النّباتات الطّبيّة الآشوريّة ، جدولاً بما اقتبسه اليونانيُّون من النّباتات الطّبيّة العربيّة منها (٢) :

| اللَّفظة اليونانيَّة | اللَّفظة العربيَّة اليوم | اللَّفظة الآشوريَّة |
|----------------------|--------------------------|---------------------|
| Myrrha               | الْمُرَّة                | Murra               |
| Termis               | الترمس                   | Tormus              |
| Azaolus              | الوزال ( البلُّوط )      | Arzallu             |
| Curcuma              | الكركم                   | Kurkamu             |
| Sesamum              | السُّمسم                 | Samassamu           |
| Saffaran             | الزَّعفران               | Azupiramu           |
| Amber                | العنبر                   | Anber               |
| Cherry               | الكرز                    | Karru               |
| Carob                | الخرُّوب                 | Marabu              |
| Cotton               | القطن                    | Kitu                |

ونقل اليونان الأبجديَّة الفينيقيَّة بين عامي : ٨٥٠ ـ ٧٥٠ ق.م " واعترف اليونان ١٥ بهذا النَّقل في قصَّة (قدموس) الَّذي أَدخل ستة عشر حرفاً ، وفي القرن السَّادس قبل الميلاد ، انتقلت الأبجديَّة إلى الرَّومان " وكتبت بها اللَّغة والآداب اللاَّتينيَّة " ومنها انتقلت إلى سائر العالم الغربي ، وكذلك فإنَّ الآراميِّين نقلوا أبجديَّتهم عن الفينيقيِّين ، وأخذها منهم الأنباط والتَّدمريُّون والهنود والأرْمَن ، وعدد كبير جداً من شعوب الشَّرق ، ومن أمِّ صفات الأبجديَّة الفينيقيَّة بساطتها " وسهولة استعالها .

<sup>(</sup>٦) الفيصل ، العدد ٩٢ ، مقالة د. غازي الحاجم .

ويقول ديورانت في قصّة الحضارة : بابل علّمت اليونان مبادئ الحساب ، وعلم الطّبيعة والفلسفة (٧) ، ويقول :

من بابل لا من مصر جاء اليونان الجوّالون إلى دويلات مدنهم بالقواعد الأساسيّة لعلوم الرّياضيّات والفلك والطّب والنّحو وفقه اللّغة وعلم الآثار والتّاريخ والفلسفة ، ومن دويلات المدن اليونانيّة انتقلت هذه العلوم إلى رومة ، ومنها إلى الأوربيّين والأمريكتين ، وليست الأسماء الّي وضعها اليونان المعادن ، وأبراج النّجوم والموازين ، والمقاييس ، وللآلات الموسيقيّة ، ولكثير من العقاقير ، ليست هذه كلها إلا تراجم لأسمائها البابليّة إلى اليونانيّة ، بينا استدّ فن العمارة اليونانيّة أشكاله وإلهامه من مصر وكريت (٨) .

ا حتَّى في الآلهة ، فعشتار البابليَّة هي استارثي عند اليونان ، وهي النوذج الذي صاغ اليونان على أمثاله آلهتهم أفروديت ، والرومان فينوس (٩) .

لما سبق ، ولأسباب أخرى كثيرة نقول : إنّ المعجزة اليونانيّة المزعومة - كا يقول جورج سارتن في كتابه « تاريخ العلم » -: لها أبّ وأمَّ شرعيّان ، أمّا أبوها فهو تراث مصر القديمة ، وأمّا أمّها فهي ذخيرة بلاد ما بين النّهرين ، والشّرق القديم مهد الحضارات ، والمعلم الأوّل للبشريّة في الجالين : المدنيّة المادّيّة والعلوم كلّها ، وفي الجال الرّوحي والمعتقدات الدّينيّة .

وجاء في كتاب ( انتصار الحضارة )(١٠٠ : الشَّادوف المصري أقدم أنواع الأجهزة لرفع المياه لريِّ الحقول ، وأقدم السَّاعات في العالم مِزْوَلَة مصريَّة تحمل اسم الملك

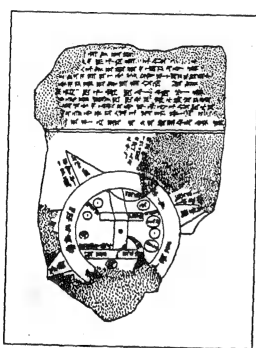
<sup>(</sup>V) قصة الحضارة 1 ١٨٧/٢

<sup>(</sup>٨) قصة الحضارة: ٢٦٢/٢

<sup>(</sup>١) قصة الحضارة : ٢١٥/٢

<sup>(</sup>١٠) انتصار الحضارة (تاريخ الشّرق القديم) ، جيس هنري برستد « ترجمة د. أحمد فخري ، نشر الجامعة العربيّة » الإدارة الثّقافيّة .

تحوتمس الثَّالث ، وبعد عهد تحوتمس الثَّالث بما يقرب من ألف سنة ، اقتبس اليونانيُّون هذا النَّوع من السَّاعات ، والسَّاعة محفوظة اليوم في متحف برلين ، بعد أن رقَّمها العالم الأثري بوخارست .



\* خريطة العالم كا وضعها البابليّون السدّائرة الكبرى تقشّل الحيسط ، والسدّوائر الصبّعرى تعتوي على بابل وغيرها من المدن ، وفيا عدا ذلك توجد الجبال ، وغياض الدّلتا البابليّة ، أمّا الكتابة فهي سجل لحملات سارجون ملك أكاد .

« ولقد ترك علم الفلك الكلداني (١١) أثراً لا يُمْحى في تقوينا فيا يتعلَّق بالأساء التي نطلقها على أيَّام الأُسبوع ، فهذه الكواكب الخسية .. (عطارد ، والزَّهرة ، والمرِّيخ ، والمشتري ، وزحل ) ، بالإضافة إلى الشَّهس والقمر ، تكوِّن مجموعة من سبعة أجرام ساويَّة ، كان كلَّ منها إلهاً على جانب عظيم من الأهميَّة ، ولمَّا كانت العبادة الكلدانيَّة قد انتشرت في سوريَّة وذاعت ، فقد جرت العادة أخيراً على العبادة والتَّغني

<sup>(</sup>١١) الدُّولة الكلدانيَّة : هي الدُّولة البابليَّة الثَّانية : [ ٦٢٦ ـ ٥٣٩ ق.م ] .

بدح كل ّإله منها في يوم خاص مُعيّن ، وهكذا كانت عبادة كل ّإله من هذه الآلهة تتكرّر بعد مرور سبعة أيّام ، ثمّ أطلق اسم الإله الّذي يُعْبَد في يوم ما على ذلك اليوم نفسه ، وهكذا أصبح اليوم المكرّس لعبادة الشّمس الأحد ( يوم day ـ السّمس ) ، وهكذا حتّى وبات اليوم الخاص بعبادة القمر الإثنين ( يوم day ـ القمر Mon ) ، وهكذا حتّى نهاية الأسبوع ، وعُرف اليوم الأخير الختص لعبادة زحل باسم يوم سارتن وهو يوم السّبت ، ولمّا كانت اللّغة الإنكليزيّة قد وصلت عن طريق الشّعوب الشّماليّة ، فقد دخلت فيها بعض العناص النورسيّة ، وظهرت في أساء أيّام الأسبوع ، مثل : Wodon s day ، Wednes day أي يوم الأربعاء ، و Wodons day أي يوم الرّبعاء أي يوم من الخيس ، ومع هذا ، فإنّ هذه الأسماء جميعها ترجع إلى الآلهة البابليّة القديمة ، الّي يوم من أيّام الأسبوع » (١٢) .

### أمًّا الحضارة الإسلاميّة:

فقد أخذ المسلمون من الحضارات السَّابقة ، ولكن لم ينقلوها كما هي ، إنَّهم أعادوا التَّفكير والنَّظر تماماً في العلوم اليونانيَّة ، فما ورَّتُه المسلمون إلى أُوربة يختلف كثيراً عَّا التَّفكير ورثوه من سابقيهم .

والمنهج العلمي هو أجلٌ خدمة أسدتها الحضارة الإسلاميَّة إلى العالم ، فَالإغريق ( اليونان ) اقتبسوا ونظَّموا وعَّموا ووضعوا النَّظريَّات ، ولكن روح البحث والتَّدقيق والتَّحقيق للوصول إلى المعرفة اليقينيَّة ، وطرائق العلم الدَّقيقة ، والملاحظة الدَّائبة كانت عريبة في المزاج الإغريقي ، والمسلمون هم أصحاب الفضل في تعريف أوربة بهذا كلَّه ، فالعلم الأوربي مدين بوجوده للمسلمين (١٣) .

<sup>(</sup>۱۲) انتصار الحضارة ، جيس هنري برستد ، ص ۲۳۳ ـ ۲۳۲

<sup>(</sup>١٣) أورد هـــذا القـول روم لانــدو، وهـو لبريفو Briffoult في كتــابــه (تكـوين الإنسانيّة): Making of Humanity

فللحضارة الإسلاميَّة الفضل الكبير في المحافظة على التراث القديم والتَّراث اليوناني أيضاً ، لأنَّ الأُوربيِّين كانوا يجهلون العديد من مؤلَّفات اليونان ، الَّتي اعتمدت في الحوادث وأعظمها شأناً في تاريخ العالم »(١٥)

تقول المستشرقة الألمانيَّة زيغريد هونكه في كتابها (شمس العرب تسطع على الغرب) : « إنَّ ما قيام به العرب المسلمون لهو عمل إنقاذي له مغزاه الكبير في تاريخ ه العالم » .

« لمدَّة خمسة قرون سيطر الإسلام على العالم بقوَّته وبعلومه وبحضارته المتفوِّقة ، وكوريث لكنوز العلوم والفلسفة الإغريقيَّة ، نقل الإسلام هذه الكنوز بعد أن أغناها بالفكر الإسلامي إلى أوربة الغربيَّة ، وكان أن وسَّع الإسلام آفاق الفكر الأوربي في القرون الوسطى ، وترك ملامحه العميقة على الحياة والفكر الأوربيين »(١٠) . لذلك ، قرر ديورانت أن نقل علوم اليونان إلى أوربة وإعادة النَّظر فيها : « من أجل الحوادث وإعظمها شأناً في تاريخ العالم »(١٠) .

« إنَّ الحضارة الإسلاميَّة المبتكرة ، لم تأخذ من الحضارة الإغريقيَّة ، أو الحضارة المنديَّة ، إلا بقدر ما أخذ طاليس أو فيثاغورس من الحضارتَيْن البابليَّة والمصريَّة .

لقد طوَّر المسلمون " بتجاربهم وأبحاثهم العلميَّة " ماأخذوه من مادَّة خام عن ١٥ الإغريق " وشكِّلوه تشكيلاً جديداً ، فالمسلمون في الواقع ، هم الَّذين ابتدعوا طريق البحث العلمي الحق القائم على التَّجربة .

إنَّ المسلمين لم ينقذوا الحضارة الإغريقيَّة من الزَّوال وحسب ، بل ونظَّموها ورتَّبوها ، ثمَّ أهدوها إلى الغرب ، إنَّهم مؤسِّسو الطُّرق التَّجريبيَّة في الكيماء والطَّبيعة والحساب والجبر والجيولوجيا وحساب المثلَّثات وعلم الاجتماع ، وبالإضافة إلى عدد ٢٠

Jacques C. Riesler: La civilisation arabe, Paris 1955 (12)

<sup>(</sup>١٥) قصَّة الحضارة ١٨٠/١٣ (

لا يحصى من الاكتشافات والاختراعات الفرديَّة في مختلف فروع العلوم ، الَّتِي سُرق العليم أغلبها ونُسِبَ لآخرين ، لقد قدَّم المسلمون أثمن هديَّة ، وهي طريقة البحث العلمي الصَّحيح ، الَّتِي مهَّدت أمام الغرب طريقة لمعرفة أسرار الطبيعة وتسلطه عليها اليوم »(١٦) . لقد أنقذوا الحضارة اليونانيَّة ، ونقدوا مواطن الخلل ، وصحَّحوا الخطأ فيها ، ونظموها ، وأضافوا إليها الكثير .

لقد ارتقى العرب المسلمون بالحضارة الإنسانيّة عندما جاء دورهم في بنائها ، منذ نزل الوحي الأمين به ﴿ اقرأ ﴾ على قلب محمّد بن عبد الله عَلَيْكَ ، فنقلوا ، وترجموا ، وصحّحوا ، ودرسوا ، ثمّ أضافوا فأبدعوا .

﴿ اقرأ ﴾ نور حضارة انطلق من غار حراء ، فأشرقت به الأرض ، وأحيا أمَّة الله والله من على هامش تاريخ الأُم آنذاك ، فأصبحت أُمَّة عقائديَّة تحمل رسالة ربَّانيَّة ، وقدَّمت للعالم أروع الصُّور الأخلاقيَّة والإنسانيَّة ، ودولة مترامية الأطراف ، احتوت الحضارات وهضتها " لتبدع وتقدِّم حضارة إسلاميَّة ، رفدت مسيرة نهر الحضارة الإنسانيَّة ، بما هو مطلوب منها على أثمِّ وجه ، وأبهى صورة .





<sup>(</sup>١٦) شمس العرب تسطع على الغرب: ٤٠١/٤٠٠



# الحضارة العربيَّة الإسلاميَّة

مصادر التشريع، نظام الحكم: الخلافة، الوزارة، الإمارة، الحسبة، القضاء، الشرطة، الدُّواوين، بيت المال، البريد وصاحب الخبر، الجيش والأسطول، النَّشاطات الاقتصاديَّة، المجتمع، الحياة الفكريَّة، المظهر الفني.



تمهيد لمحة تاريخيَّة

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ رَحْمَةً لِلمَالَمَينَ ، قُلُ إِنَّمَا يُـوحَى إِلَيَّ أَنَّمَ لِلمَالَمَةِنَ ، قُلُ إِنَّمَا يُـوحَى إِلَيَّ أَنَّمَ الْمُكُمُ إِلَّةً وَاحِدٌ فَهَلُ أَنْتُمُ مُسُلِمُونَ ﴾ . ٥ الأنساء: ٧٧/١٠ - ١٠٤]

ولد محمَّد بن عبد الله عَلِيْكُ في ٢٠ نيسان (إبريل) سنة ٥٧١ م، [٥٣ ق.ه]، وهي السَّنة المعروفة بعام الفيل، مات أبوه قبل أن يولد، وتوفِّيت أمَّه وهو في السَّادسة من عمره.

عُرِفَ بين قومه شابًا ذا مروءة ووفاء ، وحسن جوار ، وعفّة وشجاعة وصدق ، ا وأمانة حتَّى سُمِّي ( الأمين ) ، لم يسجد لوثن ، ولم يشرب خمراً ، تزوّج ( الطَّاهرة ) خديجة بنت خويلد ، وأنجب منها ستَّة أطفال ، منهم فاطمة رضي الله عنها .

وفي الأربعين من عمره عَلِيلًا ، وبينا كان يتحنَّث يتعبّد معتزلاً الأصنام في غار حراء ، نزل عليه الوحي يوم الإثنين ١٧ رمضان ١٣ ق.هـ ، ( ٦١٠ م ) ، وكانت أولى كلمات القرآن الكريم : ﴿ اقْرَأَ ﴾ ، ثمَّ توالت الآيات والسُّور ، واعتنق هذا الدّين الجديد ( الإسلام ) ، الذي من أهمّ أركانه التّوحيد المطلق لله عزّ وجل " : ﴿ قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدٌ ﴾ ، ومن أجلّ أهدافه كرامة الإنسان وحُرّيّته : ﴿ وَلَقَد كَرَّمْنَا بَنِي آدَمَ ﴾ ،

﴿ لا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ ﴾ ، اعتنقه بعض المتَّصلين بالرَّسول الكريم عَيُّنَيَّةٍ ، وهم من أعزّ رجال قريش ، كأبي بكر الصِّدِّيق ، وعثان بن عفّان ، والزَّبير بن العَوَّام ، وسعد بن أبي وقَّاص ، وعبد الرَّحن بن عوف ، وطلحة بن عبيد الله ، وأبي عبيدة بن الجرَّاح ، والأرق بن أبي الأرق ..

استرّت هذه الفترة الّتي سُمِّيت « دعوة الأفراد » • وآمن بها السّابقون الأوَّلون ، ثلاث سنوات ، لتبدأ بعدها فترة الجهر بالـدَّعوة ، فآذت قريش المستضعفين ، وأذاقتهم مرَّ العذاب • فنصحهم عَلِيلًا بالهجرة إلى الحبشة : « فإنَّ بها ملكاً لا يُظْلَمُ عنده أحد ، وهي أرض صدق ، حتَّى يجعل الله لكم فرجاً ممَّا أنتم فيه » .

ثمَّ كانت هجرته عَلِيْكُ إلى المدينة المنورة (يثرب) ، وسببها المباشر ، وصول قريش إلى قرار بقتل رسول الله عَلِيْكُ ، بعد أن فَقدَ الحامي والنَّصير ، عمَّه أبا طالب ، وزوجه خديجة . وسبب انتقاء يثرب داراً للهجرة ، إسلام عدد من أهلها ، من الأوس والخزرج في مواسم الحجِّ ، في بيعتَي العقبة الأولى والثَّانية . واتَّخذ المسلمون من هذه الهجرة بداية للتَّأريخ الهجري ، الَّذي وافق سنة ٦٢٢ م ، ونشأت بهذه الهجرة حكومة نظاميَّة في المدينة ، فتحوَّلت قريش من الإيناء الشَّخصي في مكنة ، إلى حرب معلنة للقضاء على العقيدة ، التي اتَّخذت المدينة المنوَّرة عاصمة لها .

استطاع رسول الله عَلَيْكُم أن يقيم رابطة العقيدة مقام رابطة الأسرة والدَّم ، فوحَّد بين قلوب كانت متباينة ، وبين أفراد فرَّقتهم بالأمس العصبيَّة القَبَليَّة ، وجمعتهم اليوم شخصيَّة فريدة قويَّة ، متَّصلة بالله تتلقَّى وحياً وأوامر إلهيَّة ، وافية عطالب البشريَّة الخلقيَّة والرَّوحيَّة والحياتيَّة .

ولمَّا تفاقم أذى قريش المشركة ، أُذِنَ بالجهاد ، وهو القتال الخالص لله تعالى ، وللدِّفاع عن النَّفس ، وتذليل العقبات الَّتي تقف في سبيل نشر عقيدة أمر الله بها أن

تنشر ، ولكي لا يخشى من يريد اعتناق الإسلام الفتنة عن دينه ، فكانت معركة بدر الكبرى في السّنة الثّانية للهجرة ، حيث حقَّق المسلمون نصراً حاساً ولأوَّل مرَّة على قريش المشركة ، وتوالت السّرايا والغزوات ، حتَّى عاد عَلَيْكُمْ منتصراً فاتحاً إلى مكَّة سنة ٨ ه.

كانت وفاته عَلَيْكُ بعد حجّة الوداع بثلاثة أشهر ، وذلك في يوم الإثنين ١٣ ربيع الأوَّل سنة ١٦ هـ ، الموافق ٨ حزيران ( يونية ) سنة ١٣٢ م ، وهو في الشَّالثة والسِّتِين من عمره ، بعد أن بلغ الرِّسالة ، وأدَّى الأمانة . لم يتغيَّر عَلِيْكُ في الرُّخاء عَّا كان عليه في الضَّرَاء ، ولم تبعث انتصاراته في نفسه الفخر والزَّهو ، لأَنَّها لم تكن لمأرب شخصي عنده ، « ولمَّا بلغ أوج سلطانه ظلَّ محتفظاً بالبساطة في مظهره وأخلاقه ، حكم الجزيرة وبقي يحتقر أبَّهة الْمُلْك ، عشي بلا حرَّاس ، ولا يقوم دون أصحابه ١٠ الحَيَّاب » (١٠) .

لقد امتاز عَلَيْكُ : « بوضوح كلامه ، ويسر دينه ، وقد أتم من الأعمال ما يدهش العقول ، ولم يعهد التَّاريخ مصلحاً أيقظ النَّفوس ، وأحيا الأخلاق ، ورفع شأن الفضيلة في زمن قصير ، كا فعل محمَّد »(٢) .

• وإذا ماحكمنا على العظمة بما كان للعظيم من أثر في النّاس ، قلنا إنَّ مُمَّداً كان ١٥ من أعظم عظهاء التّاريخ • فقد أخذ على نفسه أن يرفع المستوى الرَّوحي والأخلاقي لشعب ألقت به في دياجير الهمجيّة حرارة الجو • وجدب الصّحراء ، وقد نجح في تحقيق هذا الغرض نجاحاً لم يدانِه فيه أي مصلح آخر في التّاريخ كلّه .. " " .

وبعد رسول الله عَلِيلَةٍ قامت دولة الخلفاء الرَّاشدين : [ ١١ \_ ٤٠ هـ ] ، وهم :

<sup>(</sup>١) المثل الأعلى في الأنبياء ، خوجة كال الدِّين .

Muir: The Life of Muhammed P. 523, 528 (Y)

<sup>(</sup>٣) قصّة الحضارة : ٤٧/١٣

أبو بكر الصِّدِّيق رضي الله عنه : [ ١١ - ١٣ هـ = ٦٣٢ - ٦٣٤ م] ، الَّذي وطَّد دعامُ الدَّولة الإسلاميَّة بقضائه على حركة الرِّدَّة ، وتوجيهه الجيوش إلى الفتح في العراق وبلاد الشَّام ، لا لِفَرُض عقيدة ، بل لإنهاء ظلم ، ونشر إنسانيَّة وإخاء ومساواة .

عر بن الخطّاب رضي الله عنه : [ ١٦ - ٢٣ هـ = ٦٣٢ - ١٦٤ م] ، الّاذي نظّم مثون الدّولة ، وعّت في عهده ـ وبتوجيه منه ـ فتوح عظية في بلاد الشّام بعد اليرموك ١٣ هـ ، بقيادة خالد بن الوليد ، وأبي عبيدة بن الجرّاح ، وفي العراق بعد القادسيّة ١٤ هـ بقيادة سعد بن أبي وقّاص ، وفي مصر بعد فتح حصن بابليون سنة ١٩ هـ على يد عرو بن العاص ، وفي فارس بعد نهاوند سنة ٢١ هـ ، بقيادة النّعان بن مقرّن المزني .

ا عثان بن عفًان رضي الله عنه : [ ٢٣ \_ ٣٥ هـ = ٦٤٢ \_ ٢٥٦ م ] ، الله عنه عهده أرمينية ، وقبرص ، والشَّمال الإفريقي .

على بن أبي طالب رضي الله عنه : [ ٣٥ - ٤٠ هـ = ٦٥٦ - ٢٦١ م] ، الّذي جابه يداً خفية حرّكت فتنة قادها عبد الله بن سباً ، فتنة لم يكن الصّحابة الكرام أبطالها ، بل آخرون منافقون علوا من وراء ستار بدهاء ومكر ، فكانت معركة الجل ، ومعركة صفين الّتي انتهت بالاتّفاق على التّحكيم بين علي ومعاوية بن أبي سفيان ، وفي مدينة الكوفة مقرّ علي رضي الله عنه ، وبينا كان يوقظ النّاس لصلاة الفجر ، إذا بعبد الرّحن بن ملجم الخارجي يترصّده بحسام مسموم ، وبضربة غادرة قتل ابن ملجم عليّاً رضي الله عنه ، لتنتقل الخلافة إلى الدّولة الأمويّة : [ ٤١ - ١٣٢ هـ = عليّاً رضي الله عنه ، لتنتقل الخلافة إلى الدّولة الأمويّة : [ ٤١ - ١٣٢ هـ الربعة عشر خليفة ، أشهرهم :

معاویة بن أبي سفیان : [ ت ٦٠ هـ = ٦٨٠ م ] ، وهو مؤسّس الدّولة ، بلغ اسطـولـه رودس ، وبعض جـزر بحر إیجـة ، وحـاصر عـاصـة الرّوم البیزنطیّین

القسطنطينيَّة ، وأتمَّ الفتح في الشَّمال الإفريقي على يد عقبة بن نافع باني مدينة القبروان سنة ٥٥ هـ .

ومروان بن الحكم الَّذي كان من ذوي الرَّأي والفصاحة والشَّجاعة ، وعبد الملك بن مروان : [ ٦٥ - ٨٦ هـ = ٢٠٥ م ] ، الَّذي عرَّب السَّواوين والنَّقد ، وبلغت الدَّولة الأَّمويَّة قَّة مجدها ، وذروة فتوخها أيَّام الوليد بن عبد الملك : [ ٨٦ - ٩٦ هـ = ٥٠ ٧٠٥ م ] ، ففي عام ٩٣ هـ تمَّ فتح سمرقند في ما وراء النَّهر على يد قتيبة بن مسلم الباهلي ، وفتح الدَّيْبُلُ (٤) على يد محمد بن القاسم الثَّقفي ، وفتح طليطلة في الأندلس على يد طارق بن زياد وموسى بن نصير .

وعمر بن عبد العزيز: [ ٩٩ - ١٠١ هـ ] ، الخليفة الرَّاشدي الخامس ، الَّذي كانت العلماء معه تلامذة ، والَّذي أعاد إلى الإسلام صفاءه ، ونظم حركة ملؤها الحماسة في نشر الإسلام بالحكمة والموعظة الحسنة ، يذكر توماس أربولد (٥) : « وبلغ من تسامح عمر بن عبد العزيز ورعايته لأهل الذَّمَّة ، وما ذاع عن زهده وورعه وتقشَّفه ، أن أحد كتَّاب النَّساطرة كان يضيف كلمات التَّبجيل والتَّقديس إلى اسم الرَّسول عَلِيلَة ، وإلى أساء الخلفاء الأول كلَّا عرض لذكرهم ، ويستنزل رحمة الله على عمر بن عبد العزيز » .

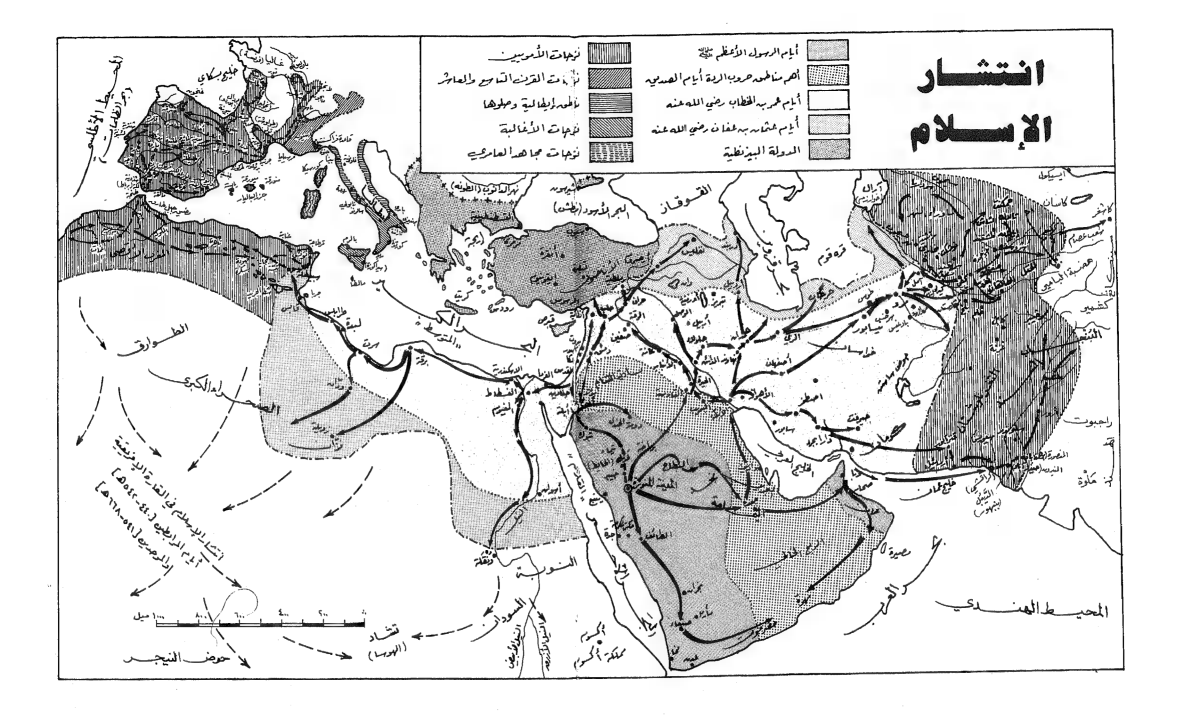
لقد سقطت الدَّولة الأُمويَّة سنة ١٣٢ هـ = ٧٥٠ م لأسباب كثيرة ، منها نظام ولاية العهد ، الَّذي أوصل إلى الحكم أحياناً من ليس أهلاً له ، وخصوصاً تولية العهد لاثنين ، حيث ظهر التَّنافس بين أفراد البيت المالك على أثرها .

والرُّوح العصبيَّة هي السَّبب الثَّاني لسقوط الدُّولة الأُمويَّة ، تلك الرُّوح الَّتي

<sup>(</sup>٤) الدُّيْبُل ( كراتشي حاليّاً ) ، قرب مصبّ نهر السّند في بحر العرب ، على الحيط الهندي .

<sup>(</sup>٥) الدَّعوة إلى الإسلام ، ص: ٢٦٦

/ Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)



بُعِثَت بين القبائل العربيَّة ، كا بدأ التَّعصُّب للعرب يظهر على الألسنة ، وفي نتاج الفكر ، وفي سياسة السدَّولة ، فمن الطَّبيعي أن يحنق الموالي على الأمويين ، ومن الطَّبيعي أيضاً أن يتلسّوا فرصاً للإيقاع بها ، فلما نشطت الدَّعوة العبّاسيَّة ، انضُّوا الطَّبيعي أيضاً أن يتلسّوا فرصاً للإيقاع بها ، فلما نشطت الدَّعوة العبّاسيَّة ، انضُول اليها لينالوا حقوقهم الَّتي هَضِمَت ، ولقد فطن العبّاسيَّون حقاً إلى ما يكن في نفوس الموالي نحو بني أُميَّة ، فاستعانوا بهم في نشر الدَّعوة العبّاسيَّة في خراسان ، ولم تلبث الرَّايات السيود ، رايات العبّاسيِّين أن باغتت الرَّايات البيض ، رايات بني أُميَّة ، وقضت عليها ، ويُعَدُّ زوال الرَّايات البيض ، تحجياً للنَّفوذ العربي ، الذي تعصبً له الأُمويُون ، وإنحازوا إليه (١) .

قامت الدّولة العبّاسيّة سنة ١٣٢ هـ = ٧٥٠ م (٧) ، وانتقلت العاصمة من دمشق إلى بغداد أيّام أبي جعفر المنصور: [ ١٣٦ ـ ١٥٨ هـ = ٧٥٤ م ] ، الّـذي كان من الحزم وصواب الرَّأي ، وحُسْن السّياسة ما تجاوز كلَّ وصف (٨) ، « كان المنصور من عظهاء الملوك وحزمائهم وعقلائهم وعلمائهم ، وذوي الآراء الصّائبة منهم ، والتّـدبيرات السّديدة ، وقوراً شديد الوقار ، حَسَن الْخُلُق في الخلوة .. »(١) .

وبلغت الدَّولة العبَّاسيَّة ذروة مجدها ، وأوج عظمتها أيَّام هارون الرَّشيد : [ ١٧٠ - ١٩٣ هـ = ١٩٣ - ١٨٩ م ] ، سيِّد ملوك بني العبَّاس بلا منازع ، بلغ بملكهم مالم يبلغه أحد قبله ولا بعده من سعة الآفاق ، وهيبة السَّلطان ، وتأمين الحدود والثُّغور ، عرفه الشَّرق من الصِّين ، وعرفه الغرب حتَّى فرنسة ، فترنَّم بسيرته ، وبعظمة دولته ، وبنظامها ، ورفاهيتها ، وعلمها .. من لم يقرأ التَّاريخ ، أو يهم به .

<sup>(</sup>٦) عوامل النَّص والهزيمة عبر تاريخنا الإسلامي ، ص ٩٧

 <sup>(</sup>٧) الَّتي توالى خلالها سبعة وثلاثون خليفة ، أوَّلهم أبو العباس السَّفّاح ، وآخرهم المستعصم بالله ، كا قامت إمارة أمويّة في الأندلس ، أسَّسها عبد الرَّحمن الدّاخل ( صقر قريش ) .

<sup>(</sup>٨) مروج الذِّهب : ٢٤٥/٢ـ٢٤٦

<sup>(</sup>٩) الفخري : ١٤٢/١٤١

وبطلب من الرَّشيد وضع الفقيه الشَّهير، قاضي القضاة، أبو يوسف يعقوب بن إبراهيم بن حبيب كتاب ( الْخَرَاج ) ، أثراً من أجمل الآثار التَّاريخيَّة الاقتصاديَّة للدَّولة الإسلاميَّة منظَّم واردات بيت المال حسب الكتاب والسُّنَّة ، كي لا يقع حيف على الرَّعيَّة ، أو يثقل الجور كاهلهم .

كا وضع قاضي القضاة بعد أبي يوسف ، محمد بن الحسن الشَّيباني كتاب ( السَّير • الكبير ) ، وهو أول كتاب في العلاقات الدَّوليَّة .

وكانت بغداد (١٠) في عهد الرَّشيد ، قبلة العلم والعلماء من جميع الأمصار الإسلاميَّة ، يرحلون إليها ليتِّموا ما بدؤوا من علوم وفنون ، فهي المعهد العالي للتَّخصُّص .

وفي زمن ابنه عبد الله المأمون: [ ١٩٨ ـ ٢١٨ هـ = ٨١٣ م ] ، ( الخليفة العَالِم ) ، يتشَّل عصر ازدهار الحضارة العربيَّة الإسلاميَّة ، بازدهار بيت الحكمة ، أعظم ١٠ مكتبات العالم آنذاك ، وبتشجيع العلم والعلماء ورعايتهم .

بدأ عصر الضَّعف يسري في كيان الدَّولة العبَّاسيَّة بعد الواثق ( ٢٣٢ هـ ) ، وجوته انتهى العصر الذَّهبي للدَّولة العبَّاسيَّة ، وصارت ميداناً للدَّسائس ، وغدت في أيدي الأتراك ، يُوَلُّون ، ويعزلون ، ويحبسون ، ويقتلون ، ومن هنا بدأ العامل الرَّئيس في اضحلال الدَّولة العبَّاسيَّة وسقوطها ، فظهرت الدُّول المستقلَّة ، وشبه المستقلَّة ، ٥٠ كالطَّاهريَّة ، والصَّفَّاريَّة ، والسَّامانيَّة ، والغزنويَّة ، والغوريَّة ، والفاطميَّة ، والزَّيديَّة . مع إعلان الخلافة في الأندلس سنة ٣١٦ هـ .

وركن المستعصم بالله \_ آخر خلفاء العبّاسيّين \_ إلى وزيره مؤيد الـدّين العلقمي " الّذي أهلك الحرث والنّسل ، وأرسل التّتار سِرّاً ، وناصحهم " وصار إذا جاء خبر منهم كته عن الخليفة " بينها يطالع التّتار بأخبار الخلافة ، وطلب أن يكون نائبهم " ٢٠

<sup>(</sup>١٠) الَّتي سكنها أيَّام الرَّشيد مليونان من البشر ، تتعالى فيها القصور ، وتجري إليها التَّجارة من أقصى الأرض إلى أقصاها ، ومن شرقي آسية حتَّى أواسط أُوربة وأعالي النّيل في إفريقية .

فوعدوه بذلك ، وقصدوا بغداد ، فوصلوها سنة ٢٥٦ هـ = ١٢٥٨ م ، وقتلوا المستعصم بالله ، لتنقضي بمقتله الخلافة العبّاسيّة ، ولم يتم للعلقمي ماأراد ، وذاق من التّتار الذّلّ والهوان ، فمات كمداً وغمّاً .

قامت دويلات أعلنت تبعيَّتها لبغداد ، كانت ومضات رائعة ، في ركب الخضارة ، منها : الدَّولة الغزنويَّة (١١) في أفغانستان والبُنجاب ، ودولة المرابطين (١٢) والموحِّدين (١٣) في المغرب الأقصى والأندلس ، والدَّولة النُّوريَّة (١٤) والصَّلاحيَّة (١٥) في مصر وبلاد الشَّام .

كا بلغت الأندلس أيَّام عبد الرَّحن النَّاصر: [ ٢٧٧ ـ ٣٥٠ هـ = ٨٩٠ ـ ٩٦١ م ] أوج نهضتها ، حتَّى غدت قرطبة جوهرة العالم ، يؤمَّها طلاَّب العلم الأُوربيُّون لينهلوا من معين جامعاتها ومعاهدها العالية .

وشهد الشَّرق الأوسط في مطلع القرن السَّادس عشر للميلاد صراعاً أدَّى إلى تغيير في حدوده الجغرافيَّة ، وكان هذا الصِّراع بين ثلاث قوى ، حين التقت مناطق نفوذ العثمانيِّين والماليك ، بمنطقة نفوذ الصَّفويِّين الفُرس (١٦١ ، ومال ميزان القوى لصالح العثمانيِّين بعد انتصاره على الصَّفويِّين في شالديران (آب ١٥١٤ م) ، وبدأ الاحتكاك بينهم وبين الماليك بسبب اعتداء الماليك على قوافل المؤن العثمانيَّة ، وفي ٢٣ آب ١٥١٦ التقى سلطان الماليك قانصوه الغوري بالعثمانيِّين الَّذين كانوا بقيادة سليم الأوَّل ، وذلك شمالي حلب في مرج دابق ، فتغلَّب العثمانيُّون على الماليك ، ودخلوا حلب ودمشق والقاهرة بعدها .

<sup>(</sup>١١) الدَّولة الغزنويَّة : [ ٣٥١ ـ ٥٨٢ هـ = ٩٦٢ ـ ١١٣٦ م ] .

<sup>(</sup>١٢) المرابطون : [ ٤٣٠ ـ ٤١٥ هـ = ١٠٣٨ ـ ١١٤٧ م ] .

<sup>(</sup>١٣) الموحَّدون : [ ٤١٥ ـ ٦٦٨ هـ = ١١٤٧ ـ ٢٦٦١ م ] .

<sup>(</sup>١٤) نور الدِّين محمود بن زنكي : [ ٥٤١ ـ ٥٦٩ هـ = ١١٤٦ ـ ١١٧٣ م ] .

<sup>(</sup>١٥) صلاح الدّين الأيوبي: [ ٥٣٢ ـ ٥٨٩ هـ = ١١٣٧ ـ ١١٩٣ م].

<sup>(</sup>١٦) عوامل النُّصر والهزيمة عبر تاريخنا الإسلامي ، ص ١٢٦

لماذا انتصر العثانيُّون في شالديران ، وانهزم الصَّفويُّون ؟ ولماذا انتصر العثانيُّون في مرج دابق ، وانهزم الماليك ؟

لقد انتصر العثمانيُّون بسبب تسلحهم الحديث ، وصناعتهم لمدافعهم وبنادقهم النَّاريَّة ، مع حسن استخدامها ، وانهزم الصَّفويُّون والماليك بسبب جمودهم ، وإهمالهم الأسلحة النَّاريَّة الحديثة ، واعتادهم على الأسلحة القديمة الَّتي تجاوزها الزَّمن .

وبالفعل ظهر في بلاط عبّاس الكبير الصّفوي : [ ١٥٨٨ - ١٦٢٩ م ] مغامران إنكليزيّان ، وهما السّير أنطوني والسّير روبرت شيرلي ، اللّذان مكّناه آخر الأمر ، وبمساعدة صانع مختص بصناعة المدافع كان يصحبها ، من أن يسلّح الجيش الصّفوي بسلاح المدفعيّة ، هذا السّلاح الّذي كان يعوز الصّفويّين من قبل ، واستغلَّ الصّفويّون الفرص فيا بعد ، فعندما انهمكت الإمبراطوريّة العثمانيّة في حروبها مع الإمبراطوريّة النّمساويّة المقدّسة ، أعلن عبّاس الكبير الصّفوي الحرب على العثمانييّن عام ١٦٠٢ م ، وبحرّن بجيشه الجديد من استرداد تبريز ، والوصول إلى بغداد .

أمّا الماليك ، فقد اعتد جيشهم كليّاً على الفروسيّة التّقليديّة من سيف ورمح ، ومالوا أيضاً إلى الرّاحة والتّرف ، حتّى إنّ غالبيّة الميادين الّتي بنيت للتّدريبات العسكريّة الحربيّة تهدّمت ، ولم تُبْنَ ميادين جديدة ، ولما حاولوا إدخال الأسلحة ١٥ الحديثة في جيشهم ، جاء ذلك متأخّراً ، بسبب تدهور الأحوال الاقتصاديّة ، الّتي سببها تحوّل طرق التّجارة العالميّة من شواطئ بلاد الشّام ومصر ، إلى رأس الرّجاء الصّالح .

وهذا الجمود الذي سبّب انهزام الماليك في مرج دابق ، وقعت فيه الدَّولة العثمانيَّة في سنيِّها الأخيرة ، فأضَّ ذلك بالإسلام والمسلمين ، لقد أصبحت القاعدة في أواخر ، للوَّولة العثمانيَّة ، إبقاء القديم على قدم ، كرهوا التَّغيير ، فسبقهم الزَّمن ، وتقدَّمت العلوم وازدهرت الصّناعات ، وهيهات أن يقف الجمود والمحنَّطون في وجه مطامع

الأُوربيِّين المستعمرين ، الَّذين امتلكوا مع مطامعهم وحقدهم ودسائسهم وسائل الحرب الحديثة ، والصِّناعة المتقدِّمة ، فسقطت الدَّولة العثانيَّة أمام ضربات الطَّامعين بأراضيها من قياصرة الرُّوس ، وأباطرة أُوربة ، الَّذين يهمهم ثروة الشَّرق ، ومركزه الاستراتيجي الهام .





# المظهَرُ السِّياسي مَصِادِرُ التَّشريع

﴿ إِنَّ هذا القُرآنَ يَهُدِي لِلَّتِي هِيَ الْقَرَمُ وَيُبَتَّمُ الْمُؤمنينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّالِحاتِ أَنَّ لَهُمُ الْجُوا كَبِيراً ﴾ .
 الصَّالِحاتِ أَنَّ لَهُمُ الْجُوا كَبِيراً ﴾ .
 [ الإسراء : ١/١٧ ]

١.

10

إِنَّ النَّظمِ التَّشريعيَّة في الإسلام رُسِمَت حدودها ، ووُضِّحت معالمها في القرآن الكريم ، وسُنَّة رسول الله عَلِيلِيِّ ، وأنبأ عَلِيلِيٍّ عن المصدرَيْن الرَّئيسيَّيْنِ اللَّذَيْن ينظَّان حياة الأُمَّة في شؤونها التَّشريعيَّة كافَّة ، عندما قال : « إنِّي تركتُ فيكم أمرين إن تسكتم بها فلن تضلُّوا بعدي أبداً ، كتاب الله وسُنَّتي » .

ومصادر التَّشريع أربعة أساسيَّة هي : القرآن الكريم ، والسُّنَّة الشَّريفة ، والإجماع أو الاجتهاد ، والقياس .

ومصادر ثانويَّة تابعة ، تلحق بالأصول الأربعة الأساسيَّة ، منها : الاستحسان ، والمصالح المرسلة :

### المصادر الأساسيّة:

القرآن الكريم: تعددت مواقف اللَّغويِّين من اشتقاق اسم ( القرآن الكريم ) ، فالشَّافعي يرى أن القرآن اسم علم غير مشتق ، خاص بكلام الله تعالى ، ويرى الفرَّاء أنَّه مشتق من القرائن ، لأنَّ الآيات فيه يصدِّق بعضها بعضاً ، ويشابه بعضها بعضاً ،

وهي قرائن ، وقال قُطْرُب (۱) : إنَّا سَمِّي قرآناً لأنَّ القارئ يظهره ويبينه من فيه ، والقرآن يلفظه القارئ من فيه ، ويلقيه فيسمِّيه قرآناً ، ويرى ابن عَطِيَّة أنَّ القرآن مصدر من قولك قرأ الرَّجل يقرأ قرآناً وقراءة ، ومن كلِّ هذه الآراء يختار السَّيوطي رأي الشَّافعي ، فيقول : « والختار عندي في هذه المسألة مانصَّ عليه الشافعي »(۲) .

﴿ كِتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ مُبَارَكٌ لِيَدَّبُرُوا آياتِهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُوا الأَلْبَابِ ﴾ ، [ ص : ٢٩/٣ ] . ﴿ كِتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ لِتُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النَّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمُ إِلَى صِرَاطِ العَزيزِ الْحَميدِ ﴾ ، [ إبراهم : ١/١٤ ] . العزيز الْحَميدِ ﴾ ، [ إبراهم : ١/١٤ ] .

إنه كلام الله عزَّ وجلَّ ، نزل به الرُّوح الأمين على قلب رسول الله عمَّد بن عبد الله عَلَيْهِ آيات من عبد الله عَلَيْهِ آيات من عبد الله عَلَيْهِ آيات عن على أنه رسول الله : ﴿ وَقَالُوا لَوْلاَ أُنْزِلَ عَلَيْهِ آيات مِن رَبِّهِ قُلْ إِنَّمَا الآيات عِنْدَ اللهِ وَإِنَّمَا أَنَا نَذِيرٌ مُبِينٌ ، أَولَمْ يَكْفِهِم أَنَّا أَنْزَلْنا عَلَيكَ الكِتَابَ يَتْلَى عَلَيْهِم إِنَّ فِي ذَلِكَ لَرَحْمَةً وَذِكْرَى لِقُوم يؤمِنَونَ ﴾ ، [العنكبوت: ٢٩٠/٥٠ و٥٠] ، يَتْلَى عَلَيْهِم إِنَّ فِي ذَلِكَ لَرَحْمَةً وَذِكْرَى لِقُوم يؤمِنَونَ ﴾ ، [العنكبوت: ٢٩٠/٥٠ و٥٠] ، ودستور هدى للنَّاس يهتدون بهداه : ﴿ قَدْ جَاءكُمْ مِنَ اللهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُبِينٌ ، يَهْدِي بِهِ الله مَن النَّهُ مَن اللهِ مَن النَّورِ بإذْنِهِ وَيَهْدِيهِمْ إلى صَراطٍ مَّسَتَقِيمٍ ﴾ ، [المائدة : ٥/٥٠ و ١٦] .

١٥ وهو كتاب معجز : ﴿ وَإِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبٍ مِمَّا أَنْزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِنْ

<sup>(</sup>١) قُطْرُب محمَّد بن المستنير (ت: ٢٠٦ هـ = ٨٢١ م) ، نحوي عالم بالأدب واللَّفة ، من أهل البصرة ، وقطرب لقب دعاه به أستاذه سيبويه فلزمه ، [ الأعلام ٩٥/٧ ] .

المستشرقون وترجمة القرآن الكريم ، د . محمد صالح البُنداق ، دار الآفاق الجديدة ، وانظر :
تاريخ التشريع الإسلامي ، الشيخ محمد الخضري .
المدخل لدراسة التشريع الإسلامي ، د . عبد الرَّحن الصَّابوني .



\*أطلال سوق عكاظ

أحد أسواق العرب في الجاهليّة ، حيث كانت القبائل تجبّع في ذي القعدة من كلّ عام . وفيه كان الشعراء يتناشدون الجديد من أشعارهم ، فالعرب سادة البلاغة تهزهم القصيدة العصاء ، ترفع منهم أقواماً ذلّوا ، أو تذل أقواماً عزّوا ، تعداهم القرآن الكريم وهم « الخطباء اللّه ، والفصحاء اللّهن » أن يأتوا بسورة من مثله ، فعجزوا .

يقول الرافعي : « فهن ثمَّ لم يقم للعرب قائمة بعد أن أعجزهم القرآن من جهة الفصاحة الَّتي هي أكبر همهم ، ومن جهة الكلام الذي هو سيد عملهم » .

مثله وآدعوا شهداء كم من دُونِ الله إنْ كُنتُم صَادِقِينَ ، فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا وَلَنْ تَفْعَلُوا فَاتَقُوا النَّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالحِجَارَةُ أُعِدَّتْ لِلكَافِرِينَ ﴾ ، [البقرة: ٢٢/٢و٢٤] ، وهذا التَّحدي للعرب خصوصاً " فهم سادة البلاغة ، تهزَّم القصيدة العصاء " فترفع منهم قوما ذَلُوا ، أو تذلُّ قوما عَزُوا ، فهو معجزة خالدة تتحدَّى الزَّمان وللكان ، ولما طالب العربُ محدًا بمعجزة ، إذا هو بشجاعة باهرة ، وثقة مطلقة يدعوهم إلى ظاهرة القرآن الكريم ذاته ، فهم أئمة اللَّغة والأدب ، فعليهم إن هم زعوا أن القرآن من عنده ، لا من عند الله ، أن يأتوا بقول مثله " فإن هم عجزوا ، والثَّابِت تاريخيًّا أنَّهم عجزوا ، فليقبلُوا القرآن معجزة سافرة العيان : ﴿ أُولَم يَكُفِهِم أنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الكِتَابَ يُتُلَى عَلَيْهم ... ﴾ ؟

وليس لهذا الكتاب الجيد ، « الإلهي مصدراً ، والبشري هدفاً » ، من غاية إلا سعادة البشريّة ورفاهيّتها ، عندما قدّم للإنسان فكر امتزاج الجسد والرَّوج ، أو امتزاج الدَّنيا بالآخر ا : ﴿ وَآثِتَغِ فِيهَا آتاكَ اللهُ السدَّارَ الآخِرةَ وَلا تَنْسَ نَصِيبَكَ مِنَ الدُّنْيَا وَأَحْسِنْ كَمَا أَحْسَنَ اللهُ إلَيْكَ وَلاَ تَبْغِ الفَسَادَ في الأَرْض إنَّ اللهَ لا يُحِبُّ الْمَفْسِدِينَ ﴾ ، [القصص : ٧٧/٢٨].

١٥ والقرآن الكريم ، المصدر الأساسي الأوَّل في التَّشريع . وقام التَّشريع الإسلامي في القرآن الكريم على أسس ثلاثة :

ـعدم الْحَرْج : ﴿ مَاجَعَلَ عَلَيْكُم فِي الدِّينِ مِنْ حَرّج ﴾ ، [الحج: ٣٧/٢٢].

- وعدم إثقال كواهل المسلمين بالأوامر والنَّواهي : ﴿ لاَ يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْساً إلاَّ وَسُعَهَا لَهَا مَا كَتَسَبَتْ .. ﴾ ، [البقرة: ٢٨٦/٢].

· عجيد العقل بمخاطبته ، والدَّعوة إلى التَّفكير السَّلم :

﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُم قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَا أُو آذَانٌ يَسْمَعُونَ بها ،

فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى الْأَبْصَارُ وَلِكِنْ تَعْمَى القُلُوبُ الَّتِي فِي الصَّدُورِ ﴾ ، [الحج: ٢٧٢٢].

﴿ أُولَمْ يَتَفَكَّرُوا فِي أُنفُسِهِم مَا خَلَقَ اللهُ السَّمَوَاتِ والأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمْ إِلاَّ بِالْحَقِّ وَأَجَلِ مُسَمَّى وَإِنَّ كَثِيرًا مِنَ ٱلنَّاسِ بِلِقَاء رَبِّهِمْ لَكَافِرُونَ ، أُولَمْ يَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِم كَانُوا أَشَدَّ مِنْهُم قُوَّةً وَأَثارُوا الأَرْضَ وَعَمَرُوها فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِم كَانُوا أَشَدَّ مِنْهُم قُوَّةً وَأَثارُوا الأَرْضَ وَعَمَرُوها أَكْثَرَ مِمًا عَمَرُوها وَجَاءَتُهُم رُسُلُهُم بِالبَيِّنَاتِ فَمَا كَانَ ٱلله لِيَظْلِمَهُم وَلَكِنْ كَانُوا أَنفُسَهُم وَلَكِنْ كَانُوا أَنفُسَهُم وَلَكِنْ كَانُوا أَنفُسَهُم ، [الرُّوم: ٥٣٠ و ١] .

السُّنَّةُ الشَّريفَةُ: يراد بالسُّنَّة في اصطلاح الشَّرع: قول رسول الله عَيْكَةِ، وَفِعله ، وتقريره .

لقد أشاد القرآن الكريم ذاته بطاعة المسلمين لرسول الله عَلَيْتُم والتزام سُنَّته ، فانتهى العلماء المحقّقون إلى أنَّ الحديث الصَّحيح حُجَّة على جميع الأُمَّة ، قال عزَّ وجلَّ : ١٠ ﴿ وَمَا آتاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُم عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾ ، [الحشر: ٢٥٠٧] ، ﴿ فَلا وَرَبِّكَ لاَ يَوْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيما شَجَرَ بَيْنَهُم ثُمَّ لا يَجِدُوا فِي أَنْفُسِهِم حَرَجاً مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسُلياً ﴾ ، [النساء: ٢٥٠٤] ، وهكذا خصَّ الله سبحانه نبيَّه بشيء يطاع فيه ولا يُعْصى ، وهو سُنَّته التي جاء بها .

فالسَّنَة تفصيل لما أجمله القرآن الكريم ، وتقييد لما أطلقه ، وتخصيص ما ورد فيه ٥٠ من ألفاظ العموم ، وتبيان المراد منه في جميع الأحوال ، وتثبيت السُّنَة أحكاماً لا يَعْرِض لها القرآن الكريم بنفي ولا إثبات ، وما تثبته السُّنَّة حينئذ من الأحكام لا بُدَّ أَنَّ أصله في كتاب الله ، فلا عجب إذا كانت السُّنَّة هي المصدر الثَّاني للتَّشريع بعد القرآن الكريم .

الإجماع و أو الاجتهاد »: وهو اتّفاق جميع المجتهدين في عصر من العصور ، بعد ٢٠ وفاة رسول الله عَبِيلِيّةٍ على حكم شرعي ، وقد كان ذلك ميسوراً في عهد كبار الصّحابة ،

لأنَّ ذوي الرَّأي منهم كانوا موجودين في بلد واحد هو المدينة المنوَّرة ، ولكنَّه بعد عصر الخلفاء الرَّاشدين ، وتفرَّق العلماء في الأمصار ، أصبح بعيد الوقوع ، وقد ذهب جمهور أهل السنَّة والجماعة ، إلى أنَّ الإجماع حُجَّة قطعيَّة ، لما ورد في الحديث الشَّريف : « لا تجتع أُمَّتي على ضلالة » (١) ، وقوله عَلَيْكُم : « ما رآه المسلمون حَسَناً فهو عند الله حسن » (١) .

ويبدو أنَّ فكرة الإجماع مستمدَّة من نظام الشُّورى ، الَّذي فرضه الإسلام على أُولي الأمر أن يتشــــاوروا فيا بينهم : ﴿ وَأَمْرُهُم شُــورَى بَيْنَهُم ﴾ [الشَّـورى: ٣٨/٤٢] ، ﴿ وَشَاوِرْهُمْ فِي الأَمْرِ ﴾ [آل عران: ١٥٧٣] .

ومثال الإجماع: إجماع الصَّحابة على إعطاء الجدَّة في الميراث السَّدس، إذا لم يكن الميّت أُمِّ، إذ إنَّها بمنزلة الأُمِّ، وقد بُنِيَ هذا الإجماع على نصِّ من السُّنَة ظَنِّي الشَّبوت، فقد جاءت جدَّة إلى أبي بكر رضي الله عنه تطلب ميراثها، فقال: مالكِ في كتاب الله عزَّ وجلَّ شيء، وما أعلم لك في سَنَّة رسول الله شيئًا، ولكن ارجعي حتَّى أسأل النَّاس، فقال المغيرة بن شعبة: حضرت رسول الله عليه عليه عمله السَّدس، فقال: هل معك غيرك؟ فشهد له محمد بن مسلمة، فأمضاه لها أبو بكر.

وعلى هذا فالإجماع (أو الاجتهاد) يرمي إلى أمرين : فهم النَّصوص الشَّابِتة الَّتي وردت في القرآن الكريم والسُّنَّة الشَّريفة ، واستنباط الأحكام منها ، وإيجاد الأحكام للوقائع الجديدة الَّتي لم يرد نصَّ بعينه بشأنها ، والَّتي تنشأ مع الزَّمن .

والاجتهاد هو الوسيلة الأولى في تاريخ التَّشريع الإسلامي لأجل إظهار حيويّته ، ولقد ظلَّ الفقه الإسلامي مزدهراً ما بقى باب الاجتهاد مفتوحاً .

<sup>(</sup>٣) النَّارمي ؛ ( المقدِّمة ٢٥/٨ ) .

<sup>(</sup>٤) الإمام أحد: ٢٧٩/١

#### القياس ا

القياس في اللَّغة : التَّسوية ، يقال : فلان لا يقاس بفلان ، أي لا يُسَوَّى به ، والقياس اصطلاحاً : تسوية واقعة لم يرد نصَّ بحكها بواقعة ورد نصُّ بحكها في الحكم الَّذي ورد به النَّص ، لتساوي الواقعة أين في علَّة هذا الحكم .

فلو وردت حادثة لم يرد في حكمها نصِّ خاصٌّ من كتاب أو سُنَّةٍ أو إجماع ، وكان ه لها نظير ورد في حكمه نصَّ ، وتبيَّن أنَّ عِلَّة حكم هذا النَّظير متحقِّقة في تلك الحادثة ، ألحقت به ، وأُعطيت الْحُكْم نفسه .

ومثال القياس: ابتياع الإنسان على ابتياع أخيه منهي عنه بنص الحديث الشّريف: « لا يحل لإنسان أن يخطب على خطبة أخيه ، ولا أن يبتاع على بيع أخيه » ، وقيس عليه استئجار الإنسان على استئجار أخيه » التساويها في أنَّ كلاً منها الله اعتداء إنسان على غيره .

وكقتل الوارث مورِّثه مانع من الإرث بالحديث الشَّريف: « لا يرث القاتل » ، وقيس به قتل الموصى الموصى ، وقتل الموقوف عليه للواقف ، لتساويها في أنَّ القتل فيه مظنَّة استعجال الشَّيء قبل أوانه ، والانتفاع بالإجرام .

ونبَّه الإمام الغزالي إلى وجوب الاجتهاد في القياس لتخريج مناط الحكم ١٥ واستنباطه « لأنَّ القياس عمل عقلي يثبت به الجتهد الحكم للواقعة الَّتي لم يرد دليل على حكها بعد مساواة الفرع لأصله في عِلَّة الْحُكُم .

واستُدِلَّ على حُجِّيَّة القياس بقوله تعالى : ﴿ يَا أَيُها الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا اللهِ وَأَطِيعُوا اللهِ وَأَطِيعُوا اللهِ وَأَلوَّسُولِ إِنْ كُنْتُم تَوْعِنُونَ بِاللهِ وَاليَّوْمِ الآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأُويلاً ﴾ ، [ النساء : ١٠٥٥] ، وهذا ٢٠ الرُدُّ هو القياس ، لأنَّه ردُّ ما لا حكم فيه على نصِّ فيه حكم للتَّساوي بين الواقعتَيْن بعلَّة واحدة .

كا استدلّ على القياس بالسُّنَة النَّبويَّة ، إذ ورد أنَّ امرأة أتت رسول الله عَلَيْنَة فقال فقالت : يا رسول الله ، إنَّ أبي أدركه الحجُّ ولم يحج لأنَّه شيخ هرم ، أفأحج عنه ؟ فقال رسول الله عَلَيْنَةٍ : « أرأيت لوكان على أبوك دَيْنَ فقضيته ، أكان ينفعه ذلك ؟ قالت : نعم يا رسول الله ، فقال رسول الله عَلَيْنَةٍ : فَدَيْنَ الله أحقُّ بالقضاء » .

**☆ ☆ ☆** 

### ومن المصادر الثَّانويَّة :

الاستحسان: لغة: هو عدَّ الشَّيء حسناً ، واصطلاحاً: هو العدول بحكم المسألة عن نظائرها إلى حكم آخر لدليل شرعي ، فالاستحسان هو العدول عن قياس إلى قياس أقوى منه ، أو هو العمل بأقوى الدَّليلَيْن ، أو ترجيح دليل على دليل يعارضه بمرجِّح معتبر شرعاً .

مثال: الأجير المشترك، إذا هلك المال في يده، مقتضى القياس أنّه لا يضن، ولكن عدل عن هذا، وحكم بضانه للمصلحة، وهي الحافظة على أموال النّاس وتأمينهم وتأمينهم والأمين لا يضن ما يهلك في يده من غير قصد أو تقصير، ويستثنى من هذا استحساناً ليطمئن النّاس على ما يكون عند الأجير، إلا إذا كان هلاكه بقوّة قاهرة والخيّاط أو الكوّاء أو الصّبّاغ .. يضن ما يهلك بيده، لضان المصلحة العامّة، وللحفاظ على أموال النّاس .

المصالح المُرْسَلَة = الاستصلاح »: وهو الحكم في مسألة لاحكم فيها لمصلحة يهتدي إليها المجتهد برأيه ، أو استنباط حكم في واقعة لانص فيها ولا إجماع بناء على مصلحة لا دليل من المشرّع على إقرارها ولا على إلغائها ، ويشترط في الاستصلاح أن يكون أخذاً بمصلحة حقيقيَّة عامَّة ، وألا يتعارض مع حكم ثابت بنص او إجماع .

مثال : اشتراط وثيقة الزُّواج لسماع الدَّعوى به .

إنَّ مصادر التَّشريع الإسلامي ليس فيها مصادمة لمصالح النَّاس ، لأنَّ فيها مرونة وخصوبة تكفل المصلحة العامَّة للفرد والمجتمع ، وتلائم البيئات المختلفة ، ومها تتباين آراء الفقهاء في الاجتهاد ، فإنَّهم جميعاً مدعوُّون إلى إعمال العقل ، والأخذ بمصلحة الأمَّة ، وأثبت الفقهاء المجتهدون أنَّ شرع الله يوافق مطالب الحياة ، لأنَّه امتاز بعنايته بمصالح كلِّ من الفرد والجماعة ، وبرزت في جميع تشريعاته نزعته الجماعيَّة الواضحة .

قال عمر بن الخطّاب رضي الله عنه لشريح بن الحارث بن قيس بن الجهم الكندي لما ولاّه قضاء الكوفة: « انظر ما يتبيّن لك في كتاب الله فلا تسأل عنه أحداً ، وما لم يتبيّن لك فاتبع به سنّة رسول الله عَلِيلًا ، وما لم يتبيّن لك في السُّنّة فاجتهد به برأيك » .

#### ☆ ☆ ☆

لقد حقّق الإسلام بما احتوته المبادئ الّتي حدّدتها مصادره ، تغييرات جذريّة في المجتم العربي ، وأوجد مفهومات جديدة كان من شأنها قلب العالم القديم رأساً على عقب .

فَ التَّوحِيد المطلق لله عزَّ وجلَّ جوهر العقيدة ، ﴿ إِنَّ اللهَ لاَ يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمِن يَشَاء وَمَنْ يُشْرِكُ بِاللهِ فَقَدِ ٱفْتَرَى إِثْماً عَظِيماً ﴾ ، ، ٥ [النَّاء: ٤٨/٤] .

ونظام الحكم الّذي أخذ به رسول الله عَلَيْكُ والرّاشدون ، كان من المفهومات الجديدة الّي طبعت حكم الإسلام بالشّورى ، مع البساطة والعدالة .. فهزّت المجتمات المجاورة هزّة نفسيّة عيقة .

وعرف العالم نظاماً اجتاعيّاً جديداً ، هو نظام التّكافل الاجتاعي ، فللمحتاج حدّ ٢٠ الكفاية من مسكن وملبس ومأكل .

وخاطب العقل ، فلا أسرار ولا خرافات ، وأطلقه من عقاله ، وجعله على طريق البحث العلمي والإبداع : ﴿ قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ هَـذَا ذِكْرٌ مَنْ مَعِيَ وَذِكْرُ مَنْ قَبْلِي بَلْ البحث العلمي والإبداع : ﴿ قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ هَـذَا ذِكْرٌ مَنْ مَعِي وَذِكْرُ مَنْ قَبْلِي بَلْ أَكْثَرُهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ الْحَقَّ فَهُمْ مُعْرِضُونَ ﴾ ، [الأنبياء : ٢٤/٢١] ، ﴿ قُلِ ٱنْظُرُوا مَاذَا فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا تُغْنِي الآياتُ وَالنَّذُرُ عَنْ قَوْمِ لا يؤمِنُونَ ﴾ ، [يونس : ١٠١/١٠] ..

و لقد صحب الفتوح نشاط فكري لاعهد للشَّرق بمثله من قبل ، حتَّى لقد لاح أنَّ النَّاس جميعهم ابتداءً من الخليفة إلى أي رجل في الشَّارع ، قد أصبحوا طلاَّباً للعلم ، أو على الأقل من مناصريه ، وكان النَّاس طلباً للعلم يسافرون عبر قارات ثلاث ، ثمَّ يعودون إلى ديارهم وكأنَّهم نحل تشبَّع بالعسل ، ليفضوا بما جمعوا من محصول علمي ثمين إلى حشود من التَّلاميذ المتشوِّقين للعلم ، وليولِّفوا بهمَّة عظيمة ، تلك الأعمال التي الله عنه الدَّق ، وسعة الأُقق ، والَّتي استهدَّ منها العلم الحديث ـ بكلِّ ما تحمل هذه العبارة من معان ـ مقوِّماته بصورة أكثر فعاليَّة مَّا نفترض (٥) .

« أمَّا الفكر الشَّرعي المَتَّل في الفقه بمعناه الواسع سواء كان متعلِّقاً بالسِّياسة ، أو بالمعاملات الاجتاعيَّة ، أو بالعبادات ، فإنَّ الواقعيَّة تعتبر خاصيَّة من أهمِّ خصائصه وأبرزها ، عليها نشأ ، وعليها تطوَّر في عهوده الذَّهبيَّة الأُولى »(١) .

والشَّريعة الإسلاميَّة مرنة ، ودليل ذلك تعدَّد أدلَّة أحكامها ، وباب الاجتهاد فيها مفتوح إلى أن تقوم السَّاعة ، ويرث الله الأرض ومن عليها ، ومضي خمسة عشر قرناً على نزولها على قلب المصطفى عَلَيْلِة إنَّا هو أمر يحسب في صالحها ، ذلك أن عطاءها لا يزال متَّصلاً . ومعروف أنَّها جاءت أحكامها وقواعدها ثابتة فيا يخصُّ المعتقدات والأصول ، ومن ذلك الإيمان بالله وكتبه ورسله ، وأمَّا فيا يخصُّ الفروع واستنباط الأحكام الخاصَّة بما يَجِدُّ في المجتمعات من أمور ومستحدثات فموكول أمرها إلى قاعدة

Nicholson: A Literory History of Arabs P. 281 (0)

 <sup>(</sup>٦) مجلّة كلّية الدّعوة الإسلاميّة ، العدد الشّاني ١٩٨٥ ، مقال : دور الفكر الواقعي في النّهضة الإسلاميّة ،
 د ، عبد الجيد النّجّار .

أو أصل إسلامي عظيم ، هو الاجتهاد ، ومعروف أن الاجتهاد من خصائص الإسلام ، إذ لم يعرف من قبله في الأديان ، أو الشَّرائع السَّابقة ، وبالاجتهاد تتأكَّد صلاحيَّة الإسلام لكلِّ زمان ومكان .

ومن أهداف الشَّريعة الإسلاميَّة توسيع الشُّعور بالرِّباط الإنساني ، مع يقظة الضَّمير : ﴿ يَاأَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرِ وَأُنْثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوباً وَقَبَائِلَ ، ومع لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللهِ أَتَقَاكُمْ إِنَّ اللهَ عَلِيم خَبِيرٌ ﴾ ، [الحجرات : ١٣٤٩] ، ومع ربط المسلم بمثل أعلى ، وجعل عمله مرتبطاً بالجزاء والثواب : ﴿ يَوْمَ تَجدُ كُلُّ نَفْسٍ مَاعَمِلَتُ مِنْ خَيْرٍ مُحْضَراً وَمَا عَمِلَتُ مِن سُوءٍ تَوَدُّ لَوْ أَنَّ بَيْنَها وَبَيْنَهَ أَمَا المَعِدا وَيَحَذَّرُكُمُ الله نَفْسَ وَالله رَوُوفَ بِالعِبَادِ ﴾ ، [آل عران : ٢٠/٣] ، ﴿ إِنَّ الّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ إِنَّا لانضيع أَجْرَ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلاً ﴾ ، [الكهف : ٢٠/٠١] ، ﴿ يَوْمَ بَعْدَا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ إِنَّا لانضيع أَجْرَ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلاً ﴾ ، [الكهف : ٢٠/٠١] ، ﴿ يَوْمَ بَنْ يَعْمُلُوا الصَّالِحَاتِ إِنَّا لاَنْضِيعُ أَجْرَ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلاً ﴾ ، [الكهف : ٢٠/٠١] ، ﴿ وَأَن لَيْسَ للإنسانِ إلاَّ مَاسَعَى ، وَأَنَّ سَعْيَهُ سَوْفَ يُرَى ، ثُمَّ يُجْزَاهُ الْجَزَاءَ الأَوْفَى ﴾ ، [النَّج م: ٢٠/٢ ، ٤ ، ٢٤] ، ﴿ يَوْمَئِذِ يَصْدَرُ النَّاسُ الشَّناتا لِيُرَوْا الْجَزَاءَ الأَوْفَى ﴾ ، [النَّج م: ٢٠/٢ ، ٢٠ ، ٢٠] ، ﴿ يَوْمَئِذٍ يَصْدَرُ النَّاسُ الشَّمَاتَ لَيْرَوُا الْجَزَاءَ الْأَوْفَى ﴾ ، [النَّج م: ٢٠/٢ ، ٢٠ ، ٢٠] ، ﴿ يَوْمَئِذٍ يَصْدَرُ النَّاسُ الشَّناتا لِيُرَوْا الْجَزَاءَ الأَوْفَى ﴾ ، [النَّج م: ٢٠/٢ ، ٢٠ ، ٢٠] ، ﴿ يَوْمَئِذٍ يَصْدَرُ النَّاسُ الشَّناتا لِيُرَوْا الْرَلزَة : ٢٠/١ و٠و٨ ]

فالمسلم المؤمن مطمئن بالله ، فهو في كلّ حالاته وساعاته في عبادة ، لقد أيقظ الإيمان عنده الوجدان ، فارتاحت نفسه وسعدت : ﴿ الّذِينَ آمَنُوا وتَطْمَئِنُ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ اللهِ الابِذِكْرِ اللهِ اللهِ عَلْمَئِنُ القُلُوبُ ﴾ ، [الرّعد: ٢٨/١٣] ، ولهذا .. فالعقيدة الإسلاميَّة تحقِّق بُعْداً نفسيًا وروحيًا ، علا القلب راحة وسعادة ، وتقيم مجتمعاً على أساس التّعارف والتّراحم ، والتّكافل والتّضامن ، إنّه مجتمع الطّيانينة ، المؤمن بالله ، والمتعاون ٢٠ فيا بينه بأمر الله .

☆ ☆ ☆

# نظام الحكم الخلافة

« من كانت فيه أربع خصال ساد قومه غير مدافع : من كان له دين يحجزه ، وحسب يصونه ، وعقل يرشده ، وحياء يمنعه » .

[ الأحنف بن قيس ]

نظام الحكم في شبه جزيرة العرب قبيل الإسلام:

عرف العرب الملكيّة في الين ، وفي مملكة كنّدة ، ولكن النّظام القبّلي كان أحد الأنظمة الاجتاعيّة الّتي لازمت حياة البداوة ، وكان زعيم هذا النّظام (شيخ القبيلة ) ، اللّذي يُختّار ضمن شروط ، منها : عَرَاقة الأصل ، والنّضج ، والكرم ، والشّجاعة ، والحِلْم ، وكان لشيخ القبيلة مجلس استشاري من عقلاء القبيلة ، وليست دار النّدوة في مكّة المكرّمة ، إلاّ شكلاً من أشكال المجالس الاستشاريّة .

## حكومة الرَّسول عَيْسَةٍ :

لقد كانت حكومة رسول الله عَلِيَّةٍ حكومة دينيَّة اعتمدت على عقيدة الرَّعيَّة وقامت على أساس إحلال الوحدة الدَّينيَّة بدل العصبيَّة القَبَليَّة وأخذت صورة الجهاز الحكومي بالظُهور ، فالسَّلطة التَّنفيذيَّة بدت في قيادته عَلَيْكَةٍ للغزوات ، وبعثه السَّرايا ، وتوزيع الغنائم ، وتولية الأُمراء .. وكان عَلِيَّةٍ يجلس في مسجد المدينة المنورة ، ويَقْبِلُ عليه النَّاس يسألونه عن قضاياهم ، وكثيراً ما كان عَلِيَّةٍ يستشير المنورة ، وخصوصاً أبا بكر الصِّدِيق ، حتَّى عدد بعضهم أبا بكر وزير رسول الله عِلَيْة .

كا وجدت السُّلطة القضائيَّة ، فكان عَلِيَّةٍ يحكم بين المتخاصين ، وكان حكمه ملزماً .

أمًّا السَّلطة التَّشريعيَّة ، فقد كانت آيات كتاب الله ، وأحاديث رسول الله عَلَيْكُمُ تسنُّ للنَّاس قواعد السُّلوك في حياتهم الاجتاعيَّة .

### سِمَاتُ حكومة الرَّسُولُ عَلَيْكُم :

المساواة: النّاس متساوون تجاه القانون، وفي المثول أمام القضاء الا فرق بينهم: «النّاس سواسية كأسنان المشط، لا فضل لعربي على أعجمي إلاّ بالتّقوى الله وكانت هذه المساواة عامّة في كلّ شيء اسرقت امرأة فأراد على قطع يدها(۱) ، ففزع قومها إلى أسامة بن زيد بن حارثة يستشفعون به ، فلمّا كلّمه أسامة ، تلوّن وجهه على وقال: « أتكلّمني في حدّ من حدود الله تعالى ؟ » ، فقال أسامة : استغفر لي الله بالسول الله ، ثمّ قام على خطيبا ، فأثنى على الله با هو أهله ، ثمّ قال: « أمّا بعد ، فيان ما أهلك النّاس قبلكم أنّهم كانوا إذا سرق فيهم الشريف تركوه ، وإذا سرق فيهم الضّعيف أقاموا عليه الحدّ ، والّذي نفس محمّد بيده ، لوأنّ فاطمة بنت محمّد سرقت لقطعت بدها »(۱) .

أمًا المساواة في القضاء ، فلم يكن لرسول الله ﷺ في المدينة المنوَّرة سوى قضاء ١٥ واحد ، يجلس أمامه النَّاس كلَّهم لا فرق بينهم .

مع مساواة في المناصب ، قال عَلَيْكَة : « مَن وَلِيَ من أمر المسلمين شيئاً فأمّر عليهم أحداً محاباة ، فعليه لعنة الله ، لا يقبل الله منه صرفاً ولا عدلاً حتّى يحد خلمه

<sup>(</sup>۱) يعيب بعضهم على الإسلام قطع اليد ، ورجم الزَّاني المحصن ، ويقولون إنَّها عقوبة موسومة بالوحشيَّة والقسوة ، لن نناقش القول هنا ، فقد فصَّلناه في كتابنا : « آراء يهدمها الإسلام » ، انظر الطّبعة الثَّالثة ، ص ٥٣

<sup>(</sup>٢) السّيرة الحلبيَّة : ١٢٠/٢ ، البداية والنَّهاية : ٢١٨/٤

جهنَّم .. »(٣) ، ومثل هذا يقال في الضَّرائب ، فإنَّها تجبى من النَّاس على قدم المساواة ، فمن كَثُر ماله كَثُرت زكاته ، ومن قَلَّ ماله قَلَّت صدقاته .

وهكذا هدم رسول الله على الله على وصحابته الدين عاشوا الإسلام ، وفهموا أهدافه وهكذا هدم رسول الله على الله على النه وصحابته الدين عاشوا الأصول ، أو المساواة رغ الأصول ، ولم يضق العربي بغير العربي ، فنبغ فيهم الكثير من الأعاجم ، ولم يضق بغير المساواة المسلم ، ولا بأسود ، ولا بأصفر ، ولا بأحر .. مع تحقيق كامل إنسانية المرأة ، والمساواة في فرص العيش ، والتعلم .

الأُخوَّة: ﴿ إِنَّمَا المُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ ﴾ ، [الحجرات: ١٠/٤٩] ، وهذه الأُخوَّة جعلت الأُمَّة والدَّولة أُسرة واحدة ، لقد آخى عَلِيلَةٍ بين المهاجرين والأنصار ، حتَّى تقاسموا البيوت والأموال ، وخصَّ الفقراء بالْحَظِّ الأوفر من موارد الدَّولة .

الْحُرِّيَّة : كانت العرب قبل الإسلام يسترقُّ بعضها بعضاً ، خطفاً أو مَيْسِراً أو دَيْناً وَ غَزواً ، فمنع عَلِيُّلِيُّهُ كلَّ هذا ، فما عاد يجوز لمسلم أن يسترقُّ مسلماً ، ولا لعربيُّ أن يسترقُّ عربيًا ، وسار بخطوات مدروسة إلى إلغاء الرَّقيق ، وذلك بتضييق المدخل ، وتوسيع الخرج .

ضيَّق المدخل وسدَّ الموارد والمنابع ، ولم يَبْقِ منها إلاَّ مدخلاً واحداً ، وقد ضيَّقه حتَّى لم يعد ينفذ منه إلى الرِّقِ إلاَّ القليل النَّادر ، وذلك المدخل هو الجهاد في سبيل الله ، لردِّ اعتداء يقوم به غير المسلمين ، فلا استرقاق إلاَّ في حرب شرعيَّة ، معاملة بالمثل ، أو المنَّ عليهم ، تنفيذاً لقول رسول الله عَلَيْ : « عودوا المريض ، وأطعموا الجائع ، وفكوا العاني » (3) .

<sup>(</sup>٣) كنز العمَّال : ٣٨/٦ ، الإمام أحمد ، والحاكم عن أبي بكر ، وفي كنز العمَّال أيضاً ٣٨/٦ : « من ولي عملاً وهو يعلم أنَّه ليس لذلك أهل ، فليتبوَّأ مقعده من النَّار » .

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري .

ووسَّع الخرج ، وفسح ووسَّع المصارف ، لأنَّ الإسلام عدَّ الرِّق عارضاً ، وعمل على إزالته ، ففتح الأبواب ليعيد الحرِّيَّة إلى الرَّقيق ، وهذه الأبواب هي : العتق ، الكفَّارات ، المكاتبة ، التَّدبير (٥) .. وقال عَلَيْ عن الأرقَّاء : « هم إخوانكم جعلهم الله تحت أيديكم ، فن كان أخوه تحت يده فليطعمه مَّا يأكل ، ويَكْسُهُ مَّا يكتسي ، ولا يكلِّفه مَّا يغلبه ، فإن كلَّفه ما يغلبه فَلْيُعِنْهُ »(١) .

والمواطن غير المسلم ، يتمتّع بكامل حرّيّته ، فما عُرِف عنه عَلَيْتُم أنّه أمر بقتل أحدٍ من أهل الكتاب لأنّه لم يُسلِم ، أو أنّه منعه من التّعبّد على طريقته ، ولم يهدم عَلَيْتُهُ كنيسة أو بيعة : ﴿ لاَ يَنْهَاكُمُ اللهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُم في الدّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُمْ مِنْ ديارِكُمْ أَنْ تَبَرُّوهُم وَتَقْسِطُوا إلَيْهِم إِنَّ الله يُحِبُ الْمَقْسِطِينَ ﴾ ، [المتحنة : ١٨/١] .

وكان عَلَيْكُ يحضر ولائم غير المسلمين ، ويشيِّع جنازاتهم ، ويعود مرضاهم ، ولمَّا جاء ١٠ وفد نجران المسيحي فرش لهم عباءته وأجلسهم عليها ، وقال : « من آذى ذمِّيّاً فأنا خصه » (٧) ، « من قتل معاهداً لم يَرُح رائحة الجنَّة » (٨) .

﴿ لِآ إِكْراهَ فِي الدِّينِ قَد تَبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الغِّيِّ ﴾ [ البقرة : ٢٥٦/٢] .

﴿ وَقُلِ الْحَقِّ مِن رَبِّكُم فَمَنْ شَلَاءَ فَلْيَوْمِن وَمَنْ شَلَاءً فَلْيَكُفُر ﴾ ، [الكهف: ٢٩/١٨] .

10

<sup>(</sup>٥) التّدبير \_ على أصحّ الأقوال \_ مَنْ قال له سيّده : « أنت دبر حياتي حرّ » .

<sup>(</sup>٦) رواه البخاري .

<sup>(</sup>٧) رواه أبو داود عن عدد من أصحاب رسول الله وَلَيْكُم عن آبائهم ، وسنده لابأس به ، وذكره البيهةي في سننه ، انظر : (كشف الخفاء ومزيل الإلباس عمّا اشتهر من الأحماديث على ألسنة النّاس) ، لإساعيل بن محمّد العجلوني الجراحي : ٢١٨/٢٤ ، دار إحيماء التّراث العربي ، بيروت ، ط٣ ، سنسة ١٣٥٢ هـ .

<sup>(</sup>٨) رواه البخاري .

### التَّنظيات الإداريَّة :

كان رسول الله عَلَيْتُمْ في المدينة المنوَّرة عِثِّل السُّلطتَيْن المدنيَّة والرُّوحيَّة معاً ، وبعد فتح مكَّة المكرَّمة واتِّساع رقعة الدُّولة ، بدأت تتوضَّح الإدارة الجديدة لجزيرة العرب ، الَّتِي خضعت ـ معظم أجزائها ـ لرئاسة واحدة ، فكان يساعده في عمله عدد من الكتَّاب ، منهم من يكتب الوحي ، ومنهم من يكتب في حوائج النَّاس ، وكتب زيد بن ثابت إلى الأمراء والملوك ، واختصَّ أحد الكُتَّاب بالنِّيابة عن كلِّ كاتب يغيب ، ويحفظ خاتمه (١) .

وكان عَلَيْتُهُ حريصاً على مشورة أصحابه ، ومنهم : أبو بكر الصِّدِيق ، وعمر بن الخطَّاب ، وعلي بن أبي طالب ، وحمزة بن عبد المطَّلب ، وعبد الله بن مسعود ، وحذيفة بن اليان ..

كا أرسل الأمراء والعمّال إلى البلاد الّتي أسلمت ، يجبون الزّكاة لإنفاقها على فقراء البلدة ذاتها ، ويُرْسِل الفائض إلى العاصمة لينفق في المصالح العامّة ، منهم : أبو موسى الأشعري ( عبد الله بن قيس ) على مارب ، والمهاجر بن أبي أُميّة على صنعاء ، وزياد بن لبيد على حضرموت ، وعدي بن حاتم على طيء ، والعلاء بن الحضرمي على البحرين ، وكان معاذ بن جبل معلّم يتنقّل بين حضرموت والين .

#### $\triangle$ $\triangle$ $\triangle$

# نظام الحكم بعد رسول الله ﷺ

﴿ وَالَّذِينَ اسْتَجَابُوا لِرَبِّهِم وَأَقَامُوا الصَّلاةَ وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُم وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يَنْفِقُونَ ﴾ ، [الشُّورى: ٢٨/٤٢] .

مدأ الشُّورى ، ظاهرة سلية بِ تجعل الفرد إيجابيّاً وفعًالاً ومساهماً بدور بارز في الوزراء والكتَّاب ، الجهشياري : ١٢

إدارة مؤسّسات الحكم ، كا يجعل المسؤولين في المؤسّسات الإداريّة ملتزمين برأي المجتمع ، مع إشراك الأفراد في المسؤوليّة الإداريّة الّتي تتيّز بقوة الإيمان والتّقوى والورع ، والسّلطة في الإسلام لا تستند إلى وضع طبقي تسلّطي ، بل تستند إلى درجة المعرفة ، والعمل ، والتّقوى ، والتّفاني ، والأمانة ، والإخلاص .. الإمارة في الإسلام تسعى المشاركة ، وتتيّز بدرجة عالية لتقبّل النّقد من أجل المصلحة العامة ، فعندما أراد عمر ، رضي الله عنه تحديد المهور ، قالت له امرأة من آخر الصّفوف : ليس لك ذلك يابن الخطّاب ، ألم تقرأ قوله تعالى : ﴿ وَآتَيْتُم إحداهَنَّ قِنْطاراً فَلاتَاخُذُوا مِنْهُ شَيْداً ﴾ ؛ النساء : ١٠/٤] ، أتدري ما القنطار ؟! فقال عمر : أصابت امرأة وأخطاً عمر . وسأل رضي الله عنه يوماً : ماذا تقولون إذا اعوججت ؟ أجابوا : نقوّمك بحدٌ سيوفنا (١٠) .

والقرآن الكريم ، والسُّنَّة الصَّحيحة لم يعرضا لموضوع الخلافة بمفهومها الحديث ، ١٠ وليس هذا قصوراً أو تقصاً في التَّشريع الإسلامي ، ولكن شاء الله ورسوله ترك هذا الأمر للأُمَّة الإسلاميَّة في اختيار الحاكم الَّذي يرتضونه ، متَّخذين مافي القرآن الكريم والسُّنَّة الصَّحيحة من قواعد عامَّة وشموليَّة في إقامة النَّظام • ووكَّل للأُمَّة طريقة الاختيار .

ولم يؤثر عن رسول الله عَلِيْ نص صريح في مسألة الحكم من بعده ، لقد ترك الأمر ١٥ شورى للمسلمين ليختاروا من أحبّوا ، مع إشارات إلى الصّدِيق رضي الله عنه ، قال عَلَيْكَ عند مرضه : « لِيُصَلِّ أبو بكر بالنّاس » ، قالوا : لو أمرت غيره ؟ \_ لرأفته وضعف صوته \_ قال عَلَيْكَ : « لا ينبغي لأمّتي أن يؤمّهم إمام وفيهم أبو بكر »(١١) ، وجاءت

<sup>(</sup>١٠) في الرّياض النّضرة في مناقب العشرة ، للمحب الطّبري ٥٠/٢ : قال يوماً على المنبر : يامعشر المسلمين ، ماذا تقولون لو ملت برأسي إلى الدّنيا كذا ( ومَيّل رأسه ) ، فقام إليه رجل فقال : أجل ، كنّا نقول بالسّيف كذا ( وأشار إلى القطع ) ، فقال : إيّاي تعني بقولك ؟ قال : نعم إيّاك أعني بقولي ، فقال عر : رحمك الله ، الحمد لله الذي جعل في رعيّق من إذا تعوجت قوّمني !

<sup>(</sup>١١) منتخب كنز العمَّال ٣٤٣/٤ ، أُسد الغابـة ٣٣٠/٣ ، وفي ابن سعـد ١٧٨/٣ : « مروا بلالاً فليؤذِّن ، ومروا أبا بكر فليصلُّ بالنَّاس » .

امرأة لرسول الله عَلِيْكِ في شيء فأمرها بأمر ، فقالت : أرأيت يارسول الله إن لم أجدك ؟ \_ تعني الموت \_ قال عَلِيْكِ : « إن لم تجديني ، فأتي أبا بكر » (١٦) ، فبايع النّاس أبا بكر بيعة خاصّة في سقيفة بني ساعدة ، وفي اليوم التّالي بايع النّاس في المسجد البيعة العامّة ، وفي رواية الطّبري ٢٠٧/٣ : كان عليّ في بيته إذ أتي فقيل له : قد جلس ابو بكر للبيعة ، فخرج في قميص ما عليه إزار ولا رداء ، عَجلاً كراهية أن يُبطئ عنها ، حتّى بايَعَهُ ، ثمّ جلس إليه ، وبعث من أتاه بثو به فتجلّله ولزم مجلسه ،

نتائج السّقيفة: بيعة السّقيفة توضّح أن ليس في القرآن الكريم، أو الحديث الشّريف نصّ على خلافة رجل ما ولو وُجدَ ما خالفه أحد من ألوف الصّحابة ولم يخصّص عَلِيليّة الخلفة من بعده في قبيلة أو أُسرة ما: ﴿ إِنَّ أَكْرَمَكُم عِنْدَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْدَ اللهِ ال

وفي السّقيفة اتّضح إجماع المسلمين على ضرورة الخلافة ، للنّظر في المصلحة العامّة ، وأن للمهاجرين فضلهم على سائر المسلمين لسبقهم إلى الإسلام ، فأسرعوا في بيعة أبي بكر رضي الله عنم ، كي لا يبقى منصب الرّئاسة شاغراً ، لسبقه في الإسلام ، وفضله ، وسنّه ، مع إشاراته عليه إليه (١٣) .

☆ ☆ ☆

10

<sup>(</sup>۱۲) ابن سعد : ۱۷۸/۳ ، أسد الغابة : ۳۳۰/۳ ، الاستيعاب : ۲٤٧٢ ، صحيح مسلم : ۱۸۵۷ الحديث

<sup>(</sup>١٣) لبحث الخلافة ونظام الحكم في الإسلام ، انظر مع عبقريّة الإسلام في أصول الحكم للدكتور منير العجلاني الكتب التّالية :

\_ مآثر الإنافة في معالم الخلافة ، للقلقشندي .

ـ الأحكام السُّلطانيَّة ، للماوردي ، والأحكام السُّلطانيَّة للفرَّاء .

ـ الفخري في الآداب السُّلطانيَّة ، لابن طباطبا .

ـ الفصل في الملل والأهواء والنِّحل ، لابن حزم الأندلسي .

ـ النَّظم الإسلاميَّة ، د . حسن إبراهيم حسن ، وعلي إبراهيم حسن .

## الخلافة

الخلافة مصدر خَلَف ، يقال : خَلَفَه في قومه يخلُفُه خلافة فهو خَلِيفة ، ومنه قوله تعالى : ﴿ وَقَالَ مُوسَى لأَخِيهِ هَارُونَ ٱخْلُفْنِي فِي قَوْمي ﴾ ، [الأعراف : ١٤٢/٧] ، ثُمَّ أُطلقت في العُرف العام على الزَّعامة العظمى ، وهي الولاية العامّة على الأُمَّة كافَّة ، والقيام بأمورها ، والنَّهوض بأعبائها .

والخِلِّيفي - بكسر الخاء وتشديد اللاَّم المكسورة - لغة في الخلافة حكاها الجوهري في الصِّحاح ، وقال ابنُ الأثير في نهايته في غريب الحديث : وهو من المصادر الدَّالَّة على معنى الكثرة ، ومنه قول أمير المؤمنين عمر بن الخطَّاب رضي الله عنه : لوأُطيق الأذان مع الخِلِّيفي لأذَّنت ، يريد أنَّه مشتغل عن الأذان بكثرة اجتهاده في ضبط أُمور الخلافة ، وتصريف أعنَّتها .

وقد اختلف في لفظ الخليفة ، فقيل : هو فَعِيلٌ بمعنى مفعول ، كجريح بمعنى عجروح ، ويكون المعنى أنَّه يخلفه مَنْ بعده ، وعليه حُمِلَ قوله تعالى في حقّ آدم عليه السَّلام : ﴿ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ ، [البقرة : ٢٠/٢] ، على قول من قال : إنَّ آدم أوَّل من عَمَرَ الأَرض ، وخلفه فيها بنوه بعده .

وقيل : هو فعيل بمعنى فاعل ، كعليم بمعنى عالم ، وقدير بمعنى قادر ، ويكون ١٥ المعنى فيه أنَّه يَخْلُف من قبله ، وعليه حَمَلَ الآية السَّابقة من قال : إنَّه كان قبل آدمَ في

<sup>=</sup> \_ تاريخ التّشريع الإسلامي ، محمد الخضري .

ـ المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار ، للمقريزي .

\_ صبح الأعشى ، للقلقشندي .

ـ السُّلوك في دول الملوك ، للمقريزي .

ـ الْخَرَاجِ ، لأبي يوسف القاضي .

<sup>-</sup> وكتب التَّاريخ المعتدة : طبقات ابن سعد ، الطَّبري ، الكامل في التَّاريخ ، البداية والنَّهاية ، تاريخ الخلفاء ، وكتاب السِّير الكبير للشَّيباني .

الأرض مخلوقات منها الملائكة مثلاً ، وإنّه خلفهم فيها ، وعليه خوطب أبو بكر رضى الله عنه بخليفة رسول الله .

و يُجمع الخليفة على خُلفاء ، كا في كريم على كُرَماء ، وعليه ورد قوله تعالى : ﴿ وَٱذْكُرُوا إِذْ جَعَلَكُم خُلَفَاءَ مِنْ بَعْدِ قَوْم نُوحٍ ﴾ ، [الأعراف: ١٩٧٧] ، ويجمع أيضاً على ه خلائف حملاً على تأنيث اللَّفظ ، كا تجمع صحيفة على صحائف ، وعليه جاء قوله تعالى : ﴿ وَهُ وَالَّذِي جَعَلَكُمْ خَلائِفَ الأَرْضِ ﴾ ، [الأنعام: ١٦٥/١] ، ويجوز أن يُجمع على خلافٍ ، ككريم وكرام ، لأنَّ الهاء في (خليفة ) زائدة حسب رأي بعض النَّحويين .

وتكون الخلافة عن الله ، فيقال في الخليفة : خليفة الله (١٤) ، وامتنع جمهور الفقهاء من ذلك ، محتجّين بأنّه إنّا يَسْتَخْلف من يغيب أو يموت ، والله باقي لا يغيب ، ويؤيّد ذلك مارُوي أنّه قيل لأبي بكر الصّدّيق : يا خليفة الله ، فقال : لست بخليفة الله ، ولكنّي خليفة رسول الله عَيِّلِهُ (١٥) ، وقال رجل لعمر بن عبد العزيز : يا خليفة الله ، فقال اويلك لقد تناولت متناولاً بعيداً ، إنّ أمّي سمّتني عَمَر ، فلو دعوتني بهذا الاسم قبلت ، ثمّ كبرت فكنيت أبا حَفْص (١٦) ، فلو دعوتني به قبلت ، ثمّ وليتهوني أموركم فسمّيتوني أمير المؤمنين ، فلو دعوتني بذلك كفاك .

وتكون الخلافة عن رسول الله عَلَيْتُهُ ، فيقال فيه : خليفة رسول الله عَلَيْتُهُ لأنَّه خلفه في أُمَّته ، وعلى ذلك خوطب أبو بكر رضي الله عنه .

وتكون الخلافة عن الخليفة قبل ذلك الخليفة ويقال: فلان خليفته فلان، واحد بعد واحد، حتَّى ينتهي إلى أبي بكر رضي الله عنه فيقال فيه وخليفة رسول الله على ذلك خُوطب أمير المؤمنين عمر بن الخطَّاب رضي الله عنه، في الله أول أمره بخليفة خليفة رسول الله .

<sup>(</sup>١٤) مده إضافة تشريف ، مثل : ناقة الله ، بيت الله .

<sup>(</sup>١٥) مآثر الخلافة في معالم الخلافة ، للقلقشندي : ١٥/١

<sup>(</sup>١٦) الأسد يكنَّى أبا حفص ، ويُسَمَّى شبله حفصاً ، ( اللَّسان : حفص ) .

ألقاب الخلافة: أمَّا ألقاب الخليفة فأربعة ، هي : عبد الله ، وأوَّل من تَلَقَّب بذلك من الخلفاء عمر بن الخطَّاب ، فكان يكتب في كتبه الصَّادرة عنه : من عبد الله عمر أمير المؤمنين ، وتبعه مَنْ بعده من الخلفاء على ذلك ولزموه ، وأضاف الفاطميُّون ( وَوَلِيَّه ) ، فكان يكتب في كتبهم : من عبد الله ووليّه أمير المؤمنين .

واللَّقب التَّاني : الإمام ، وهو من الألقاب الْمُسْتَجدَّة للخليفة في أثناء الدَّولة ° العبَّاسيَّة بالعراق .

واللَّقب التَّالث: لقب الخلافة الخاص بها ، كالمنصور ، والهادي ، والرَّشيد ، والمأمون ، والمعتصم بالله ، والمتوكّل على الله ، وابتُدِئ بها في الدَّولة العبّاسيَّة .

واللّقب الرّابع: أمير المؤمنين، وأوّل من لُقّب به أمير المؤمنين عمر بن الخطّاب رضي الله عنه في أثناء خلافته، وكان يدعى في أوّل خلافته خليفة خليفة رسول الله ، ، وذكر أبو هلال العسكري في كتابه (الأوائل) (١٠٠) أنّ أصل ذلك أن عمر خليفة خليفة رسول الله رضي الله عنه بعث إلى عامله بالعراق أن يبعث إليه رَجُلَيْن عارِفَيْن بأمور العراق، يسألها عمّا يريد، فأنفذ إليه لبيد بن ربيعة وعَدِيّ بن حاتم، فلمّا وصلا المدينة دخلا المسجد فوجدا عمرو بن العاص، فقالا له: استأذن لنا على أمير المؤمنين، فقال لها عرّو: أنتا والله أصبتها اسمه، ثمّ دخل على عمر، فقال : السّلام عليه عامير المؤمنين، فقال: ما بَدَا لك يابن العاص؟ لتخرجَنّ من هذا القول، فقصّ عليه القصّة فأقرّه على ذلك، فكان ذلك أوّل تلقيبه بأمير المؤمنين (١٨).

<sup>(</sup>١٧) كتاب الأوائل لأبي هلال الحسن بن عبد الله بن سهل العسكري ، المتوفَّى سنة ٣٩٥ هـ = ١٠٠٥ م .

<sup>(</sup>١٨) مآثر الخلافة في معالم الخلافة : ٢٧/١ ، وفي تاريخ اليعقوبي ١٥٠/٢ : كتب أبو موسى الأشعري لعبد الله عمر أمير المؤمنين ، وجرت عليه ، وقيل إنّ المغيرة بن شعبة دخل على عمر فقال : السّلام عليك ياأمير المؤمنين ، فقال : لتخرّجَنّ ممّا قلت ، فقال : ألسنا مسلمين ؟ قال : بلى ، قال : وأنت أميرنا ، قال : اللّهم نعم .

ولزم هذا اللّقب مَنْ ولي الخلافة بعده ، خلا خلفاء بني أُميّة بالأندلس ، فإنهم كانوا يخاطبون بالإمارة فقط ، إلى أن ولي عبد الرَّحن بن محَّد ، فتلقّب بأمير المؤمنين ، أمّا في المغرب الأقصى ، فنذ أيّام يوسف بن تاشفين أمير المرابطين ، خُوطب أمراؤها بلقب ( أمير المسلمين ) ، واستخدمه من بعدهم الموحِّدون وبنو مَرِين ، حتَّى عندما انفصلت مملكة غانة عن دولة المرابطين ، وأعلنت استقلالها ، أصبح ملكها يخطب لنفسه تحت رعاية أمير المؤمنين العباسي في بغداد (١٩) .

وهكذا ( الخلافة ) ، أطلقت على الولاية العامّة على الأمّة والقيام بأمورها ، والنّهوض بأعبائها ، إنّها رئاسة عامّة في أمور الدّين والدّنيا نيابة عن رسول الله عَلَيْكُ ، فهي خلافة عن صاحب الشّرع في حراسة الدّين ، وسياسة الدّنيا به ، فالخليفة حاكم زمني وروحي بآن واحد ، ومها اتّسعت سلطته ، لا يستطيع مخالفة الشّريعة ، القرآن الكريم ، والسّنّة الشّريفة (٢٠) .

## آراء المسلمين حَوْلَ أختيار الخليفة :

اختلاف الصّحابة (٢١) ، دليل على أنّ هذا الأمر متروك للمسلمين ليروا فيه رأيهم ،

<sup>(</sup>١٩) دور المرابطين في نشر الإسلام في غرب إفريقية : ص ١٣٧

<sup>(</sup>٢٠) لبحث الخلافة ينظر في كتاب « مآثر الإنافة في معالم الخلافة » للقلقشندي ، ويمكن الرُّجوع إلى الجزء ٥٠ والجزء ٣٥ من ( المختار من التُراث العربي ) ، الَّذي تصدره وزارة الثقافة في القطر العربي السُّوري ، حيث قدَّمت في الجزء الأوَّل كلَّ ما يتعلَّق بالخلافة ، وفي الجزء التُّاني وَلاة الأمصار زمن الخلفاء ، والجزآن نشرا تحت عنوان : [ من كتاب مآثر الإنافة في معالم الخلافة ] ، اختار النَّصوص وعلَّق عليها وقدَّم لها : شوقي أبو خليل .

<sup>(</sup>٢١) عرَّفَ ابن حجر الصَّحابي بما يلي : الصَّحابي من لقي النَّبي عَلِيَّةٍ ، مؤمناً به ومات على الإسلام ، فيدخل في من لقيه من طالت مجالسته له ، أو قَصْرَت ، ومن روى عنه أو لم يرو ، ومن غزا معه أو لم يغز ، ومن رآه رؤية ولو لم يجالسه ، ومَنْ لم يره لعارض كالعمى ، ( مقدّمة الإصابة ) . وعند الشَّيعة لا يقال ( صحابي ) إلا لمن كَثَرت ملازمته ، إنَّ الصَّحبة تقتضي طبول اللَّبث ، والمعاشرة ، ولا يقال إلا لمن كثرت ملازمته ، والصَّحبة نسبة بين اثنين .

والمسلمون كُلَّهم متَّفقون : على إقامة خليفة لرسول الله عَلِيلَةٍ ، فقال المهاجرون : تحصر الخلافة في قريش ، قوم رسول الله عَلِيلَةٍ وعشيرته : « الأُمَّة في قريش ما حكموا فعدلوا ، ووعدوا فوفُوا ، واسْتُرحِمُوا فرحموا » ، أمَّا الأنصار فرأيهم أن يكون منهم لأنَّهم أعرُّوا الدِّين ، ونصروا رسول الله عَلَيلةٍ عندما تنكَّرت له قريش وحاربته .

ويرى الشّيعة أن تكون الخلافة في بيت رسول الله عَيْضَةً ، وترى الإماميَّة أنَّ ه رسول الله عَيْضَةً عين عليّاً رضي الله عنه صراحة : « من كنت مولاه فعليٌّ مولاه ، اللَّهمَّ وال من والاه ، وعادِ من عاداه » .

ورأي الخوارج الاختيار الحرَّ، يتولى الخلافة من تتوفر فيه شروطها ، ويصحُّ أن يكون الخليفة من قريش أو من غيرها ، ولو كان عبداً حبشيًا ، واشترطوا : الإسلام والعدل .

والمرجئة محايدون ، ونظرتهم واحدة نحو جميع الَّذين أدلوا بنظرياتهم في الخلافة .

والمعتزلة يقولون بحرِّيَّة إرادة الإنسان ، وأَنَّ الأُمَّة تختار إمامها ، وقالوا بصحَّة الخلافة الرَّاشديَّة ، وأَنَّ خلافة بني أُميَّة غير صحيحة ، فوقفوا منها موقف الكراهة ، ولم يثوروا عليها كا ثار الخوارج .

10

#### طريقة اختيار الخليفة 1

أ ـ المرشّحون للخلافة ، وهم الّذين يستوفون شروط الخلافة .

أ ـ فحص الشَّروط المتوافرة في المرشَّحين ودراستها ، من قِبَل أهل الاختيار ، وهم أهل الحلِّ والعقد ، وأورد الماوردي لهم شروطاً ، منها العلم والحكة ..

ق ـ الأمّــة ، وهي المرجع الأوّل والأخير في اختيــار الخليفــة ، وهــو حــقٌ من حقوقها ، لا يصلح اختياره إلاّ برضاها .

☆ ☆ ☆

## الخلافة وتطورها زمن الرَّاشدين والأُمويِّين والعبَّاسيِّين :

أيّام الرّاشدين: الأنصار أوّل من فكّر في ضرورة الإسراع في انتخاب خلف لرسول الله عَيَلِيّم ، كي لا تدبّ الفوض ، وتتشعّب الآراء ، وفي سقيفة بني ساعدة رشّحوا سعد بن عبّادة سيّد الخزرج ، وقالوا : منّا أمير ، ومنكم أمير ، فقال عمر بن الخطّاب رضي الله عنه : يامعشر الأنصار ، ألستم تعلمون أنَّ رسول الله عنه عنه أمر أبا بكر أن يؤمّ النّاس ؟ فأيّكم تطيب نفسه أن يتقدّم أبا بكر ؟ فقالوا : نعوذ بالله أن نتقدّم أبا بكر ؟ فقالوا : نعوذ بالله أن نتقدّم أبا بكر ؟ من الخلافة لمن أبا بكر " فكانت البيعة ، وهي أن يجتع أهل الحلّ والعقد ، ويعقدون الخلافة لمن يستجمع شرائطها .

واستشارأبو بكر رضي الله عنه في مرضه كبار الصّحابة ، كعبد الرَّحن بن عوف ، وعثان بن عفّان ، وأسيد بن حضير ، وسعيد بن زيد ، فأثنوا كلّهم على عمر بن الخطّاب ، فعيّنه خلفاً له : « بسم الله الرَّحن الرَّحيم ، هذا ما عَهد أبو بكر خليفة رسول الله عند آخر عهده بالدَّنيا وأوّل عهده بالآخرة ، في الحال الَّتي يؤمن فيها الكافر ، ويتَّقي فيها الفاجر : إنّي استعملت عمر بن الخطّاب ، فإن برَّ وعدل فذلك علمي به ، وإن جار وبدّل فلا علم لي بالغيب ، والخير أردت ، ولكلّ امرئ مااكتسب ﴿ وَسَيَعْلَمُ وَإِن جَارِ وبدّل فلا علم لي بالغيب ، والخير أردت ، ولكلّ امرئ مااكتسب ﴿ وَسَيَعْلَمُ اللّه عِنْ بَنْ طَلْمُوا أيَّ مُنْقَلَب يَنقَلِبُونَ ﴾ " .

وكانت وصيَّة أبي بكر الصِّدِّيق لعمر بن الخطَّاب ، التَّالي :

« إنّي مستخلفك من بعدي ، وموصيك بتقوى الله : إنّ لله عملاً باللّيل لا يقبله بالنّهار ، وعملاً بالنّهار لا يقبله باللّيل ، وإنّه لا تقبل نافلة حتّى تودّى الفريضة ، فإنّا ثقلت موازين من ثقلت موازينه يوم القيامة باتّباعهم الحقّ في الدّنيا وثقله عليهم ، وحق لميزان لا يوضع فيه إلا الحق أن يكون ثقيلاً ، وإنّا خفّت موازين من خفّت

<sup>(</sup>۲۲) أُسد الغابة ٣٣٢/٣ ، الاستيعاب ٢٥١/٢ ، طبقات ابن سعد ١٧٩/٣

<sup>(</sup>٢٣) عيون الأخبار لابن قتيبة : ١٤/١

موازينه يوم القيامة باتباعهم الباطل وخفّته عليهم ، وحق لميزان لا يوضع فيه إلا الباطل أن يكون خفيفاً . إنَّ الله ذكر أهل الجنّة فذكرهم بأحسن أعمالهم وتجاوز عن سيّئاتهم ، فإذا ذكرتهم قلت إنّي أخاف أن لاأكون من هؤلاء ، وذكر أهل النّار فذكرهم بأسوأ أعمالهم ، ولم يذكر حسناتهم ، فإذا ذكرتهم قلت إنّي لأرجو أن لاأكون من هؤلاء ، وذكر آية الرَّحة مع آية العذاب ليكون العبد راغباً راهباً ، ولا يتنّى على الله غير الحق ولا يلقي بيده إلى التّهلكة ، فإذا حفظت وصيّتي فلا يكن غائب أحب اليك من الموت وهو آتيك ، وإن ضيّعت وصيّتي فلا يكن غائب أبغض إليك من الموت ، ولست بمعجز الله »(١٤٢) .

فانتقال الخلافة بالعهد هو أن يعهد الخليفة إلى غيره مَّن استجمع شرائـط الخلافـة بعد موته إلى المعهود إليه ، ولا تتم إلا بعد بيعة المسلمين له .

وجعل عمر رضي الله عنه لجنة سداسيَّة هي : على بن أبي طالب ، وعثان بن عفّان ، وسعد بن أبي وقَّاص ، وعبد الرَّحن بن عوف ، والسزَّبير بن العوام ، وطلحة بن عبيد الله ، فانتُخبَ عثان بن عفّان رضي الله عنه .

وكانت وصيَّة عمر للخليفة من بعده ، التَّالي :

«أوصيك بتقوى الله لاشريك له ، وأوصيك بالمهاجرين الأوّلين خيراً " أن تعرف ١٥ لهم سابقتهم ، وأوصيك بالأنصار خيراً ، فاقبل من محسنهم ، وتجاوز عن مُسِيئهم " وأوصيك بأهل الأمصار خيراً فإنهم درء العدو " وجباة الفيء ، لا تحمل فيئهم إلاّ عن فضل منهم " وأوصيك بأهل البادية خيراً ، فإنهم أصل العرب ، ومادّة الإسلام أن تأخذ من حواشي أموال أغنيائهم فتردّ على فقرائهم ، وأوصيك بأهل الذّمّة خيراً أن تقاتل من ورائهم ، ولا تكلّفهم فوق طاقتهم إذا أدّوا ما عليهم للمؤمنين طوعاً أو عن يَدٍ وهم ٢٠ صاغرون ، وأوصيك أن تخشى الله في النّاس " وتخشى النّاس في الله ، وأوصيك بالعدل

<sup>(</sup>٢٤) البيان والتّبيين ، ص: ٢٣٥

في الرَّعيَّة والتَّفرُّغ لحوائجهم وتغورهم " ولا توثر غنيَّهم على فقيرهم ، فإنَّ ذلك بإذن الله سلامة لقلبك ، وحطَّ لوزرك " وخير في عاقبة أمرك ، حتَّى تفضي من ذلك إلى من يعرف سريرتك ويحول بينك وبين قلبك " وآمرك أن تشتد في أمر الله وفي حدوده ومعاصيه على قريب النَّاس وبعيدهم " ثمَّ لا تأخذك في أحد رأفة ، حتَّى تنتهك منه مشل ما انتهك من حرم الله ، واجعل النَّاس عندك سواء " لا تبالي على من وجب الحق ، ثمَّ لا تأخذك في الله لومة لائم " وإياك والأثرة والحاباة فيا ولاَّك الله ، مَّا أفاء الله على المؤمنين " فتجور وتظلم وتحرم نفسك من ذلك ما قد وسَّعه الله عليك ، وقد أصبحت بمنزلة من منازل الدُّنيا والآخرة ، فإن اقترفت لدنياك عدلاً وعفَّة عَّا بسط الله لك اقترفت به يخط الله ، وأوصيك أن لك اقترفت به إياناً ورضواناً " وإن غلبك الهوى اقترفت به سخط الله ، وأوصيك أن لا ترخّص لنفسك ولا لغيرك في ظلم أهل النّمة ..

## وجاء في آخرها :

ثمَّ اركب الحقَّ وخض إليه الغمرات ، وكن واعظاً لنفسك ، أنشدك الله لما ترحمت على جماعة المسلمين فأجللت كبيرهم ، ورحمت صغيرهم ، ووقرت عالمهم ، ولا تضربهم فيذلُوا ، ولا تستأثر عليهم بالفيء فتغضبهم ، ولا تحرمهم عطاياهم عند محلها فتفقرهم ، ولا تجمره (٢٥) في البعوث فتقطع نسلهم ، ولا تجعل المال دُولة بين الأغنياء منهم ، ولا تجعل المال دُولة بين الأغنياء منهم ، ولا تغلق بابك دونهم فيأكل قويهم ضعيفهم ، هذه وصيّتي إيّاك ، وأشهد الله عليك ، وأقرأ عليك السّلام » (٢٦) .

وانتُخِبَ علي بن أبي طالب رضي الله عنه بعد عثان بن عفّان ، إلا أنّ البيعة لم تكن تامّة ، إذ امتنع بنو أُميّة وطلحة والزّبير عن البيعة .

<sup>(</sup>٢٥) تجمير الجند : حبسهم وإبقاؤهم في ثغر العدو عن العود إلى أهليهم ، ( اللَّسان جمر ) .

<sup>(</sup>٢٦) البيان والتَّبيين ، ص : ٢٣٥ و ٢٣٦

أيام الأُمويين: أصبحت الخلافة أيَّام الأُمويين ملكاً وراثيّاً (٢٧٠) ، بقوّة السَّيف والسِّياسة ، قال معاوية: « لا أضع سيفي حيث يكفيني سوطي ، ولا أضع سوطي حيث يكفيني لساني ، ولو أنَّ بيني وبين النَّاس شعرةً ما انقطعت ، قيل : وكيف ذاك ؟ قال : كنت إذا مدُّوها خلَّيتها ، وإذا خلَّوها مددتها »(٢٨) .

وقال عبد الملك بن مروان : « أنصفونا يا معشر الرَّعيَّة ، تريدون منَّا سيرة ، أبي بكر وعمر ! نسأل الله أن يعين كُلاَّ على كلِّ » (٢٩) .

وقال الوليد لعبد الملك: يا أبت ما السّياسة ؟ قال: « هيبة الخاصّة مع صدق مودّتها ، واقتياد قلوب العامّة بالإنصاف لها ، واحتال هفوات الصّنائع »(٢٠) .

لقد أوجد معاوية بن أبي سفيان نظام ( ولاية العهد ) • اللّذي قد يوصل إلى الحكم ١٠ أحياناً من ليس أهلاً له ، وسَنَّ مروان بن الحكم العهد لاثنين ، فظهر التَّنافس بين أفراد البيت المالك على أثرها ، و يمكننا القول : إنَّ ولاية العهد لاثنين كان لها أثر خطير على كيان الدَّولة الأُمويَّة ، إذ أوصلتها ـ مع عوامل أُخرى ـ إلى نهايتها .

أيّام العَبّاسيّين: وحذا العبّاسيّون حذو الأمويّين في ولاية العهد، مع تأثّر بنظم الحكم لدى ملوك الفُرْس ( الحق الملكي المقدّس ) ، خطب أبو جعفر المنصور على منبر ١٥ عرفة ، فقال: « أيّها النّاس ، إنّها أنا سلطان الله في أرضه ، أسوسكم بتوفيقه ورشده ، وخازنه على فيئه بمشيئته ، أقسِمُه بإرادته ، وأعطيه بإذنه ، وقد جعلني الله تعالى عليه

<sup>(</sup>٢٧) باستثناء خلافة عمر بن عبد العزيز رضي الله عنه ، فقد عادت الخلافة سيرتها الدينيَّة الأولى أيَّام الرَّاشدين .

<sup>(</sup>۲۸) عيون الأخبار : ۹/۱

<sup>(</sup>٢٩) عيون الأخبار ١٠/١

<sup>(</sup>٣٠) عيون الأخبار : ١/٨

قفلاً ، إذا شاء أن يفتحني لإعطائكم ، وقسم أرزاقكم ، وإذا شاء أن يُقْفِلني عليه أقفلني ، فارغبوا إلى الله تعالى .. »(٢١) .

#### شروط الخلافة:

أوّلها (الْحَرِّيَّة): فالعبد لا يملك نفسه ، وحديث: «اسمعوا وأطيعوا وإن استعمل عليكم عَبْدٌ حبشيٍّ كأن رأسه زبيبة ، ماأقام فيكم كتاب الله تعالى »، من قبيل المبالغة في طلب الطّاعة ، وثانيها (الذَّكورة): والإجماع في هذه القضيَّة يكاد يكون تامّاً ، وثالثها (البلوغ): فلا تنعقد إمامة الصَّبيِّ لاَنَّه مُولَى عليه ، والنَّظر في أموره إلى غيره ، فهو وإن ورث الملك عن أبيه (٢٦) ، إلاَّ أنّه لا يباشر الحكم حتَّى يدرك سِنَّ البلوغ ، ورابعها (سلامة العقل): فلا تنعقد إمامة ذاهب العقل بجنون أو غيره ، لأنَّ العقل آلة التَّدبير ، فإذا فات العقل فات التَّدبير ، وخامسها (سلامة الحواس والأعضاء) ؛ فالفقدان الكامل للبصر أو لليَدينُن أو الرِّجلين يمنع من عقد الخلافة ومن استدامتها ، وفقدان السَّمع والنَّطق يمنع من عقد الخلافة ابتداء ، ولكنّه إذا طرأ بعد الخلافة لا يمنع من استدامتها .

## وهناك شروط متِّمة هي :

ر العِلْمُ): بشؤون الدِّين والأحكام الشَّرعيَّة ، لأنَّ الخليفة يجتهد في أمور المسلمين وحقوقهم ، فينبغي له أن يكون عالماً يُصَرِّف الأمور على النَّهج القويم ، و ( العدالة ) : فلا تنعقد إمامة الفاسق ، لأنَّ الخليفة مؤتمن على أموال المسلمين وحقوقهم ، فينبغي له أن يكون نزيها ، مع تجنَّب المعاصي ، معروفاً بحسن السيّرة والأخلاق ، ( والكفاية ) :

<sup>(</sup>٣١) تماريخ دمشق لابن عساكر ، المجلّد ٣٨ ، ص ٣١٣ ، وكان على رأس نظام الحكم في أوربة في العصور الوسطى إمبراطور هو الحماكم الزَّمني ، وبابا هو الحماكم الرُّوحي ، وهو يغيّر ويلغي القوانين ، بينما الخليفة المسلم يجمع السُلطتَيْن الزَّمنيَّة والرُّوحيَّة في شخصه ليطبّق شرع الله ، لأنَّ الإسلام يتحور حول كتاب ، والمسيحيَّة تتحور حول شخص .

<sup>(</sup>٣٢) كان العرب يكرهون ولاية العهد لحدث .

أي الشَّجاعة والرَّأي والنَّجدة ، فلا تنعقد خلافة الجبان ، لأنَّه محتاج إلى الشَّجاعة ، ليتوصَّل بذلك إلى حماية الحدود ، وجهاد العدو ، وتجهيز الجيوش .. فإذا لم يكن شجاعاً لم يستطع ذلك .

أمًّا (النَّسَب) ، والمراد به أن يكون الخليفة من قريش ، فقد اختلف فيه ، وقيل : صحيح أنَّ المسلمين في سقيفة بني ساعدة أجمعوا على أن تكون الخلافة في ه قريش ، ولكن تخصيص قريش بها لم يكن مطلقاً ، إنَّا بسبب المصلحة العامَّة ، وذلك أنَّ العرب كانت تعرف لقريش تقدَّمها ورئاستها فتستكين لها إذا حكمت ، ولو جُعِلت الرِّئاسة في غير قريش لتفرَّقت الكلمة ، ووقعت الفتنة آنذاك .

ويرى ابن خَلْدون : أن هذا الشرط \_ شرط النَّسَب \_ إنَّما كان سارياً في مرحلة زمنيَّة معيَّنة ، كانت العصبيَّة فيها لقريش ، فكانت تمثِّل العمود الفقري للسَّولة ١٠ الإسلاميَّة آنذاك ، أمَّا فيا بعد حيث ذابت العصبيَّة القرشيَّة في غمار الشُّعوب والأعراق الكثيرة التي دخلت في الإسلام ، فلم تعد ضرورة لبقاء هذا الشَّرط (٣٣) .

<sup>(</sup>٣٣) ولشخصية المرشّح دورها أيضاً ، يقول عمر : إنَّ هذا الأمر لا يصلح له إلا اللّيِّن في غير ضعف ، والقوي في غير عنف ، ( وفي بعض الرّوايات : والجواد في غير سرف ) ، [ عيون الأخبار : ٩/١ ] ، وفي كتاب الْخرّاج ص : ١٢٨ وكان عمر يقول : لا يصلح هذا الأمر إلا بشدّة من غير تجبّر ، ولين في غير وهن ، وقال علي : إنّا يستحقّ السّيادة من لا يصانع ، ولا يخادع ، ولا تغرّه المطامع . وقال الأحنف بن قيس : من كانت فيه أربع خصال ساد قومه غير مُدافّع ، من كان له دين يحجزه ، وحسب يصونه ، وعقل يرشده ، وحياء يمنعه ، وفي عيون الأخبار : ١٢/١ : كلّم النّاس عبد الرّحن بن عوف أن يكلم عمر بن الخطّاب في أن يلين لهم ، فإنّه قد أخافهم حتّى إنّه قد أخاف الأبكار في خدورهن ، فقال عمر : إنّي لا أجد لهم إلا ذلك ، إنّهم لو يعلمون ما لهم عندي لأخذوا ثوبي عن عاتقي . وقال عبد الملك بن مروان لمصعب بن الزبير بحق أخيه عبد الله ، إنّه لا يصلح للخلافة ، لعجب في نفسه ، واستقلال في رأيه ، و بخل لزمه .

### عَلامَاتُ الخلافة:

وهي ( البُرْدَة ) : بردة رسول الله عَلَيْكُ ، خلعها على الشّاعر كعب بن زهير بن أبي سُلْمى المازني (٢٤) لما رجع تائباً مسلماً ، وقال قصيدته اللاَّميَّة ، الَّتِي مطلعها : « بانت سعادُ فقلبي اليومَ متبول » ، وظلّت البردة عند أهل كعب حتى اشتراها معاوية بن أبي سفيان من الورثة بعشرة آلاف درهم ، وتوارثها الخلفاء الأمويون والعبَّاسيون .

و ( الخاتم ) : والأصل فيه ما ثبت في الصّحيح أنَّ رسول الله عَلَيْتُهُ قيل له : إنَّ اللوك لا يقرؤون كتاباً غير مختوم ، فاتّخذ خاتماً من الفضَّة ، وجعل نقشه : ( محمَّد رسول الله ) (۲۵) ، فلمَّا توفِّي رسول الله عَلَيْتُهُ لبسه أبو بكر الصّدِّيق بعده ، ثم لبسه عمر بن الخطَّاب بعد أبي بكر ، ثمَّ لبسه عثان بن عفَّان بعد عمر ، فوقع منه في بئر ( أريس ) (۲۱) ، فالتسوه ثلاثة أيَّام فلم يجدوه ، ثمَّ اتَّخذ الخلفاء أختاماً خاصَّة ، على بعضها مواعظ وحِكم ، مثل : على الله توكّلت ، اعتادي على الله وهو حسبي ، ثمَّ أصبحت ( الطّغراء ) علامة الخلافة ، وهي نسبة إلى الحسين أبي إساعيل الطّغرائي وزير السّلطان مسعود السّلجوقي ، الذي امتاز بخط جميل ، وتشكيلات بديعة .

١٥ و ( القضيب ) : وهو عُود كان رسول الله عَيْلَةُ يأخذه بيده ، فقلّده الخلفاء في حمله (٢٧) .

<sup>(</sup>٣٤) من أعرق النَّاس في الشَّعر، هجا المسلمين وشبَّب بنسائهم، فهـدر رسول الله عَلِيَّةِ دمـه، فجـاءه كعب مستأمناً وقد أسلم، وأنشده لاميَّته فعفا عنه وخلع عليه بردته، توفّى كعب سنة ٢٦ هـ = ٦٤٥ م.

<sup>(</sup>٣٥) في فتوح البلدان ص : ٤٤٨ : كان خاتم رسول الله ﷺ من فضَّة كله ، وفصه منه .

<sup>(</sup>٣٦) هي بئر معروفة بالقرب من مسجد قُباء عند المدينة المنوَّرة .

<sup>(</sup>٣٧) تناول جهجاه بن قيس عصا رسول الله ﷺ من يد عثمان بن عفّان وهو يخطب ، فكسرها على ركبته ، فأخذته الإكلّة في ركبته فات منها ، ( أُسد الغابة : ٣٦٥/١ ) .

onverted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)

سماله الرحم الرعم و هو رسول اله المسرد به ما وى سلاه و رسول اله الله المسرد به المركة لا المه ورسول اله ورسول اله ورسول اله ورسول اله ورسول المورد والما المورد والما ورسول المورد والما ورسي من الموالد و و الما ورسي من الموالد و و المناسم ما المورد المورد المورد والما و المورد المورد والمورد المورد والمورد والمورد المورد والمورد والمورد المورد والمورد والم

\* صورة رسالية رسول الله عليه إلى المنذر بن ساوى ، ( لاحظ الخاتم )

## شَارَاتُ الخِلافَة :

وهي ( الخطبة ) : أي الدُّعاء للخليفة على المنابر في المساجد ، وشاركهم الأمراء بذلك عند ضعفهم ، و ( السِّكَة ) : وهي ضرب النَّقود المتعامل بها بين النَّاس باسم الخليفة ، وكان عليها آية كريمة قصيرة ، أو دعاء موجز ، و ( الطِّراز ) : وهي ثياب الخلفاء الرَّاشدين لا تُتيَّز من ملابس أقلِّ رعاياهم شأناً ، ولبس معاوية بن أبي سفيان الحلل الفاخرة ، ثمَّ أخذ الخلفاء يبالغون في اقتناء أغلى الثيّاب وأجلها ، مع شكل خاصً من الثيّاب لموظفي البلاد والأمراء والقادة .

ومن شارات الخلافة أيضاً (لون الأعلام): فبنو أُميَّة كان شعارهم اللَّون الأخضر، أمَّا بنو العبَّاس فشعارهم السَّواد.

## رَاتِبُ الْخُلَفَاء:

لما ولي أبو بكر الصِّدِّيق رضي الله عنه ، أصبح فحمل على عاتقه أثواباً ، وغدا إلى السُّوق يبيع ويشتري على عادته ، فلقيه عمر وأبو عبيدة ، فقالا : أين تريد ياخليفة رسول الله ؟ قال : السُّوق ، قالا : ماذا تصنع وقد وُلِّيت أُمور المسلمين ؟ قال : فن

أين أُطعم عيالي ؟ قالا : انطلق معنا حتَّى نفرض لكَ شيئاً ، فانطلق معها ففرضوا له بعضَ شاةٍ كلَّ يـوم ، ومئتين وخمسين دينـاراً في السَّنـة ، ثمَّ جعلـوهـا شـاةً كاملـة ، وثلاث مئة دينار في السَّنة .

وكان أبو بكر يقول: ولقد أقمت نفسي في مال الله وفيء المسلمين مقام الوصي في مال اليتم، إن استغنى تعفَّف، وإن افتقر أكل بالمعروف، وإنَّ وإلى الأمر بعدي عمر بن الخطَّاب، وإنِّي استسلفت من بيت المال مالاً، فإذا متَّ فليبع حائطي في موضع كذا، وليَردَّ إلى بيت المال (٣٨).

وبلًا ولي عمر بن الخطّاب رضي الله عنه ، مكث زماناً لا يأكل من أموال المسلمين العامّة شيئاً ، وكان يتّجر وهو خليفة ، فيعامل النّاس ويستدين ويوفي ، ويبيع ويربح ، وبلّا افتقر ودخلت عليه خصاصة ، ولم يعد يكفيه ما يربحه من تجارته ، لأنّه اشتغل عنها بأمور الرّعيّة ، فرض له ما يصلحه ويصلح عياله بالمعروف ، لقد ورد وكان يأخذ في كلّ يوم من بيت المال ثلاثة دراهم أجرة » ، وقال رضي الله عنه كا قال الصّديق من قبل : إنّي أنزلت نفسي من مال الله بمنزلة وليّ اليتم ، إن استغنيت استعففت ، وإن افتقرت أكلت بالمعروف ، فإذا أيسرت قضيت .

ا ولمّا جاءته رضي الله عنه برود من الين ، فرّقها على النّاس بُرْداً بُرُداً ، ثمّ صعد المنبر يخطب وعليه حلّة منها (أي بُرْدان) فقال : اسمعوا رحم الله ، فقام إليه سلمان الفارسي ، فقال : والله لانسمع " فقال : ولِمَ ياأبا عبد الله ؟ فقال : ياعمر ، تفضّلت علينا بالدّنيا ، فرّقت علينا بُرْداً ، وخرجت تخطب في حلّة منها ؟ فقال : أين عبد الله بن عمر ؟ فقال : هأنذا ياأمير المؤمنين ، فقال عمر : لمن أحد هذَيْن البُرْدَيْن عبد الله بن عمر ؟ فقال : لي ، فقال لسلمان : عجلت عليّ ياأبا عبد الله ، إنّي كنت

<sup>(</sup>٣٨) تاريخ اليعقوبي : ١٣٧/٢

<sup>(</sup>٣٩) ابن الجوزي : ٩٠ ، ابن سعد ( الطبقات ) : ١٩٨١

غسلت ثوبي الْخَلِق ، فاستعرتُ ثـوب عبـد الله ، قـال سلمـان : أمَّـا الآن فقـل نسمع ونطع (٤٠) .

هذا ماكان يأخذه الخلفاء الرَّاشدون من بيت المال ، من خزينة الدَّولة ، غن طعامهم وكسوتهم ((1) لاأكثر ولا أقل ، فقد كان عمر رضي الله عنه يغسل ثوبه ، فيضطر إلى انتظاره حتَّى يجفَّ ، لأنَّه لا يجد غيره ، وأمَّا الطَّعام فقد كان بسيطاً وجداً ، وكان يترك اللَّحم والسَّمن في زمن الغلاء ، حتَّى لا يكون له منها ما لا يكون لفقير من فقراء المسلمين ، لذلك قيل : إنَّا الملك الَّذي يأكل خبز الشَّعير ، ويَعِسُّ على رجليْه باللَّيل ماشياً ، ويفتح مشارق الأرض ومغاربها .

وأخذ الخلفاء الأمويُّون ـ باستثناء عمر بن عبد العزيز (٤٢) ـ من بيت المال بغير حساب ، لتوطيد دعائم الدَّولـة ، وتاليف القلوب ، فلم يكن للخليفـة الأُموي ١٠ والعبَّاسي ـ راتب معيَّن (٤٢) ، فقد نظروا إلى بيت المال وكأنه بيت مالهم يتصرَّفون به كا يشاؤون .

## وَاجِبَاتُ الْخَلِيفَة :

يلزم الرَّعيَّة للخليفة أمران : ( الطَّاعة ) : « على المرء المسلم السَّمْعُ والطَّاعة فيا أحبَّ أو كره ، إلاَّ أن يؤمر بمعصية فلا سمع ولا طاعة »(٤٤) ، و ( المعاضدة والمناصرة ) ١٥

<sup>(</sup>٤٠) الرِّياض النَّضرة : ٥٦/٢ ، ادن الجه زي ١٢٧

<sup>(</sup>٤١) كان لأبي بكر كسوة شتاء ، وكسوة صيف ، إذا أخلقت وإهترأت ردُّها وأخذ غيرها .

<sup>(</sup>٤٢) جاء في عيون الأخبار ٢٦٤/١ : قام عمر بن عبد العزيز ذات ليلة فأصلح من السّراج ، فقال له رجاء بن حَيُّوة : ياأمير المؤمنين لِمَ لاأمرتني بنلك ، أو دعوت له من يصلحه ؟ فقال : قمت وأنا عمر ، وعدت وأنا عمر ،

<sup>(</sup>٤٣) ومحمود بن زنكي كان مِمَّن زهد بأموال الأمَّة ، وأنفق من ماله الخاص .

<sup>(</sup>٤٤) كما ورد في حديث شريف متَّفق عليه .

في أُمور الدِّين ، وجهاد العدو : ﴿ وَتَعَاوَنُوا عَلَى البِرِّ والتَّقْوَى ﴾ ،[المائدة: ٢/٥]، و « من خرج من الطَّاعة ، أو فارق الجماعة ، مات ميتةً جاهليَّة »(٤٥) .

ولخَّص الماوردي في ( الأحكام السُّلطانيَّة ) • والقاضي أبو يَعْلى محمد بن الحسين الفَرَّاء في ( الأحكام السُّلطانيَّة ) أيضاً ، وإجبات الخليفة بعشرة أشياء ، هي :

الله على الأصول التي أجمع عليها سلف الأمّة ، فإن زاغ ذو شبهة عنه ، بيّن له الحجّة وأوضح له الصّواب ، وأخذه بما يلزمه من الحقوق والحدود ، ليكون الدّين محروساً من الخلل ، والأمّة ممنوعة من الزّلل .

٢ - تنفيذ الأحكام بين المتشاجرين ، وقطع الخصام بينهم ، حتَّى تظهر النَّصَفَة ،
 فلا يتعدى ظالم ، ولا يضعف مظلوم .

ا ٣ - حماية البيضة (٤٦) ، والذَّب عن الحوزة ليتصرَّف النَّاس في المعايش ، وينتشروا في الأسفار آمنين .

٤ ـ إقامة الحدود لتُصان محارم الله تعالى عن الانتهاك ، وتحفظ حقوق عباده من إتلاف واستهلاك .

٥ - تحصين الثُّغور بالعُدّة المانعة ، والقوّة الـدّافعة ، حتّى لا يظفر الأعداء بغرة
 ١٥ ينتهكون بها محرّماً ، ويسفكون فيها دماً لمسلم أو معاهد .

٦ ـ جهاد من عاند الإسلام بعد الدَّعوة ، حتَّى يسلم أو يدخل في الذِّمَّة .

٧ - جباية الفيء والصَّدقات على ما أوجبه الشَّرع نصّاً واجتهاداً من غير عسف .

<sup>(</sup>٤٥) في صحيح مسلم : وفارق الجماعة فمات مات ميتة جاهليَّة .

<sup>(</sup>٤٦) يبضة القوم: ساحتهم، وبيضة الإسلام: جماعتهم، ( اللَّسان: بيض).

٨ ـ تقدير العطاء ، وما يُستنحن في بيت المال من غير سرف ولا تقصير فيه ،
 ودفعه في وقت لا تقديم فيه ولا تأخير .

٩ ـ استكفاء الأمناء ، وتقليد النّصحاء فيا يفوّضه إليهم من الأعمال ، ويكله إليهم من الأموال ، لتكون الأعمال مضبوطة ، والأعمال محفوظة .

10 \_ أن يباشر بنفسه مشارفة الأُمور ، وتصفّح الأحوال ، ليهتم بسياسة الأُمّة ، ه وحراسة اللّه ، ولا يعول على التّفويض تشاغلاً بلنّة أو عبادة ، فقد يخون الأمين ، ويغشُّ النّاصح ، وقد قال الله تعالى : ﴿ يَا دَاوُدُ إِنّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً فِي الأَرْضِ فَاحْكُم بَيْنَ النّاسِ بِالْحَقِّ وَلا تَتّبعِ الْهَوَى ﴾ ، [ص: ٢٦/٢٨] ، فلم يقتصر سبحانه على التّفويض دون المباشرة ، وقد قال النّبيُّ عَلِيلَةٍ : " كلّم راع ، وكلّم مسؤول عن رعيّته » ( عن رديّته » ( عن رديّته » ( عن رديّته » ( عن رميّته » ( عن رديّته » ( عن رديّته

### وتصدر عن الخليفة عشر وظائف :

وهي : الوزارة ، الإمارة ، الإمارة على القتال ، القضاء ، ولاية المظالم ، النّقابة على ذوي الأنساب ، النّظر على إقامة الصّلوات ، الإمارة على الحجّ ، جباية الصّدقات ، والنّظر في الحِسْبة .

و يجب أن يوصف (الوزير) بحسن التّدبير، وجزالة الرَّأي ، والاحتياط في الأُمور، وعمارة البلاد والنّهوض في المهمّات ويوصف (الوالي) الّذي هو نائب السّلطان في ولايته ، بالشّجاعة والنّجدة وقوة الحزم ، وشدّة التّحرُّز و (كاتب السّر) يوصف بالفصاحة والبلاغة ، وسداد الرَّأيٰ ، وكتم الأسرار، و (ناظر المال) يوصف بالأمانة والعفّة و (القاضي) بغزارة العلم ، وسعة الفضل ، ونصرة الحق ، وقمع البدعة والعدل في الأحكام وإنصاف المظلوم من الظالم ، والأخذ للضّعيف من القوي والبُعد عن الأهواء في الحكم ، و (المحتسب) يوصف بالفضل والعفّة والأمانة ، ٢٠

<sup>(</sup>٤٧) الأحكام السُّلطانيَّة للفرَّاء، ص ٣٧، دار الكتب الوطنيَّة.

وعلوَّ الهمَّة ، وقوَّة العزم ، والنَّظر في مصالح المسلمين ، وعدم محاباة أهل الدُّنيا وأرباب الجاه ، وأن لا تأخذه في الله لومة لائم (٤٨) .

### مقرّات الخُلفاء:

كانت أوّل عاصمة للمسلمين ( المدينة المنوّرة ) ، ثمّ انتقل عليّ بن أبي طالب رضي الله عنه إلى ( الكوفة ) ، ثمّ ( دمشق ) أيّام بني أميّة ، ثمّ بنى أبو العبّاس السّفّاح مدينة قرب الأنبار (٤٩) وسمّاها ( الهاشميّة ) ، وبقيت مقرّ الخلافة العبّاسيّة حتّى بنى أبو جعفر المنصور ( بغداد ) ، فصارت منزلاً لخلفاء بني العبّاس بعده إلى حين قُتِلَ المستعم بالله (٥٠) ، فانتقلت العاصمة إلى ( القاهرة ) أيّام الماليك ، الّذين حكوا باسم العبّاسيّن حتّى سنة ١٥١٧ م ، ثمّ انتقلت العاصمة إلى ( الأستانة ، إسطنبول ) إلى أن الغيت الخلافة في آذار سنة ١٩٢٤ م .

ومّا يذكر أنّه بعد دور الضّعف في الخلافة العبّاسيّة ، وتسلّط الأعاجم ، تجزّات وحدة العالم الإسلامي ، وتشكّلت : خلافة أمويّة في الأندلس ، وخلافة فاطميّة في المغرب ومصر ، إلى جانب الخلافة العبّاسيّة في بغداد " الّتي قضى عليها التّتار سنة ١٦٥٦ هـ = ١٢٥٨ م ، بعد أن أصبح الخلفاء رمزا دينيا فقط ، في دولة يحكمها وزراؤهم قادة الجند ، مع انغاس الخلفاء في اللّهو والملذّات بين نسائهم " وإحاطة أنفسهم بالخصيان والعبيد ، ﴿ وَإِذَا أَرَدُنَا أَن نَهُلِكَ قَرْيَةٌ أَمَرْنَا مُتّرَفِيها فَفَسَقُوا فِيها فَحَقّ عَلَيْها القَوْلُ فَدَمّرناها تَدْميراً ﴾ ، [الإسراء: ١٦/١٧] ، لقد أفقدهم التّرف والانغاس في الشّهوات صفات الرَّجولة " فتركوا وزراءهم يلقّبون أنفسهم بالملوك ، ويوزّعون مناصب الدّولة ، ويتصرّفون بالحكم كما يشتهون .

<sup>(</sup>٤٨) صبح الأعشى: ١١٧٨١

<sup>(</sup>٤٩) مدينة على الفرات في غربي موقع بغداد ، فتحت سنة ١٢ هـ أيَّام الصَّدّيق على يـد خـالـد بن الوليـد ، (معجم البلدان : ٢٥٧/١ ) .

<sup>(</sup>٥٠) انتقلت العاصمة إلى ( سامراء ) من عام ٨٣٣ م أيّام المعتصم بالله ، وحتّى المعتمد عام ٨٩٢ م ، حيث عادت إلى بغداد ثانية .

## الوزارة

• إنّي قلّدتك أمر الرّعيّة ، وأخرجته من عنقي إليك ، فاحكم بما ترى ، واستعمل من شئت ، واعدل ، من شئت ، وافرض لمن رأيت ، وأسقط من رأيت ، فإنّي غير ناظر ممك في شيء » .

[ هارون الرّشيد ]

جاءت كلمة وزير في كتاب الله المجيد في سورة طه : ﴿ وَآجُعَلُ لِي وَزِيراً مِنْ الْهَلِي هَارُونَ أُخِي ﴾ ، وهي تعني المشير والمؤازر ، وجاء في حديث السَّقيفة : ﴿ نَحُنُ ، ، الأَمراءُ وأنتم الوزراء » ، وفي طبقات محمَّد بن سعد أنَّ أبا بكر كان وزيراً للنَّبي ﷺ .

وجاء في (عيون الأخبار) : إِنَّ كَلَمَة (الوزير) مشتقَّة من الوِزْر، وهو الحِمْل الرَّهُ وَجاء في (عيون الأُمور مثل الأوزار، ويقال للإثم وِزْرِّ تشبيهاً له بالحمل على الظَّهر، عالى في سورة الانشراح: ﴿ وَوَضَعْنَا عَنْكَ وِزْرَكَ ، الَّذِي أَنْقَضَ ظَهْرَكَ ﴾ .

وفي ( اللّسان ) الوِزْرُ : الحِمْل الثّقيل ، والوِزْرُ : النّقب لِثِقَلِه ، وجمعها أوزار ، ه الله والوزير : الّذي يحمل ثقل الْمَلِك ويعينه برأيه ، وقد استوزره وحالته الوزارة والوزارة ووازره على الأمر أعانه وقوَّاه ، والأصل آزره ، والوزير في اللّغة اشتقاقه من الوزر ، والوزر في اللّغة اشتقاقه من الوزر ، والوزر الجبل الّذي يَعْتَصَم به لِيُنْجى من الهلاك ، وكذلك وزير الخليفة ، معناه الّذي يعتمد على رأيه في أموره ، ويلتجئ إليه ، وقيل لوزير السّلطان وزير لأنّه يزر عن السّلطان أثقال ما أسند إليه من تدبير المملكة ، أي يحمل ذلك .

قال ابن طباطبا<sup>(۱)</sup> في (الفخري في الآداب السلطانيَّة والدُّول الإسلاميَّة):
« الوزير وسيط بين الملك ورعيَّته ، فيجب أن يكون في طبعه شَطْرٌ يناسب طباع الملوك ، وشطر يناسب طباع العوام ، ليعامل كلاً من الفريقين بما يوجب له القبول والحبَّة ، والأمانة والصِّدق رأس ماله ، قيل : إذا خان السَّفير ، بَطَلَ التَّدبير ، وقيل : ليس لمكذوب رأي ، والكفاءة والشَّهامة من مهمَّاته ، والفطنة والتَّيقُظ والدَّهاء والحزم من ضروريًاته ، ولا يستغنى أن يكون مفضالاً مطعاماً ، ليستميل بذلك الأعناق ، وليكون مشكوراً بكلِّ لسان ، والرِّفقُ والأناة والتثبُّت في الأمور ، والحلمُ والوقار والتَّكُن ونفاذ القول مَّا لا بدَّ له منه » .

قال الجهشياري في كتاب (الوزارة والكُتَّاب): قال الرَّشيد لوزيره يحيى بن خالد: إنِّي قلَّدتك أمر الرَّعيَّة ، وأخرجته من عنقي إليك ، فاحكم بما ترى ، واستعمل ماشئت ، واعزل من شئت ، وافرض لمن رأيت ، وأسقط من رأيت ، فإنِّي غير ناظر معك في شيء (٢) .

### تاريخ الوزارة:

ظهرت الوزارة في عهد رسول الله عَلِيلِيْدٍ: « .. وزيراي من أهل الأرض أبو بكر وعمر » (۱) و وكان عمر وزير أبي بكر ، وعثان وعلي وزيري عمر ، وعلي ثم مروان بن الحكم وزيري عثان ، وعمرو بن العاص وزياد (۱) وغيرهما وزراء معاوية ، وبذلك اتّخذ الأمويّون منذ أيّام معاوية المساعدين أو الوزراء كا كانوا يدعون أيضاً ، فآل المهلّب ، والحجّاج كانوا من وزراء بني أُميّة ، لا بمعنى أن منصب الوزارة كان قد أصبح محدوداً معروفاً ، بل بمعنى أن هؤلاء كانوا يساعدون الخلفاء ، ويقومون مجميع الأعمال الّتي معروفاً ، بل بمعنى أن هؤلاء كانوا يساعدون الخلفاء ، ويقومون مجميع الأعمال الّتي

<sup>(</sup>١) محمَّد بن علي بن طباطبا المعروف بابن الطقطقا ، الفخري ، ص : ١٥٢

<sup>(</sup>٢) وانظر الطّبري: ٢٣٣/٨ ، والمسعودي ( مروج الدُّهب ): ٣٤٨/٣

 <sup>(</sup>٣) طبقات ابن سعد ، وهذا الحديث أخرجه الترمذي ، وفيه ضعف .

<sup>(</sup>٤) في الطّبري: « إنّ زياداً كان يَسَمّى وزير معاوية » .

يقوم بها الوزراء عادة في كلِّ زمان ، ومعنى الوزارة في بني أُميَّة : حجب العامَّة عن الخليفة ، والقيام بالأعمال (٥) .

تبلورت الوزارة في العصر العبَّاسي ، فعرفت قواعدها ، وتقرَّرت مهمَّاتها ، وسُمِّي الوزير وزيراً ، وكان قبل ذلك يسمَّى كاتباً أو مشيراً ، وكان أوَّل من لُقِّب بالوزارة في الإسلام أبو سلمة الْخَلاَّل ( حفص بن سليان الْخَلاَّل ) ، وزير أبي العبَّاس السَّفَّاح أوَّل ه خلفاء بني العبَّاس ، ولم يكن ذلك قبله (٦) .

وكان أبو أيوب المورياني<sup>(٧)</sup> وزير المنصور ، ثمَّ أبو الفضل الرَّبيع بن يونس ، وفي أيّام محمَّد المهدي بن أبي جعفر المنصور ظهرت أُبّهة الوزارة ، بسبب كفاءة وزيره أبي عبيد الله معاوية بن يسار ، وهو أوَّل من صنَّف كتاباً في الْخَرَاج ، وتبعه النَّاس بعد ذلك ، فصنَّفوا كتب الْخَرَاج <sup>(٨)</sup> ، ثمَّ تسلَّم الوزارة أبو عبد الله يعقوب بن داود (١) ، ثمَّ ١٠ الفيض بن أبي صالح . وفي خلافة موسى الهادي : الرَّبيع بن يونس ، وقد سبقت له الوزارة ، ثمَّ إبراهيم بن دكوان الحرَّاني .

وفي أيَّام الرَّشيد: يحيى بن خالد البرمكي " ومن بعده أبو العبَّاس الفضل بن الرَّبيع « الَّذي كان شهاً خبيراً بأحوال الملوك وآدابهم » (١٠) ، وأيَّام المأمون: الفضل بن سهل ( ذو الرِّياستَيْن ) (١١) ، ومن بعده الحسن بن سهل " استوزره المأمون بعد أخيه ١٥ الفضل " وزوَّجه ابنته بوران (١٢) .

 <sup>(</sup>٥) مروج الذّهب ٢٠٠/١ و ٣٣٢ ، و ٢٥١/٣

<sup>(</sup>٦) الفخري : ١٥٣ ، وصبح الأعشى : ٢٧٣/٣

<sup>(</sup>٧) موريان : قرية من قرى الأهواز « ( الفخري ١٧٥ ) .

<sup>(</sup>۸) الفخري ۱۸۲۱

<sup>(</sup>٩) الفخري : ١٨٥

<sup>(</sup>۱۰) الفخري: ۲۱۱

<sup>(</sup>١١) ذو الرِّ ياستَيْن : لجمعه السَّيف والقلم .

<sup>(</sup>١٢) وتوالى الوزراء في دولة بني العبُّاس ، واشتهر منهم محمَّد بن عبد الملك الزَّيَّات ( أيَّام المعتصم ) ، =

أمًا في الأندلس، فكما يقول ابن خلدون (١٣): « وأمًا دولة بني أميّة بالأندلس، فأنفُوا اسم الوزير في مدلوله أوّل الدّولة، ثمّ قسّموا خطّته أصنافاً، وأفردوا لكلّ صنف وزيراً، فجعلوا لحسبان المال وزيراً، وللتّرسيل وزيراً، وللنّظر في حوائج المتظلّمين وزيراً، وللنّظر في أحوال الثّغور وزيراً، وجعل لهم بيتاً يجلسون فيه على فُرش منضّدة لهم، وينفّذون أمر السّلطان هناك، كلّ فيا جُعِلَ له، وأفرد للتّردّد بينهم وبين الخليفة واحد منهم، ارتفع عنهم بمعاشرة السّلطان في كلّ وقت، فارتفع مجلسه عن مجالسهم، وخصّوه باسم ( الحاجب )، ولم يزل الشأن هذا إلى آخر دولتهم، فارتفعت خطّة الحاجب على سائر الرّتب »(١٤).

فالحجابة (١٥٠): كان موضوعها حفظ باب الخليفة ، والاستئذان للـدًاخلين عليه ، الالتَّصدِّي للحكم في المظالم ، وهو في أصل الوضع عبارة عَّن يبلِّغ الأخبار من الرَّعيَّة إلى الإمام ، ويأخذ لهم الإذن منه ..

وفي دولة المرابطين لم يكن هناك مجلس للوزراء ، وإنما كانت هناك هيئة استشاريَّة يشارك فيها مجموعة الفقهاء والأعيان والوزراء جنباً إلى جنب ، وكان الوزير أو جماعة الوزراء يلازمون أمير المسلمين في قصره أو تنقُلاته ، تطرح المشكلة فيبدي الموزراء والفقهاء وشيوخ المرابطين وجهة نظرهم فيها ، وتبقى الكلمة العليا لأمير المسلمين (١٦)

وعبيد الله بن يحيى بن خاقان (أيّام المتوكّل) ، وعلي بن الفرات ومحمد بن علي بن مقلة \_ صاحب
 الخطّ الحسن المشهور \_ (أيّام المقتدر) .. انظر الفخري ، الّذي أفرد بعد ترجمة كلّ خليفة عباسي فقرة
 لوزرائه .

<sup>(</sup>١٣) المقدّمة ص: ٩٩

<sup>(</sup>١٤) توضّحت في هذا النّص وزارة الماليّة ، ثمّ وزارة للبريد ( التّرسيل أي المراسلات ) ، ثمّ وزارة العدل ، ثمّ وزارة الدّفاع ، والحاجب يمثّل رئيس الوزراء في عرفنا اليوم .

<sup>(</sup>١٥) صبح الأعشى : ٥/٤٤

<sup>(</sup>١٦) النّظام السّياسي والحربي في عهد المرابطين ، ص ٨٨

بينها في مملكة مالي الإسلاميَّة حيث النَّظام الصَّارم كثير التَّشعُّب: نائب للسُّلطان ، وزراء ، قضاة ، كُتَّاب ، دواوين ، ولاة في الولايات ، ووالي كل ولاية هو القائد للجيش الحلي ، يتلقى تعلياته من السُّلطان مباشرة ، وكان الوزير في مملكة مالي يسمَّى Faram أو Farama ، ووجد وزير ثقافة ، وآخر للأملاك ، وثالث لشؤون مياه نهر النيجر والملاحة النَّهريَّة والصَّيد ، ورابع للغابات ، وخامس للخزانة ، وكانت هناك وظيفة كبيرة تدعى صاحب السُّلطان ( الحاجب ) ، وفي مقدِّمة هؤلاء الوزراء نائب السُّلطان ، وهو رئيس للوزراء ، يليه القاضي الأعلى (١٧٠) .

أمًّا في مملكة السونراي في (غاق) (١٨) ، فقد سادت الشريعة الإسلاميَّة بحذافيرها ، أمًّا الجالس الملكيَّة فهي تشبه تلك الَّتي كانت موجودة في مالي ، وكان قائد الجيش والقاضي يجلسان إلى جانب الملك أثناء مقابلاته ، ونشير هنا إلى أن نظام الوزراء في ١٠ (غاق) يضمُّ وزيراً للقصر ، وهو رئيس الوزراء ، وآخر للزراعة والغابات ، وثالث للخزانة ، ورابع للرَّي ، وخامس للعلاقات الأجنبيَّة ، وقد يجمع الوزير بعض المهامِّ الأُخرى بالإضافة إلى وظيفته الأصليَّة (١٩) .

وفي الدَّولة السَّعديَّة في المغرب الأقصى ، من المناصب العليا في بلاط أحمد المنصور صاحب انتصار وادي الخازن ، أو الملوك الثَّلاثة سنة ١٥٧٦ م ) منصب ( المِزْوَار ) ١٥ أو الحاجب ، ومن أبرز الَّذين تولوه في عهده عزوز بن سعيد الوزكيتي ، ومقام ( المزوار ) دون مقام الحاجب ( رئيس الوزراء ) عند الحفصيِّين أو المرينيِّين ، أو أيَّام الأَمويِّين في الأَندلس .

 $\Rightarrow \Rightarrow \Rightarrow$ 

<sup>(</sup>١٧) إفريقية الغربيَّة في ظلِّ الإسلام ، ص : ١٠٦

<sup>(</sup>١٨) قامت في حوض نهر النيجر ـ إفريقية الغربيّة ـ في القرن الخامس عشر الميلادي .

<sup>(</sup>١٩) إفريقية الغربيَّة في ظلِّ الإسلام ، ص: ١٠٩

### نَوْعا الوَزَارَة :

وزارة التَّفويض: وهي أن يستوزر الخليفة من يُفَوِّض إليه تدبيرَ الأُمور برأيه وإمضائه على اجتهاده وهي أجلُّ الولايات بعد الخلافة، قال الماوردي (٢٠): فهو ينظر في كلِّ ما ينظر فيه الخليفة، وهذا لا يعني تخلّي الخليفة عن كلِّ شيء، فهو الأصيل، وله مباشرة الأُمور كلها متى أراد.

ويرى الفَرَّاء (١٦) أن على وزير التَّفويض مطالعة الخليفة بما أمضاه من تدبير، وأنفذه من ولاية وتقليد كيلا يستبدَّ بأمور الدَّولة ، وعلى الخليفة أن يتصفَّح أفعال الوزير وتدبيره الأمور ليقرَّ منها ما وافق الصَّواب ، ويستدرك ما خالفه ، لأنَّ تدبير الأمَّة موكول إليه وإلى اجتهاده ، ويجوز لهذا الوزير أن يحمَ بنفسه ، وأن يقلِّد الحمَ ، كا يجوز ذلك للخليفة ، لأنَّ شروط الحمَ فيه معتبرة ، ويجوز أن يتولَّى الجهاد بنفسه ، وأن ويستنيب فيها ، لأنَّ شروط المظالم فيه معتبرة ، ويجوز أن يتولَّى الجهاد بنفسه ، وأن يقلّد من يتولاً ، لأنَّ شروط الجهاد فيه معتبرة ، ويجوز أن يباشر تنفيذ الأمور التي يقلّد من يتولاً ، لأنَّ شروط الجهاد فيه معتبرة ، ويجوز أن يباشر تنفيذ الأمور التي من الإمام صحَّ من هذا الوزير ، إلاَّ ثلاثة أشياء ١

ه الله العهد ، فإن للخليفة أن يعهد إلى من يرى ، وليس ذلك للوزير . والثَّاني : للخليفة أن يستعفي الأُمَّة من الإمامة ، وليس ذلك للوزير .

والثَّالَث : للخليفة أن يعزل من قلَّده الوزير ، وليس للوزير أن يعزل من قلَّده الإمام ، وما سوى هذه الثَّلاثة فحكم التَّفويض إليه يقتضي جواز فعله وصحَّة نفوذه

ويستوجب الماوردي أن يكون وزير التَّفويض جامعاً للخصال المطلوبة في

<sup>(</sup>٢٠) الأحكام السُّلطانيَّة ، ص : ١٨ ـ ٢١

<sup>(</sup>٢١) الأحكام السُّلطانيَّة ، ص: ٣٠

الخليفة ، ينقص عنه في واحدة وهي النَّسب ، ويزيد في واحدة ، وهي المعرفة بأمْرَي الحرب والْخَرَاج ليباشرهما بنفسه ، أو يختار من يباشروهما تحت إشرافه .

وَزَارةُ التَّنفينَ : النَّظر فيها مقصور على رأي الخليفة وتدبيره ، والوزير فيها واسطة بينه وبين الرَّعيَّة والولاية ، يؤدِّي عنه ماأمر ، وينفِّذ ماذكر ، ويُمضي ماحكم ، ويُجيز تقليد الولاة ، وتجهيز الجيوش ونحو ذلك ، ويعرض على الخليفة هما ورد منهم ، وما جرى وما حدث في الأمصار ، ليعمل بما يؤمر به ، فهو مُعِين في تنفيذ الأمور ، وليس بوال عليها ، ولا متقلِّد لها ، فإن شُورِكَ فيها بالرَّأي كان باسم الوزارة أخص ، وإن لم يشارك فيه كان باسم الواسطة والسَّفارة أشبه .

ولا يشترط الفقهاء في وزير التَّنفيذ أن يكون حرّاً ، ولا أن يكون عالماً ، وأجازوا أن يكون من أهل الذِّمَّة (٢٢) ، واستوجبوا فيه سبعة أوصاف (٢٣) :

١ \_ الأمانة حتَّى لا يخون فيما اؤتمن فيه .

٢ ـ صدق اللَّهجة ، حتَّى يوثق بخبره فيا يؤدِّيه ويعمل على قوله فيا ينهيه .

٣ \_ قلَّة الطُّمع ، حتَّى لا يرتشي فيا يلي ، ولا ينخدع فيتساهل .

٤ ـ أن يسلم فيا بينه وبين النّاس من عداوة وشحناء ، لأنّ العداوة تصدّ عن التّناصف ، وتمنع من التّعاطف .

10

٥ \_ أن يكون ذكوراً لما يؤدِّيه إلى الخليفة وعنه ، لأنَّه شاهد له وعليه .

٦ ـ النّكاء والفطنة ، حتّى لاتدلّس عليه الأمور فتشتبه ، ولا تموّه عليه فتلتبس ، فلا يصح مع اشتباهها عزم ، ولا يتم مع التباسها حزم .

٧ ـ أن لا يكون مع أهل الأهواء ، فيخرجه الهوى عن الحقِّ إلى الباطل ، ويتدلَّس

<sup>(</sup>٢٢) أجاز الماوردي في وزير التنفيذ أن يكون ذمّيّاً ، وأنكر عليه الجويني ـ إمام الْحَرَمَيْن ـ ذلك إنكاراً شديداً ، فيعقوب بن كِلِّس ( اليهودي ) أوَّل من قيل له الوزير في الدَّولة الفاطميّة ( وزير العزيز بالله الفاطمي ) ، المقريزي ا ٢٩١/١ ، ابن خلّكان : ٢٩١/٢

<sup>(</sup>٢٣) الأحكام السُّلطانيَّة ( الفرَّاء ) ، ص : ٣٢

عليه المحقُّ بالمبطل ، فإن الهوى خادع الألباب ، وصارف عن الصَّواب ، وقد روى بعضهم عن النَّبِيِّ عَلِيْكُمْ : « حُبُّكَ الشَّيء يُعمي ويُصِمُّ »(٢٤) .

فإن كان هذا الوزير مشاركاً في الرَّأي احتاج إلى وصف ثامن ، وهو : الحنكة والتَّجربة الَّتِي تؤدِّي به إلى صحَّة الرَّأي ، وصواب التَّدبير ، فإنَّ في التَّجارب خبرة لعواقب الأُمور ، وإن لم يُشارَك في الرَّأي لم يحتج إلى هذا الوصف .

والفرق بين وزير التَّفويض ووزير التَّنفيذ وجوه أربعة :

يجوز لوزير التَّفويض مباشرة الحكم ، والنَّظر في المظالم ، وليس ذلك لوزير التَّنفيذ .

ويجوز لوزير التَّفويض أن يتصرَّف بتقليد الولاة ، وليس ذلك لوزير التَّنفيذ .

و يجوز لوزير التَّفويض أن ينفرد بتسيير الجيوش ، وتدبير الحرب ، وليس ذلك لوزير التَّنفيذ .

و يجوز لوزير التَّفويض أن يتصرَّف في أموال بيت المال ، بقبض ما يستحق لـ ودفع ما يجب فيه ، وليس ذلك لوزير التَّنفيذ .

ويفترقان أيضاً في أربعة شروط:

المنظا: أن الحريَّة معتبرة في وزارة التَّفويض ، وغير معتبرة في وزارة التَّنفيذ . الثَّاني : أن الإسلام معتبر في وزارة التَّفويض ، وغير معتبر في وزارة التَّنفيذ ، على رأي من جوَّز أن يكون من أهل الذِّمة .

الثَّالث : أن العلم بـأحكام الشَّريعـة معتبر في وزارة التَّفـويض ، وغير معتبر في وزارة التَّنفيذ .

<sup>(</sup>٢٤) رواه الإمام أحمد وأبو داود والبخاري في التّاريخ عن أبي الدّرداء (عويمر بن عامر بن مالك الخررجي )، وقال السّيوطي والقاري وغيرهما: حديث حسن .

الرَّابِع : المعرفة بأمر الحرب والخراج معتبرة في وزارة التَّفويض ، وغير معتبرة في وزارة التَّنفيذ (۲۵) .

هَل يُعْزَلُ الوَزِير ؟: نعم ، قد يُعزل الوزير من غير سبب " لذلك قيل : « العزل أحد الطّلاقين » ، وقد يُعزَل لخيانة ظهرت " فيعزل ويعاقب ، أو لعجز وقصور ، ويجوز عندها أن يُقلّد من العمل ما هو أسهل ، أو لعسف وخرق ، فإمّا أن يعزل ، ه وإمّا أن يكفّ عن العسف ، أو للين وقلّة هيبة ، فإمّا أن يعزل ، أو يضم إليه من تتكامل به القوّة والهيبة ، أو يعزل لوجود من هو أكفأ منه ، فيحلّ محلّه ، أو لقصور العمل عن كفاءته " وهذا أجل ألوان العزل ، فيعزل من هذه المرتبة ليولّى أعلى منها .

ولا يجوز لوزير التَّنفيذ أن يُولِّي معزولاً ، ولا يعزل مولَّى .

و يجوز لوزير التَّفويض أن يولِّي معزولاً ويعزل مولاً ، ولا يجوز له أن يعزل ١٠ من ولاَّه الخليفة (٢٦) .

#### من تاريخ الوزارة :

حينها صحَّت عزيمة الخليفة العباسي أبي جعفر المنصور على الفتك بقائده الأكبر أبي مسلم الخراساني (٢٧) ، فزع من هول ذلك الموقف وزيره عيسى بن موسى ، فكتب إلى أبي جعفر المنصور يقول :

إذا كنتَ ذا رأي فكن ذا تَـــدببر فَـان فسادَ الرَّأي أن تَتَعجَّلا فأجابه المنصور:

إذا كنتَ ذا رأي فكن ذا عزية في إنَّ فسيادَ الرَّأي أن تتردَّدا

<sup>(</sup>٢٥) الأحكام السُّلطانيَّة (الفرَّاء) ، ص: ٣٢

<sup>(</sup>٢٦) المرجع السَّابق ، ص : ٣٣

<sup>(</sup>٢٧) لرفضه ولاية الشَّام ، ورغبته في ولاية خراسان حيث أنصاره .

ولا تمهل الأعداء يوماً بِغَدْوَةٍ وَبادرهم أن يملكوا مِثْلَها غَدا

ولمّا عزم المأمون على قتل إبراهيم بن المهدي ـ وكان مصبّاً على قتله ـ شاور فيه أحمد بن أبي خالد الوزير ، فقال : ياأمير المؤمنين ، إن قتلته فَلَكَ نظراء ، وإن عفوتَ فالك نظير ، فعفا عنه (٢٨) .

وأورد الماوردي أن المأمون كتب في اختيار وزير: « إنّي التمست لأموري رجلاً جامعاً لخصال الخير: ذا عِفّة في خلائقه واستقامة في طرائقه ، هنّابته الآداب ، وأحكمته التّجارب ، إن اؤتمن على الأسرار قام بها ، وإن قُلّد مهمّات الأمور نهض فيها ، يسكته الحلم " وينطقة العلم ، وتكفيه اللّحظة ، وتغنيه اللّمحة ، له صولة الأمراء ، وأناة الحكاء ، وتواضع العلماء ، وفهم الفقهاء " إن أحسن إليه شكر ، وإن ابتّلي بالإساءة صبر ، لا يبيع نصيب يومه بحرمان غده ، يسترق قلوب الرّجال بخلابة لسانه ، وحسن بيانه » .

هذه صفات المثل الأعلى ، والإنسان الكامل المنشود لتسنُّم منصب الوزارة .

ولكن الخلفاء لم ينشدوا كلَّهم في وزرائهم مانشده المأمون ، لقد استوزر المقتدر مثلاً محمد بن يحيى بن خاقان (٢٩) ، فكان سيئ الرَّأي ، سيئ التَّدبير ، سيئ الضَّير ،

<sup>(</sup>٢٨) أقسم الواثق أن يعزل محمد بن عبد الملك الزَّيَّات فقال له : يا أميرَ المؤمنين أنا عبد إن عاقبتَه فأنت حاكم فيه ، وإن كفَّرت عن يمينك واستبقيتَه كان أشبه بك ، فقال الواثق : والله ما أبقيتك إلاَّ خوفاً من خَلوِّ الدَّولة من مثلك ، وسأكفِّر عن يميني ، فإنّي أجد عن المال عوضاً ، ولا أجد عن مثلك عوضاً ، ثمَّ كفَّر عن يمينه واستوزره وقدمه وفوَّض الأمور إليه ، وكان ابن النزيّات شاعراً مُجيعاً ، ولما ولي المتوكّل ، قبض على ابن الزيّات وقتله ، وقيل السبّب أنّ ابن الزيّات عمل تنّوراً من حديد ومساميره إلى داخل ليعذّب به من يريد عذابه ، فكان هو أوّل مَنْ جُعل فيه ، وقيل له : ذَقُ ما كنت تُديق النّاس ، ( الفخرى ، ص : ٢٣٤ ) .

<sup>(</sup>٢٩) محمَّد بن يحيى بن عبيد الله بن يحيى بن خاقسان ، ولي الورارة للمقتسدر سنسة ٢٩٩ هـ ، ولم يكن من الأكفاء ، وفيه يقول أحد الشُّعراء ،

وزيرٌ لا يمـلُّ مِنَ الرَّقــــاعَــــهُ يَــوَلِّي ثُمَّ يَعْــزِلُ بعــد سَــاعَـــهُ =

سأله أحد القادة أمراً ، فقال : اكتب رقعة حتّى أوقع لك فيها ، فاحضر بياضا وقال : يوقّع الوزير في آخره بالإجابة إلى المسؤول لأكتب العرض بعد ذلك ، فوقّع له بذلك ، وكان يدخل إليه الرّجل يعرفه طويلاً ، فيسأل عنه ، ثمّ يتلقّاه بعد يوم فتكون حاله معه مثل الحال الأولى .

وأصبحت للوزارة ألقاب ، ولعل المهدي العبّاسي أوّل من أطلق على وزيره لقبا ، ه وقد لَقّب وزيره يعقوب بن داود (٢٠) : ( الأخ في الله ) ، وجاء المأمون فلقّب وزيره الفضل بن سهل : ( ذا الرّباستين ) ، ولقّب وزيره بعده الحسن بن سهل : ( ذا الكفايتين ) ، لأنّه جمع له بين السّيف والقلم .

ثمَّ ظهرت الألقاب الفخمة في أواخر العهد العبَّاسي ، وفي الدَّولة الفاطميَّة ، وفي العهود المتَاخِّرة ، فالألقاب تتعاظم حين تتضاءل الحقائق ، ففي سنة ٤١٦ هـ خلع ١٠ جلال الدَّولة ببغداد على وزيره لقب : علم الدِّين ، سعد الدَّولة ، أمين اللَّة ، شرف المُلك .





<sup>=</sup> عزله المقتدر قبل أن يَتُم عامين ، وحبسه أيَّاماً ، ولم يَلِ عملاً بعد ذلك ، تـوفّي سنة ٢١٦ هـ = ٢١٤ م ، ( الأعلام : ١٢٥/٧ ) .

 <sup>(</sup>٣٠) استحضره المهدي وخاطبه ، فرآه أكمل النّاس عقلاً ، وأفضلهم سيرة ، فشّغف به ، واستخلصه لنفسه ، ثمّ استوزره وفؤض الأمور إليه ، ( الفخري ، ص : ١٨٤ ) .

# الإمارَةُ

« دلّوني على رَجُلٍ أستعمله على أمْر قد أهمني .. أريد رجلاً إذا كان في القوم وليس أميرهم كان كأنّه أميرهم ، وإذا كأن أميرهم كان كأنّه رجل منهم ، قالوا: ما نعرف هذه الصّفة إلا في الرّبيع بن زياد الحارثي ، قال: صدقتم ، فولاً ه » .

[ عمر بن الخطّاب ]

استعملت كلمة أمير في تاريخنا العربي الإسلامي في موضعين: (أمير الجيش)، أي قائده، و (أمير البلاد) ، وهو يقابل المحافظ في لغة الإدارة اليوم، كا استعملت كلمتا عامل ووال في هذا المعنى أيضاً ، ولعل كلمة أمير الإداريّة مأخوذة من الإمارة الحربيّة، فإنّ الخليفة كان يؤمّر الرّجل على جيش الفتح ، فإذا كتب الله له الظّفر، فقد يستبقيه عاملاً على البلاد المفتوحة ، فيسبّيه النّاس باسمه الّذي عرفوه به من قبل (أمير)(۱).

لقد أدار الخليفة الأُمور في مقرّ الخلافة ، أمّا في الأمصار فكان: يديرها ( الأُمراء ) ، وكانت الإمارة تعني ولاية الأُمور الدّينيَّة والسِّياسيَّة والحربيَّة والقضائيَّة والإداريَّة ، باستثناء جباية المال ، فإذا جمع الأمير الصَّلاة والْخَرَاج ، كانت إمارته ( عامّة ) ، وإن قصروا إمارته على الصَّلاة ، فهي إمارة ( خاصَّة ) .

<sup>(</sup>۱) في ( اللَّسان ) أمر: المصدر الإمْرة والإمارة بالكسر ، والتَّامير تولية الإمارة ، وأمير مؤمّر : مُمَلّك ، وأولو الأمر: الرَّؤساء وأهل العِلْم ، وفي ( صبح الأعشى ، ٤٤٩/٥ ) : الأمير: وهمو زعم الجيش أو النّاحية ونحو ذلك بمن يوليه الإمام ، وأصله في اللَّغة ذو الأمّر.

#### نَوعا الإمارة:

١ ـ الإمارة العامَّة : وهي إمَّا : استكفاء أو استيلاء :

إمارة استكفاء بعقد عن اختيار ويشمل عمل الأمير فيها سبعة أمور: تدبير الجيوش وترتيبهم في النّواحي ، وتقدير أرزاقهم (٢) ، والنّظر في الأحكام وتقليد القضاة والحكّام ، وجباية الْخَرَاج واستلام الصّدقات وتقليد العمّال فيها ، وتفريق ما استحق منها وحماية الدّين ومراعاته دون تغيير أو تبديل ، وإقامة الحدود في حق الله وحقوق الآدميين والإمامة في الجُمّع والجماعات ، يؤم بها أو يستخلف عليها ، وتسيير الحجيج بأمان وراحة .

وإذا كان الإقليم ثغراً متاخماً للعدو ، كان عليه واجب ثامن ، وهو جهاد من يليه من الأعداء ، وقسم غنائمهم في المقاتلة ، وأخذ خُمْسِها لأهل الْخُمُس<sup>(٢)</sup> .

إمارة استيلاء ، وهي عقد على اضطرار ، أو إقرار حالة راهنة ، وهي أن يستولي الأمير بالقوّة على بلد من بلاد الخلافة ، فيُقرَّ الخليفة واقعاً ، رغبة في حقن الدّماء ، واستدعاء للطّاعة ، وحفاظاً لمنصب الخلافة ألا يتعدّد ، مع اجتاع الكلمة على الأُلفة والتّناص ، ليكون المسلمون يداً على من سواهم .

وحماظاً لأحكام الدِّين حتَّى تكون الولاية جائزة ، والحدود مستوفاة بحقٌّ .

٢ \_ الإمارة الخاصّة : مقصور دور الأمير فيها على تدبير الجيش " وسياسة الرَّعيَّة " وليس له أن يتعرَّض للقضاء والأحكام وجباية الْخَرَاج والصَّدقات .

 <sup>(</sup>٢) إلا أن يكون الخليفة قدرها .

<sup>(</sup>٣) الأحكام السُّلطانيَّة ( الفرَّاء ) ، ص : ٣٤

#### تقليد الأمير:

إذا ولَّى خليفة أميراً ، كتب له بذلك كتاباً يُسَمَّى (التَّقليد) ، أو (العهد) ، يحدِّد له فيه مهمَّته ، ويوصيه بالآداب المطلوبة .

### عزل الأمير!

- إذا قلّد وزير أميراً " فإنّه ينعزل بعزله ، أو بموته ، لأنّه وكيل عنه " إلا إذا جَدّد له خلف الأمير العهد ، أمّا الأمير الّذي قلّده الخليفة فلا ينعزل بموته " ويعزل الأمير للناته ، أو لعجزه ، أو للرّغبة في رجل أصلح منه ، أو استجابة لرغبات الرّعيّة ، وكان عمر بن الخطّاب رضي الله عنه إذا عَزَلَ عاملاً من غير خيانة ، يعلن ذلك بكلّ وسائل الإعلام ليُعْرَف " ويذكر الأسباب الّتي دعته إلى صرفه ليُعْذَر .
- ١٠ وهناك نوع آخر من الإمارة ، هو : الإمارة على القتال (٤) ، وعلى أمير الجيش المكلّف بالقتال مراعاة الأمور التّالية :

أن يرفق بالجند أثناء المسير، وأن يتفقّد خيلهم الّتي يجاهدون عليها، مع تفقّدهم جُنْداً نظاميين ومتطوعة، وأن يجعل عليهم العرفاء والنّقباء، ليعرف منهم أحوال جنده، وأن يجعل لكلّ طائفة شعاراً يتداعون إليه ليصيروا به متيّزين، وأن يتصفّح الجيش ومن فيه، فيُخْرِج من كان فيه لتخذيل الجاهدين، وإرجاف المسلمين، أو كان عيناً عليهم للأعداء، وأن لا يمالئ من ناسبه، أو وافق رأيه، وأن يبتعد عن كلّ ما يفرّق الكلمة.

ويلزم أمير الجيش أيضاً بحراسة جيشه من غِرَّة يظفر بها العدو ، وأن يتخيَّر لجنده المنازل المناسبة لحاربة عدوِّه ، مع إعداد ما يحتاجون إليه من زاد وعلوفة تفرَّق

<sup>(</sup>٤) القتال أو الجهاد مرتبط دوماً في القرآن الكريم بعبارة ( في سبيل الله ) ، ممّا يدلُّ على أن الغاية من القتال غاية مقدَّسة نبيلة هي إعلاء كلمة الله ، لا السَّيطرة أو المغنم ، أو إظهار بطولة ، أو شجاعة ، أو استعلاء في الأرض .

عليهم في أوقات الحاجة ، وأن يعرف أخبار عدوّه فيأمن مكره ، وتعبئة جيشه في مصاف الحرب ، ويضع لكلّ جهة من يراه كفؤاً لها ، ويرفع الرُّوح المعنويّة ، وأن يقوّي نفوس الجند بما يشعرهم من الظّفر ، وأن يشاور ذوي الرَّأي فيا أعضل من الأُمور ، ويرجع إلى أهل الحزم فيا أشكل ، ليأمن من الخطأ ، ويسلم من الزَّلل ، وأن لا يكن أحداً من جيشه أن يتشاغل بتجارة أو زراعة ، يصرفه الاهتام بها عن مصابرة ها العده (٥) .

ويقسم الفقهاء الإمارة على القتال ، إلى أربعة أقسام ،

١ \_ إمارة على الجهاد ، جهاد الأعداء المقيين في ( دار الحرب ) ، خارج دار الإسلام .

٢ ـ وإمارة على قتال المرتدّين مِمَّن اعتنق الإسلام ثمَّ أنكره ، بعد استتابتهم ثلاثة ١٠ أيَّام ، ولا يجوز إقرار المرتد على رِدَّته بجزية ولا عهد ، وإذا قُتِلَ لم يغسل ، ولم يُصَلَّ عليه ، ولا يدفن في مقابر المسلمين لخروجه بالرِّدَّة عنهم (٢) .

٣ \_ وإمارة على قتال أهل البغي : وهم الخارجون على طاعة الخليفة ، الخالفون للجاعة .

٤ - وإمارة على قتال قطاع الطرق ، إذا اجتمعت طائفة من أهل الفساد على شهر ١٥ السلاح ، وقطع الطريق ، وأخذ الأموال ، وقتل النفوس ، وقتل السابلة .. فمن قتل وأخذ المال قتل وصلب .. وإن تاب قاطع الطريق قبل أن يقدر عليه السلطان ، سقطت عنه حدود الله تعالى ، ولا تسقط حقوق العِبَاد .

وربّيا جمع الفقهاء الأقسام الثّلاثة الأخيرة (قتال المرتبدّين، وقتال أهل البغي، وقتال قُطّاع الطّرق). وقتال قُطّاع الطّرق).

<sup>(</sup>٥) الأحكام السُّلطانيَّة ( الفرَّاء ) ، ص : ٤٥

<sup>[</sup>٦] المرجع السَّابق ، ص : ٥٨ ، ورأي بعض الفقهاء : لا يُقتل إلا الْمُرْتَد الْحَرب .

## اختيار الأمراء:

الأصل في اختيار الأمراء أن يكونوا من أصحاب الأمانة والزَّهد (١) ، والبصر بالعمل الموكل إليهم ، دون النَّظر إلى قرابة ، وفي العصرين الأموي والعبَّاسي اختير الرَّجل القوي القادر على قع الفتن ، وضبط الأموال .

، أراد عمر رضي الله عنه أن يستعمل رجلاً ، فبدر رجل بطلب العمل ، فقال له : قد كنَّا أردناك لذلك ، ولكن من طلب هذا العمل لم يُعَن عليه .

ولم يكن رضي الله عنه ينظر إلى صلاح الرَّجل في ذاته ، ولكن إلى صلاحه للولاية ، لذلك كان يولِّي الولايات ناساً وعنده من هو أتقى منهم ، وأكثر علماً ، وأشدً عبادة ، وكان يقول : إنِّي لأتحرَّج أن أستعمل الرَّجل وأنا أجد أقوى منه ، قال ، رضي الله عنه لأصحابه : دلوني على رجل أستعمله على أمْر قد أهمَّني ، قالوا : فلان ، قال : لاحاجة لنا فيه ، قالوا : فن تريد ؟ قال : أريد رجلاً إذا كان في القوم وليس أميرهم كان كأنَّه أميرهم ، وإذا كان أميرهم كان كأنَّه رجل منهم ، قالوا : ما نعرف هذه الصَّفة إلاً في الرَّبيع بن زياد الحارثي ، قال : صدقتم فولاًه (^^) .

وأمر رضي الله عنه بكتابة عهد لرجل قد ولاً ، فبينا الكاتب يكتب ، جاء صبيًّ فجلس في حِجْر عمر فلاطفه ، فقال الرَّجل ؛ ياأمير المؤمنين ، لي عشرة أولاد مثله ، ما دنا أحد منهم منِّي ، قال عمر : فما ذنبي إن كان الله عزَّ وجلَّ نزع الرَّحة من قلبك ، وإنَّا يرحم الله من عباده الرَّحاء ، ثمَّ قال : مزِّق الكتاب ، فإنَّه إذا لم يرحم أولاده ، فكيف يرحم الرَّعيَّة ؟

وكان رضي الله عنه إذا استعمل رجلاً كتب عليه كتاباً أشهد عليه رهطاً من ٢ المهاجرين والأنصار ، بأنّه لا يظلم أحداً في جسده ، ولا في ماله ، ولا يستغل منصبه

<sup>(</sup>٧) ويعتبر في هده الإمارة الشُّروط المعتبرة في وزارة التَّفويض.

<sup>(</sup>٨) الإصابة : ١٦/١ ، وعيون الأخبار : ١٦/١

لفائدة أو مصلحة له أو لمن يلوذ به ، فكان ذلك بمثابة القسَم الَّذي يوجبه القانون على القضاة والأطبَّاء وأمثالهم قبل مباشرتهم العمل ، وكان يقول للعامل بعد ذلك محدداً سلطته ، مبيِّناً له حقيقة عمله : إنِّي لم أستعملك على دماء المسلمين ، ولا على أعراضهم ، ولكن أستعملك لتقيم فيهم الصَّلاة ، وتقسم بينهم (١) ، وتحكم فيهم بالعدل ، ثمَّ يشترط عليه رابعاً : ألاَّ يركب برذوناً (١٠) ، ولا يلبس ثوباً رقيقاً ، ولا يأكل نقيباً ، ولا يغلق بابه دون حوائج النَّاس (١١) .

وكتب إلى أبي موسى الأشعري: أن سَوِّ بين النَّاس في مجلسك وجاهك، حتَّى لا يبأس ضعيف من عدلك، ولا يطمع شريف في حيفك (١٢).

وكان رضي الله عنه إذا قدم عليه الوفد سألهم عن حالهم وأسعارهم ، وعمَّن يَعْرِفَ من أهل البلاد ، وعن أميرهم هل يـدخل عليـه الضَّعيف ؟ وهل يعـود المريض ؟ فـإن ١٠ قالوا نعم ، حمد الله تعالى ، وإن قالوا لا ، كتب إليه : أَقْبِلْ (١٣) .

وكان رضي الله عنه إذا بلغه أن عاملاً لا يعود المريض ، ولا يدخل عليه الضّعيف نزعه (١٤) ، وكان يقول : أرأيتم إذا استعملت عليكم خير مَنْ أعلم ، ثمَّ أمرته بالعدل ، أكنت قضيت ما عليّ ؟ قالوا : نعم ، قال : لا ، حتّى أنظر في عمله أعمِل بما أمرته أمْ لا .

وكتب رضي الله عنه إلى عُمَّاله أن يوافوه بالموسم ، فوافوه ، فقام فقال : ياأيُّها النَّاس ، إنِّي بعثت عُمَّالي هؤلاء ولاة بالحق عليكم ، ولم أستعملهم ليصيبوا من أبشاركم ،

٩) أعطياتهم من بيت مال المسلمين .

<sup>(</sup>١٠) البِرْدَوْن : الدَّابَّة ، ( اللَّسان : برذن ) .

<sup>(</sup>١١) الْخَرَاج : ١٢٥ ، عيون الأخبار : ٥٣/١

<sup>(</sup>١٢) الْخَرَاج : ١٢٦

<sup>(</sup>١٣) عيون الأخبار: ١٤/١

<sup>(</sup>١٤) الْخَرَاجِ ، ص : ١٢٦

ولا من دمائكم ، ولا من أموالكم ، فن كانت له مظلمة عند أحد منهم فليقم ، قال : فما قام من النّاس يومئذ إلاّ رجل واحد ، فقال : ياأمير المؤمنين ، عاملك ضربني مئة سوط ، فقال عمر : أتضربه مئة سوط ، قم فاستقدّ منه ، فقام إليه عمرو بن العاص فقال له : ياأمير المؤمنين إنّك إن تفتح هذا على عُمّالك كَبُرَ عليهم ، وكانت سُنّة يأخذ بها مَنْ بعدك ، فقال عمر : ألا أقيده منه وقد رأيت رسول الله عَلَيْكُمْ يقيد من نفسه ؟ قم فاستقد ، فقال عمرو : دعنا إذاً فلنرضه ، فقال : دونكم ، فأرضوه بأن اشتريت منه عئتي دينار ، كلّ سوط بدينارين (١٥) .

ولما سبق ، كان لعمر رضي الله عنه جهاز سِرِّي ، مربوط به (۱۱) ، لمراقبة أحوال الولاة ، فكان علمه بمن نأى عنه من عُمَّاله ورعيَّته كعلمه بمن بات معه في مهاد واحد ، وعلى وساد واحد ، فلم يكن له في قطر من الأقطار ، ولا مصر من الأمصار ، ولا ناحية من النَّواحي وال ولا عاملٌ ولا أميرُ جيش إلا وعليه له عَيْنٌ لا يفارقه ما وجده ، فكانت أخبار من بالمشرق والمغرب عنده في كلِّ مُمْسى ومُصْبَح ، حتَّى كان العامل منهم ليتَّهم أقرب الْخَلْق إليه ، وأخصًهم به .

وكان إذا استعمل عاملاً أحصى ماله (۱۷) ، وقد قاسم غير واحد منهم ماله إذا عزله (۱۸) ، استناداً على الاحتياط ، ولو تبيّن خيانتهم لم يدع لهم شيئاً ، وكان يأمر إذا قدم عليه العمّال أن يدخلوا نهاراً ، ولا يدخلوا ليلاً كي يحجبوا شيئاً من الأموال .

<sup>(</sup>١٥) الْخَرَاج ، ص: ١٢٥

<sup>(</sup>١٦) كان برئاسة الصّحابي الجليل محمّد بن مسلمة الأنصاري (أبي عبد الرّحن): [ ٣٥ ق.هـ - ٤٣ هـ = ٥٨٩ - ٦٦٣ م]، شهد بدراً وما بعدها إلا تبوك ، كأن عند عمر مُعَدّاً لكشف أمور الولاة في البلاد، ( الأعلام: ٧٧٧ ).

<sup>(</sup>۱۷) ابن سعد : ۲۰۳/۱ و ۲۲۱ ، وابن الجوزي ، ص : ۱۰۵

<sup>(</sup>١٨) منهم سعد بن أبي وقًاص وأبو هريرة ، ولم يظهر لـه منهم مــا يــوجب التَّهمـــة ، فقــاسمهم من قبيــل الاحتياط ، ( عيون الأخبار : ٥٣/١ و ٥٤ ) .

وأوصى عمر بن عبد العزيز والياً ، فقال : عليك بتقوى الله ، فإنَّها جماع الـدُّنيا والآخرة ، واجعل رعيَّتك الكبير منهم كالوالد ، والوسط كالأخ ، والصّغير كالولد ، فَبِرَّ والدك ، وصل أخاك ، وتلطّف بولدك .

واستشار عمر بن عبد العزيز في قوم يستعملهم ، فقال له بعض أصحابه : عليك بأهل العُذْر ، قال : ومَنْ هُم ؟ قال : الله فين إذا عدلوا فهو ما رجوت منهم ، وإن ه قصروا قال النّاس : قد اجتهد عمر (١٩) .

و يكن قبل إيراد غوذج مثالي من ولاة عمر بن الخطّاب رضي الله عنه ، القول آن فلسفة الإمارة في الإسلام تتلخّص بكتاب عمر رضي الله عنه ، إلى أبي موسى الأشعري (عبد الله بن قيس) ، يقول فيه : « أمّا بعد ، فإنّ للنّاس نَفْرة من سلطانهم ، فأعوذ بالله أن يدركني وإيّاك عمياء مجهولة ، وضغائن محمولة ، أمّ الحدود ولو ساعة من نهار ، وإذا عرض لك أمران : أحدهما لله ، والآخر للدّنيا ، فآثر نصيبَك من الله فإنّ الدّنيا تنفد ، والآخرة تبقى ، وأخيفوا الفسّاق واجعلوهم يدا يدا ورجلا رجلا ، وعد مرضى المسلمين ، واشهد جنائزهم ، وافتح لهم بابك ، وباشر أمورهم بنفسك ، فإنّا أنت رجل منهم غير أنّ الله جعلك أثقلهم حملاً ، وقد بلغني أنّه قد فشا لك ولأهل بيتك هيئة في لباسك ومطعمك ومركبك ليس للمسلمين مثلها ، فإيّاك ياعبد الله أن تكون بمنزلة ١٠ البهية مرّت بواد خصيب فلم يكن لها هم إلا السّمَن ، وإنّا حتفها في السّمَن ، واعلم أنّ العامل إذا زاغ زاغت رعيّتُه ، وأشقى النّاس من شقي النّاس به والسّلام » (١٠)

فأيَّة عدالة تلك الَّتي أراد عمر رضي الله عنه أن تتحقَّق في حياة المسلمين ؟ فالأمير في حكم الإسلام يجب أن يكون من طينة أُخرى تختلف عن طينة المحكومين! فالأمير من طينة تجعله أثقل من الرَّعيَّة حملاً ومسؤوليَّة ، من طينة ستجعله يَبرُّ الكبير ، ٢٠ ويرحم الصَّغير ، ويقسم بينهم بالحقِّ أعطياتهم ، ويحكم فيهم بالعدل .

<sup>(</sup>١٩) عيون الأخبار : ١٧/١

<sup>(</sup>٢٠) عيون الأخبار : ١١/١ ، والبيان والتّبيين ، ص : ٣٥٨

قام رضي الله عنه في يوم جمعة خطيباً ، فحمد الله وأثنى عليه ، ثمَّ ذكر نبيَّ الله عِلَيِّةِ وأبا بكر الصِّدِيق رضي الله عنه ، ثمَّ قال : « اللَّهمُّ إنِّي أشهدك على أمراء الأمصار ، فإنِّي إنَّا بعثتهم ليعلموا النَّاس دينهم " وسُنَّة نبيهم عَلِيَّةٍ ، ويقسموا فيهم فيئهم " ويعدلوا بينهم ، فمن أشكل عليه شيء رفعه إليَّ " (٢١) .

## غوذج من أمراء عُمَر رضي الله عنه :

سعيد بن عامر الجحي [ ت ٢٠ هـ = ١٤٦ م ] ، ولاَّه عبر رضي الله عنه على مدينة حمس " ولمَّا قدم عبر حمس أمرهم أن يكتبوا له أساء فقرائهم ، فَرُفِع الكتاب " فإذا فيه سعيد بن عامر ، قال عبر : مَنْ سعيد بن عامر ؟ قالوا : يا أمير المؤمنين " أميرنا ، قال عبر : وأميركم فقير ؟ قالوا : يعم ، فعجب وقال : كيف يكون أميركم فقيراً ، أين رزقه (٢٢) ؟ قالوا ! يا أمير المؤمنين لا يُمْسِكُ شيئاً ، فبكي عبر ، ثمَّ عبد إلى ألف دينار فَصَرَّها وبعث بها إلى سعيد بن عامر ، وقال : أقرئوه منّي السَّلام ، فذهبوا بالمبلغ إلى سعيد بن عامر ، وقالوا له : بعث بها إليك أمير المؤمنين ، فاستعن بها على حاجتك ، فنظر إليها فإذا هي دنانير ، فجعل سعيد يسترجع ، فقالت له امرأته ، ما شأنك ؟ فال : أعظم من ذلك ، قالت : فأمر مِنَ السَّاعة ؟ قال : بل أعظم من ذلك ، قالت : فا شأنك ؟ قال : الدُّنيا أتتني " الفتنة أتتني ، دخلت علي " ، قالت : فاصنع بها ما شئت ، قال لها : أعندك عون ؟ قالت : نعم " قصَرَّ السَّاني فيها صَرَراً ، ثمَّ جعلها في مِخْلاة ، ثمَّ بات يُصلّي حتَّى أصبح ، ثمَّ وزَّعها إلى أرملة ، أو مسكين " أو إلى مبتلى .

وقال عمر : ياأهل حمص ، كيف وجدتم عاملكم ؟

<sup>(</sup>٢١) الْخَرَاجِ ، ص: ١٥

<sup>(</sup>٢٢) كان عمر رضي الله عنه يفرض للأمراء في العطاء على قدر ما يصلحهم من الطّعام ، وما يقومون بـه من الأمور ، ( الْخَرَاج : ٥٥ ) .

قالوا: نشكو أربعاً ، لا يخرج إلينا حتّى يتعالى النّهار ، ولا يجيب أحداً بليل ، وله يوم في الشهر لا يخرج فيه إلينا ، ويغنط (٢٢) الغنطة بين الأيّام ، فجمع عمر رضي الله عنه بينهم وبينه ، وقال : اللّهم لا تَفَيّلُ (٢٤) رأيي فيه اليوم ، فقال سعيد بن عامر : ليس لأهلي خادم ، فأعجن عجيني ، ثمّ أجلس حتّى يختر ، ثمّ أخبز خبزي ، ثمّ أتوضًا ، ثمّ أخرج إليهم ، وليس لي خادم يغسل ثيابي ، ولا لي ثياب أُبدّها ، فأجلس ه حتّى تجفّ ، ثمّ أدلكها ، ثم أخرج إليهم من آخر النّهار ، وشهدت مصرع خبينب الأنصاري بمكّة ، وقد بضّعت قريش لحمه ، ثمّ حملوه على جذعة ، فقالوا : أتحب أنّ عمّداً مكانك ؟ فقال : والله ما أحب أنّي في أهلي وولدي ، وأنّ عمّداً عَلَيْتُ شيك بشوكة ، فا ذكرت ذلك اليوم ، وتركي نصرته في تلك الحال وأنا مشرك ، إلاّ ظننت بشوكة ، فا ذكرت ذلك اليوم ، وتركي نصرته في تلك الحال وأنا مشرك ، إلاّ ظننت لهم واللّيل لله عزّ وجلّ لا يغفر لي بذلك الذّنب أبداً ، فتصيبني تلك الغنطة ، وجعلت النّهار ، الهم واللّيل لله عزّ وجلّ ١٠٥٪ ، فقال عمر : الحد لله الذي لم يُفيّل فراستي .

وأخيراً .. عندما وصلت عمر بن الخطّاب رضي الله عنه غنائم المدائن ، وفيها تاج كسرى وسواراه ، جعل يقلّبه بعود في يده ويقول : والله إنّ الّذي أدّى إلينا هذا لأمين ، فقال رجل : ياأمير المؤمنين ، أنت أمين الله ، يؤدّون إليك ماأدّيت إلى الله ، فإذا رتعت رتعوا ، قال : صدقت (٢٦) .





<sup>(</sup>٢٣) يذهب وعيه ، وفي أُسد الغابة : ١٩٣/٢ ، يصيبه لَمَمّ ، غَشْيَة .

<sup>(</sup>٢٤) فَال رأيَّه يفيل فَيْلُولة : أخطأ وضَعُف ، وفيَّل رأيه خطَّأَهُ وقبُّحة .

<sup>(</sup>٢٥) أسد الغابة : ٣٩٣/٢

<sup>(</sup>٢٦) ابن سعد : ٢١٠/١ ، وعيون الأخبار : ٢/١٥

# الحسبة

﴿ وَالْمُوْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَغْضُهُمُ الْوَلِيَاءُ بَغْضٍ يَصَالُمُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهُونَ عِن الْمُنْكَرِ ﴾ .

[ التُّوبة : ٧١/٩ ]

[ آل عران : ١١٤/٦]

﴿ وَلَتَكُن مِنْكُمْ أُمِّةً يَسَدُّعُونَ إِلَى

الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَغْرُوفِ وَيَنْهُوْنَ

عَنِ الْمُنْكَرِ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ

[ آل عران : ٢٠٤/٣]

الحِسْبَةُ لغة : مصدر احتسابك الأجر على الله ، تقول : فعلته حِسْبَة ، وأحتسب فيه احتساباً ، والاحتساب : طلب الأجر ، والاسم : الحِسْبَة ( بالكسر ) ، وهو الأجر ، والاسم : الحِسْبَة ( بالكسر ) ، وهو الأجر ، والله النّاب : حسب ] ، والمحتسب - كا يقول الماوردي - مشتق من قولهم حسبك بمعنى ( اكفُف ) ، سمّّي بذلك لأنّه يكفي النّاس مؤنة من يبخسهم حقوقهم (١) . وفي صبح الأعشى [ ٢٠٧١١ ] : الحسبة : موضوعها التّحديّث على أرباب المعايش والصّنائع والأخذ على يد الخارج عن طريق الصّلاح في معيشته وصناعته .

والحِسْبَة ( وظيفة ) يتولاً ها مسؤول من قبل ولي الأمر ، وهي فرض عين عليه (١) صبح الاعشى : ٥٢/٥٤

وعلى من تبعه من أعوان وعاملين عليها معه ، فحكها إذن ، الوجوب على الكفاية . فهي واجب ملقى على عاتق المجتمع الإسلامي ، لتضبط حركة الحياة في داخلها . ومر حولها ، من خلال الشريعة ، لذلك فرقوا بين المحتسب ( الموظف ) لمعين من قب المدولة ، وبين المحتسب الفرد ، وهو المسلم ( المتطوع ) في المجتمع عند قيامه بهما الواجب ، دون تعيين من الدولة ، ولا تعارض بينها ، لأن ترك زمام الحسبة في يم موظفيها فحسب ، تفتقد الحسبة فاعليتها ، خصوصاً إذا أتسم نطاق المجتم ، أو تهاون ولاة الحسبة لرقة في الحدين عن الالتزام بأوامره ، ولكن للمحتسب ( الموظف ) أن يبحث عن المنكرات ، وليس ذلك على المحتسب ( المتطوع ) ، والمحتسب ( الموظف ) سلطة التعزير عقاباً وتأديباً ، وليس ذلك للفرد ( المتطوع ) ، والمحتسب المنطق المعتسب المنطق المدم زمناً وأجره موظفاً ، لكونه موظفاً .

والحِسْبة نظام من النَّظم الإداريَّة الإسلاميَّة ، يطلق بالمعنى الواسع على وظيفة المحافظة على النَّظام العام ، والمراقبة ، لما يجري بين النَّاس من معاملات ، والفصل الفوري في المنازعات مَّا لا يدخل في اختصاص القاضي (٢) .

و يكن القول عموماً : الحِسْبَةُ أمر بالمعروف إذا ظهر تركه ، ونهي عن المنكر إذا تظهر فعله وهي تتعلَّق بالنَظام العام ، والآداب ، ومراقبة الأسواق والتَّجَّار وأرباب الحِرَف ، ينعهم من الغش في تجارتهم وعملهم ومصنوعاتهم ، ويأخذهم باستعال المكاييل والموازين الصَّحيحة وربَّا سعَّر عليهم بضائعهم .

<sup>(</sup>٢) وموضوع ( الحِسْبَة ) هنا ، الحِسْبَة الرَّسميَّة ، وظيفة في النُّظم الإداريَّة الإسلاميَّة .

٣) كتب في الحِسْبة : (نهاية الرَّتبة في طلب الحسبة ) لعبد الرَّحن بن نصر الشيرري ، و ا معم لَقُرْسة في أحكام الحسبة ) لحمد بن محمد القرشي المشهور بابن الإخوة ، و (نهاية الرُّتبة في طلب لحسبة ؛ لاحر بسَّام وهدو غير المؤلف الأندلسي صاحب النَّخيرة -، و (آداب الحسبة ) لحمد سأغضي المالقي ، و (كتاب الحسبة ) لجال الدين يوسف بن عبد الهادي ، و (الدُّولة وبطم الحسبة ) لحمد عد تية ) للمرحوم الأستاذ محمد المبارك .

#### منشأ الحسبة:

لقد نهى عَلَيْكُ عن الغش ، وقال : « مَنْ غَشَّ فليسَ مِنَّا »(٤) ، وربَّما تعرَّض لغشَّاش فزجره ، كا جاء في صحيح مسلم : أنَّ الرَّسول عَلِيْكُ مَرَّ على صَبْرَة طعام (٥) ، فأدخل يده فيها فنالت أصابعه بللاً ، فقال : ما هذا يا صاحب الطَّعام ، فقال : أصابته السَّماء يا رسول الله ، قال : أفلا جعلته فوق الطَّعام كي يراه النَّاس ، « مَنْ غَشَّنا فليس منَّ عَشَّنا فليس منَّ عَسَّنا فليس منَّ عَسَّنا فليس منَّ عَسَّنا فليس منَّ عَسَّنا فليس مناً » .

وكان عمر رضي الله عنه يطوف الأسواق ودرَّته معه ، فمنى رأى غشَّاشاً خفقه بها مها يكن شأنه ، وربَّا أتلف بضاعته .

وأجمع المؤرِّخون على أن منصب الحِسْبة نشأ في العهد العبَّاسي أيَّام المهدي ، وظلَّت من جملة التَّشكيلات الَّتي أخذت بها المالك الإسلاميَّة فيا بعد ، ولخطورة هذا المنصب ، كان يُنتقى المحتسب من أصحاب الرَّأي والصَّرامة والعلم والورع والتَّقوى ، لأنَّ الحِسْبة : صيانة حقوق الله ، ورعاية حقوق العباد .

وأفرد للمحتسب أيّام الماليك مجلس بدار العدل في القاهرة مع القضاة (١) ، وأورد القلقشندي وصيَّة محتسب ، نقتطف منها بعض المقاطع لطولها : « وقد وَلِيَ أمرَ هذه الرُّتبة ، ووُكِل بعينه النَّظرُ في مصالح المسلمين لله حسبة ، فلينظرُ في الدَّقيق والجليل ، والكثير والقليل ، وما يُحْصَر بالمقادير وما لا يحصر ، وما يُؤمر فيه بمعروف أو يُنهى عن منكر ، وما يشترى ويباع .. وليعمَلُ لديه معدَّلاً لكلِّ عمل ، وعياراً إذا عُرِضت عن منكر ، وما يعرف مَنْ جار ومَنْ عَدَل ، وليتفقد أكثر هذه الأسباب ، ويحذّر من الغيل المُعام أو الشَّراب ، وليتعرَّف الأسعار ويستعُلم الأخبار ، في الغيل قان الدَّاء أكثره من الطَّعام أو الشَّراب ، وليتعرَّف الأسعار ويستعُلم الأخبار ، في

<sup>(</sup>٤) رواية مسلم: « من غشّنا فليس منّا » .

<sup>(</sup>٥) الصُّبْرَة : ما جُمِعَ من الطُّعام بلا كيل ولا وزن بعضه فوق بعض ، ( النَّسان : صبر ) .

<sup>(</sup>٦) صبح الأعشى: ٢٠٧١١

كلِّ سوق من غير إعلام لأهله ولا إشعار ، وليتم عليهم من الأمناء من ينوب عنه في النَّظر ، ويطمئنُّ به وإن غاب أو حضر ، ويأمِّرُه بإعلامه بما أعضَل ، ومراجعته مهما أمكن فإنَّ رأي مثله أفضل ، ودار الضَّرب والنُّقود الَّتي منها تنبثُّ ، وقد يكون فيها من الزِّيف ما لا يظهر إلاَّ بعد طُول اللُّبث ، فليتصدُّ لمهمَّاتها بصدره الَّذي لا يَحْرَج ، وليَعْرض منها على المحَلك من رأيه ما لا يجوز عليه بهرج ... وليُقِم الضُّبان على ٥ العَطَّارين والطُّرُقيَّة من بيع غرائب العقاقير إلاَّ ممَّن لا يستراب فيه وهو معروف ، وبخطِّ متطبّب ماهر لمريض معيّن في دواء موصوف ... ومن يأخُذ أموال الرّجال بالحيلة ويأكلهم باللَّسان ، وكل إنسان سَوَّء من هذا القبيل هو في الحقيقة شيطان " لاإنسان ، امنعهم كلَّ المنع ، وآصدَعُهم مثلَ الزُّجاج حتَّى لا ينجبر لهم صَدْع ، وصبَّ عليهم النَّكال ، وإلاَّ فِما يُجُدي في تأديبهم ذاتُ التَّاديب والصَّفع ، وآحْسِم كُلُّ هذه ١٠ الموادّ الخبيثة ، واقطع ما يُجَدِّد ضعفاء النّاس من هذه الأسباب الرَّثيثة ، ومَنْ وجدته قد غشَّ مسلماً ، أو أكل بباطل درهماً ، أو أخبر مشترياً بزائد ، أو خرج عن معهود العوائد ، أشهره في البلد ... وغيرُ هؤلاء من فُقَهاء المكاتب وعالمات النِّساء وغيرها من الأنواع ممن يَخاف من ذِئبه العائِث في سِرْب الظّباء والجادر(٧) ، ومن يَقْدم على ذلك ومثله وما يُحاذِر ، آرشُقُهم بسهامك ، وزلزل أقدامهم بإقْدامك ، ولا تمدع منهم إلاَّ من ١٥ اختبرت أمانته ، واخترت صيانته ... » ...

#### وظائف المحتسب:

مراقبة الأسواق والحرف: من مهام المحتسب ومسؤوليًاته مراقبة كل صاحب مهنة يتكسّب بها ، مها يكن نوع هذه المهنة ، سواءً كان طبيباً ، أو معلّماً ، أو بائع حَلُوى .. ويراقب الصّنّاع والتّجّار مراقبة حازمة ، ويفاجئ أرباب الحِرَف مفاجأة ، ٢٠ أو يدس إليهم رجالاً لا يعرفونهم ، وتوصّل المحتسبون إلى تقرير مبدأ قانوني لم يصل

<sup>(</sup>٧) الْجُوذَرَ والْجُوذر: ولِد البقرة ، وفي الصّحاح : البقرة الوحشيَّة ، والجمع جآذِرُ ، ( اللَّسان : جذر ) .

<sup>(</sup>A) صبح الأعشى : ٢١٤/١١

إليه الأوربيُّون إلاَّ في العصر الحاض ، وهو أن يجعلوا صاحب العمل ( الْمُعَلِّم ) مسؤولاً عن أجيره بطريقة التَّكفيل ، وذلك أنَّ بعض أصحاب المتاجر والصَّنعات، يحاولون التَّهرُّب من تبعة أعمالهم بادِّعائهم أنَّهم غير مسؤولين عنها ، لأنَّ أُجراءهم هم الَّذين فعلوها .

وجعل المحتسبون لأهل كلِّ صنعة منهم سوقاً يختصُّ به ، وتعرف صناعتهم فيه ، فإنَّ ذلك لقاصدهم أرفق ، ولصنائعهم أنفق ، ومن كانت صناعته تحتاج إلى وقود نار ، كالخبَّاز والطَّبَّاخ والحدَّاد ، فللمحتسب أن يبعد حوانيتهم عن العطَّارين والبزَّازين ، لعدم المجانسة بينهم وحصول الأضرار .

وينبغي أن يمنع أحمال الحطب وأعدال (1) التّبن ، وروايا (1) الماء ، وشرائع (11) السّرُجِين والرَّماد ، وأشباه ذلك من الدَّخول إلى الأسواق ، لما فيه من الضّرر بلباس النّاس ، ويأمر جلابي الحطب والتّبن ونحوهم ، إذا وقفوا بها في العراص أن يضعوا الأحمال عن ظهور الدَّواب ، لأنّها إذا وقفت والأحمال عليها أضرَّها ، وكان في ذلك تعذيب لها .. ويأمر أهل الأسواق بكنسها وتنظيفها من الأوساخ والطّين الْمُجْتَمِع ، وغير ذلك ممّا يضرُّ بالنّاس .

ومن أمثلة مراقبتهم للخبّازين مثلاً ، أنّهم كانوا يأمرون عَمَلَة الخبران يصنع كلّ واحد منهم طابعاً ينقش فيه اسمه ويطبعه على خبزه ، ليتميّز خبز كل واحد بطابعه ، وجعل وتقوم الحجّة به على صاحبه ، وكانوا يأمرون الخبّازين برفع سقائف أفرانهم ، وجعل منافذ واسعة للدّخان في سقوفها ، وبكنس بيت النّار في كلّ تعميرة ، وغسل مستودع الماء ، وتنظيف مائه ، وغسل المعاجن وتنظيفها .. ولا يعجن العجّان بقدميه ،

<sup>(</sup>٩) جمع عدل ، وهو الحمل ، سُمِّي كذلك لتعادل الحلين على ظهر الدَّابَّة .

<sup>(</sup>١٠) جمع راوية ، وهو البعير أو البغل أو الحمار الّذي يُستقى عليه الماء ، ( اللَّسان : روي ) .

<sup>(</sup>١١) الشُّريجة قفص أو وعاء كبير يصنع من سعف النَّخل وما يشبهه ، يوضع على ظهر الدَّابَّة ليحمل فيها ، والسَّرْجين : الرَّوث والزِّبل .

ولا بركبتيه ، ولا بمرافقه ، لأن في ذلك مهانة للطّعام ، وربا قَطَرَ في العجين شيء من عرق إبطيه أو بدنه ، ولا يعجن إلا وعليه مِلْعَبَة (١٢) ضيّقة الكُمَّين ، ويكون ملتَّا أيضاً ، لأنَّه ربيًا عطس ، أو تكلَّم فقطر شيء من لُعابه أو مخاطه في العجين ، ويشد على جبينه عصابة بيضاء ، لئلا يعرق فيقطر منه شيء ، ويحلق شعر ذراعيه لئلا يسقط منه شيء في العجين ، وإذا عجن في النهار ، فليكن عنده إنسان على يده مذبّة يطرد ه عنه الذّباب ، ويتفقّد المحتسب ما يغشّون به الخبر من الكركم والزّعفران ، وما يجري مجراه ، فإنّها يورّدان وجه الخبر ، ومنهم من يغشه بالحمَّص والفول ، ويلزمهم ألاً يخبروه حتّى يختر ، فإنّ الفطير يثقل في الميزان ، وفي المعدة .

مراقبة الأسعار والموازين: وهي من أعظم أعال المحتسب، فقد يتدخّل المحتسب في التّسعير، و يمنع احتكار السّلع ، وللمحتسب أن يكره المحتكر على بيع النّاس ١٠ ماعنده بقيمة المِثْل ، وكانوا في الأندلس يُسعّرون الأشياء الضّرورية للحياة ، كالخبز واللّحم ، ويضعون عليها أوراقا بسعرها ، يقول المقري في ( نفح الطّيب ) : « ولا يجسر الجزّار أن يبيع بأكثر أو دون ماحدد له المحتسب في الورقة ، ولا يكاد تخفى خيانته ، فإنّ المحتسب يدسّ عليه صبيّاً أو جارية يبتاع أحدها منه ، ثمّ يختبر المحتسب الوزن ، فإن وجد نقصاً قاس على ذلك حاله مع النّاس ، فلا تسأل عمّا يلقى ، ١٥ وإن كثر ذلك منه ، ولم يتب بعد الضّرب والتجريس (١٥) ، نقي من البلد » .

« وكانت الحكومة تحدّد الأثمان » وتقبض على من يبيع بأغلى منها ، ويطاف به في شوارع المدينة على جمل ، وهو يدقّ بيده ناقوساً » ويعلن بنفسه جُرْمَة »(١٤) .

<sup>(</sup>١٢) اللَّلْعَبَة \_ أصلاً \_ ثوب لا كُمَّ له ، ( اللَّسان : لعب ) .

<sup>(</sup>١٣) التجريس لغة : التَّحكيم والتَّجرية ( اللَّسان : جرس ) ، والمراد هنا : التَّعزير .

<sup>(</sup>١٤) قصَّة الحضارة : ٢٦٧/٣

وورد : « إذا سعر الإمام انقادت الرَّعيَّة لحكمه ، ومَنْ خالفه استحقَّ التَّعزير »(١٥) .

مراقبة الأخلاق العامّة: وكان المحتسبون يريقون الخور، ويمنعون النّاس من تطيير الْحَمَام، وعن اتّخاذ الأكساب الفاجرة، ومنع السّحرة والكُهّان عن منكراتهم، ومنع تعرّض الرّجال للنّساء، ويتفقّد - المحتسب - المواضع الّتي يجتع فيها النّسوان، مثل سوق الغزل والكتّان، وشطوط الأنهار، وأبواب حمامات النّساء، وغير ذلك، فإن رأى شابّاً متعرّضاً بامرأة يكلّمها في غير معاملة في البيع أو الشّراء، أو ينظر إليها عزّره ومنعه من الوقوف هناك، فكثير من الشّباب المفسدين يقفون في هذا الموضع، وليس لديهم حاجة.

حاء في (نهاية الأرب في فنون الأدب ) للنّويري : ٢٩١/٦ : وللمحتسب أن ينع أرباب السّفن حمل ما لاتسعه ويخاف من غرقها ، أو من اشتداد الرّيح ، ويمنع اختلاط الرّجال بالنّساء في سوق النّسوان ، ويمنع البناء في الطّريق السّابل .

مُرَاقَبَةُ العِبَادات : وكان المحتسبون يعنون بنظافة الجوامع وهيبتها ، وينعون الصّبيان والمجانين من دخول المساجد ، وينهون عن وضع الأمتعة فيها ..

مُرَاقَبَةُ الأبنيّةِ وَالطُّرُق : ومن حقّ المحتسب أن يهدم كلَّ بناء يبرز به صاحبه إلى الطَّريق • فالطَّريق مثلك العامَّة ، ويمنع النَّاس من فتح النَّواف على صورة يشرفون منها على منازل غيرهم ، ويدعو أصحاب الدُّور المتداعية إلى هدمها • ورفع أنقاضها عن الطَّريق ، ويراقب المحتسب مقاعد الأسواق ، فيمنع ما يضرُّ منها بحركة المرور .

« وأمَّا الطُّرقات ودروب المحلاّت فلا يجوز لأحد إخراج جدار داره أو دكَّانه فيها ٢٠ إلى المعهود ، وكذلك كل ما فيه أذيَّة أو إضرار على السَّالكين ، كالميازيب الظّاهرة من الخيطان في زمن الشّتاء ، ومجاري الأوساخ الظّاهرة من الدُّور في زمن الصّيف إلى (١٥) معيد النَّعم ومبيد النَّقم ، ص : ٥٠ وسط الطّريق ، بل يأمر المحتسب أصحاب الميازيب أن يجعلوا عوضها سيلاً محفوراً في الحائط مكلّساً يجري فيه ماء السّطح ، وكل من كان في داره مخرج للوسخ إلى الطّريق ، فإنّه يكلّفه سدّه في الصّيف ، ويحفر له في الدّار حفرة يجتمع بها » .

القضاءُ في بَعْضِ المَّعاوَى: وهي ثلاثة أنواع من المَّعاوى: دعوى البَخْس في الكيل والوزن ، ودعوى الغش والتَّدليس في بيع أو ثمن ، ودعوى المطل والتَّاخير في هسداد دَيْن ثابت مع المكنة .

أعمال أُخرى مختلفة : مراقبة النَّقود من الذَّهب والفضَّة المضروبين ، فعليه اعتبار العيار بمحكِّ النَّظر ، والتَّثبت من الوزن ، ومراقبة توزيع مياه الأنهار على الأراضي ، ويتحرَّى صحَّة هذا التَّوزيع ..

ويقوم المحتسب بأمور كثيرة تدخل في باب الدَّعوة إلى عمل الخيرات والمبرَّات الرَّفق بالضَّعفاء ، حتَّى تدخَّل بعلف البهائم ، وألاَّ تُسْتَعْمَل في ما لا تُطيق ، مع السَّهر على الدَّواب الضَّالة ، والأشياء الضَّائعة ، والتاس من يحفظها ، ثمَّ يعيدها إلى أصحابها ، ومنع السَّفن من الإقلاع إذا خاف غرقها لزيادة حمولتها ، أو بسبب الأحوال الجوِّيَّة المضطَّرية .

وقد يتعرَّض للموظَّفين الَّذين يتهاونون في قضاء مصالح العباد ، يذكر الماوردي الله على بابه ينتظرون أنَّ محتسب بفداد مرَّ بدار قاضي القضاة الفرأى الخصوم جلوساً على بابه ينتظرون جلوسه للنَّظر بينهم اوقد تعالى النَّهار الوهجرت الشَّبس (١٦) ، فوقف واستدعى حاجبه ، وقال : تقول لقاضي القضاة ، الخصوم جلوس على الباب ، وقد بلغتهم الشَّمس الوتادو الانتظار الفاص المست لهم ، أو عرَّفتهم عذرك فينصرفوا و يعودوا .

<sup>(</sup>١٦) الْمَجِير والْمَجِيرة والهاجِرَةُ : نصف النَّهار عنـد زوال الشَّمس إلى العصر ، وقيل : هـو نصف النَّهار عنـد اشتداد الحرِّ ، ( اللَّسان : هجر ) .

### شروط المحتسب:

( الإسلام ) لأنَّ الحسبة من الواجبات الدِّينيَّة الَّتي يراد بها نصرة الدِّين ، وإعلاء كلمة الإسلام ، وغير المسلم لا يكون من أهل نصرة الإسلام وتعاليه ، وتكليفه إكراه له على غير ما يعتقد ، و ( البلوغ والعقل ) ليتحقَّق التَّكليف (١٧) ، و ( القدرة ) فوجود ضعف أو مرض أو عى في اللِّسان ، يسقط الوجوب عند الجمهور .

ويشترط بعض الفقهاء: ( العدالة ) وهي تجنّب الكبائر ، وخوارم المروءة ، يقول عزّ وجلّ : ﴿ أَتَامُرُونَ النّاسَ بِالبِرِّ وتَنْسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وأَنتُمْ تَتْلُونَ الكِتَابَ أَفَلا تَعْقِلُونَ ﴾ ، [ البقرة : ٢/٤٤] ، ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لا تَفْعَلُونَ ، كَبُرَ مَقْتًا عَنْدَ الله أَن تَقُولُوا مَا لاَ تَفْعَلُونَ ﴾ ، [ الصّف : ٢/٢٥ ٢] .

و ( الذُّكورة ) ليست شرطاً في الحسبة ، لأنَّ النَّصوص جاءت تخاطب جميع المسلمين المكلَّفين . ولقد ولَّى عمر السَّقَّاء العدوية الحسبة في السوق ، [ الإصابة 100/2] .

يقوم المحتسب بأعباء كثيرة وخطيرة ، ولذا اختار لهذه الأعباء نُوَّاباً عنه ، يوزِّعهم في الجهات الختلفة ، وكلُّ واحدٍ من هؤلاء النُّوَّاب يقوم بوظيفة ( الحِسْبَة ) في محلَّته الَّتي الله .

وليس للمحتسب أن يقيم حسدًا من اختصاص الولاة والقَضَاة ، ولم حسقٌ ( التَّعزير ) (١٨٠) ، فإذا عجز عن استعال هذا الحق ، طلب من الولاة معاقبة الخالف .

وكان المحتسب يأخذ أجراً عن عمله ، يساوي أحياناً أُجور بعض القضاة .

## صِفَاتُ الحتسب وآدابُهُ:

٢ ـ ( الرَّفْقُ ) : يقول عزَّ وجلَّ : ﴿ فَبِهَا رَحْمَةٍ مِنَ اللهِ لِنْتَ لَهُمْ وَلَـ وْ كُنْتَ فَظَّا
 ٢ ـ (١٧) إحياء علوم الدّين : ٢١٢/٢

<sup>(</sup>١٨) التَّعزير: التَّأديب، ولهذا يُسمَّى الضَّرب دون الحدّ تعزيراً إنَّها هو أدب، ( اللَّسان: عزر ) .

غَلِيظَ ٱلقَلْبِ لِأَنفَضُّوا مِنْ حَوْلِكَ .. ﴾ ، [آل عران: ١٥٩/٢] ، ﴿ وَقُولُ وا لِلنَّـاسِ خُسْنَـاً ﴾ ، [البقرة: ٨٢/٢] ، و يقول الرَّسول الكريم عَلَيْلَةٍ : « من كان آمراً بمعروف فليكن أمره بمعروف » (١٩٩) .

قال المأمون لرجل جلف أغلظ في كلامه وموعظته ايا رجل ارفق ، فقد بعث الله من هو خير منك ، إلى من هو شرَّ منِّي ، وأمره بالرِّفق ، قال تعالى : ﴿ آذْهَبَا إلى ٥ فَرْعَونَ إِنَّهُ طَغَى ، فَقُولا لَهُ قَوْلاً لَيِّناً لَعَلَّهُ يَتَذَكَّرُ أَوْ يَخْشَى ﴾ ، [طه: ٢٧٢٠ و ١٤] .

٢ \_ ( التَّأَنِّي وَالصَّبْرُ ) : لأنَّ العَجَلة تورث الخطأ والنَّدامة ، « وليكن المحتسب متأنِّياً غير مبادر إلى العقوبة ، ولا يؤاخذ أحداً بأوَّل ذنب صدر منه ، ولا يعاقب على أوَّل زلَّة تبدو ، لأنَّ العصة في الْخَلْق مفقودة فيا سوى الأنبياء » (٢٠) .

٣ \_ ( العِفَّة عَنْ أموالِ النَّاسَ ) : ومنها التَّورُّع عن قبول الهدايا ، ويبتعد عن أخذ ١٠ الرَّشي (٢١) ، والتَّعفُّف أصون لعرضه ، وأقوم لهيبته ، ويلزم المحتسب أعوانه وأهله بما التزمه من هذه الآداب .

وهناك آداب كثيرة تطلب مع المحتسب ، فه و يراقب الأمور الظّاهرة ، ولا يتجسّس ، ولا يقتحم على أصحاب الدُّور دورهم ليحاسبهم على ما يصنعونه فيها سرّاً ، فللدُّور حرمة مصانة .

10

ومن آداب المحتسب ، أن يظهر في النَّاس بهيئة حسنة ، ويقصَّ شاربيه ، ويقلّم أظافر ، وينظّف ثيابه ، ويتعطّر بالمسك ، ويذكر التّاريخ أنَّ رجلاً حضر عند السُّلطان محود بن سُبُكْتكين الغزنوي يطلب الحِسْبة ، فنظر السُّلطان إلينه فرأى أنَّ

<sup>(</sup>١٩) البيهقي في شعب الإيمان .

<sup>(</sup>٢٠) نهاية الرُّتبة في طلب الحسبة ، أبو عبد الرَّحن الشَّيزري ، تحقيق د . مصطفى زيادة ، ص ٩ ، القاهرة

<sup>(</sup>٢١٪) الرَّشْوَةُ والرُّشْوَةُ والرِّشْوَةُ ، والجمع رَشي ورِشي ، ( اللَّسان : رشا ) .

شاربه قد غطَّى فاهُ من طوله ، وأذياله تسحب على الأرض ، فقال له : ياشيخ امض واحتسب على نفسك ، ثمَّ عُدُ واطلب الحسبة على النَّاس .

يقول السّقطي في (آداب الحِسْبَة): « يجب أن يكون من ولي النّظر في الحسبة فقيها في الدّين ، قامًا مع الحقّ ، نزيه النّفس ، عالي الهمّة ، معلوم العدالة ، ذاأناة وحلم ، وتيقّظ وفهم ، عارفاً بجزئيّات الأمور ، وسياسة الجمهور ، لا يستخفه طمع ، ولا تلحقه هوادة ، ولا تأخذه في الله لومة لائم (٢٢) ، مع مهابة تمنع من الإدلال عليه ، وترهب الجاني لديه .. » .

وروى ابن الإخوة أنَّ أتابك بن طغتكين \_ أحد سلاطين السَّلاجقة \_ طلب محتسباً ، فَدُكِرَ له رجلٌ من أهلِ العِلْم ، فأمر بإحضاره ، فلمَّا نظره قال : إنِّي ولَّيتك أمر الحسبة على النَّاس ، بالأمر بالمعروف والنَّهي عن المنكر .

قال: إن كان الأمر كا تقول ، فقم عن هذه الطَّرَّاحة ، وارفع المسند ، فإنها حرير ، واخلع هذا الخاتم فإنَّه ذهب ، وقد قال رَبِّ هذان حرام على ذكور أُمَّتي ، حِلِّ لإناثها ، فنهض السَّلطان ، عن طُرَّاحته ، وأمر برفع مسنده ، وخلع الخاتم من أصبعه ، وقال : قد ضمت إليك النَّظر في أمور الشَّرطة ، فما رأى النَّاس محتسباً أهيب منه (٢٣) .

وهكذا .. الحِسْبَةُ نظام إسلامي أصيل ، ليس مستجلباً أو مقتبساً من رومة أو بيزنطة (٢٤) ، لأنَّ المحتسب لم يكن قط فرضاً أو واقعاً مختصاً بأمر السَّوق فحسب ، بل إنَّ نشاطه يمتدُّ ، واختصاصاته تتَّسع لتشمل كُلَّ المخالفاتِ الَّتي تقع في المجتمع الإسلامي ، ويكن الاحتساب فيها على عامَّة المسلمين ، وعلى ذوي الجاه والسَّلطان ، وعلى الخليفة نفسه أيضاً .

<sup>(</sup>٢٢) وهذا لا يمنع أن يكون رفيقاً ، ليّن القول ، طلق الوجه .

<sup>(</sup>٢٢) نهاية الرُّتية في طلب الحسبة ، ص : ٧٨

<sup>(</sup>٢٤) القائم على أمر السُّوق في النَّظام البيزنطيي جانب من الحسبة .

والحِسْبَة في الإسلام ليست نظاماً وقتيّاً أقامه عرف ، أو جاء به تاريخ ، ولكنّه حكم شرعي ملزم تأثم الأمّة الإسلاميّة كلّها بتركه ، كا أنّها لا تملك تغييره ، أو التّخلّي عنه ، والهدف إقامة مجتمع الطّأنينة والعدالة ، حيث تدخل أعماله واختصاصاته ضمن إطار الأمر بالمعروف والنّهي عن المنكر أينا كان .





## القضاء

القانون الله يثغر مرّة يثغر مراراً ، ثمّ يكون كالتَّوب الله تهله ،
 حتّى ما تنفع به الرّقع » .
 [ د . أحمد زي ]

#### تعریف:

يستعمل القضاء والْحُكُم في معنى واحد (١) ، قال الجرجاني : « القضاء في الخصومة ، هو إظهار ما هو ثابت » ، وقال ابن فرحون : « حقيقة القضاء ، الإخبار عن حكم شرعي على سبيل الإلزام ، ومعنى قولم : قضى القاضي ، أي ألزم الحق أهله » ، وقال السَّبكي : « القضاء جمعه أقضية ، وهو الإلزام وفصل الخصومات ، وولاية رتبة دينيَّة » .

أمَّا ابن خلدون فعرَّف القضاء بما يلي : « القضاء : منصب الفصل بين النَّاس في الخصومات ، حَسْماً للتَّداعي ، وقطعاً للتَّنازع ، ويرى القلقشندي أنَّ : « القاضي : هو عبارة عنَّ يتولَّى فصل الأمور بين المتداعين في الأحكام الشَّرعيَّة »(٢) .

<sup>(</sup>١) في اللَّسان ( مادة قضي ) ، القضاء : الْحُكُم ، والجمع : الأقضية ، والقضيَّة مثله ، والجمع : القضايا ، وقصي عليه يقضي قضاء وقضيَّة ، والقاضي : القاطع للأمور الحكم لها ، واستَقْضِيَ فلان ، أي جَعل قاضياً يحكم بين النَّاس ، وقضى الأمير قاضياً : كا تقول أمّر أميراً ، وتقول : قضى بينهم قضية وقضايا ، والقضايا : الأحكام ، ويقال : قضى يقضي قضاء ، فهو قاض إذا حكم وفَصَل ، وقضاء الشَّيء : إحكامه وإمضاؤه والفراغ منه ، والقضاء : انقطاع الشَّيء وتمامه ، وكلَّ ماأحكم عمله ، أو أتيم أو خُم أو أدي أداء ، أو أوجب أو أُغلِم أو أنفذ أو أمضي فقد قضي .

<sup>(</sup>٢) صبح الأعشى : ٥١/٥

## تاريخُ القَضاء :

في صدر الإسلام: كان رسول الله عَيِّلِيَّةٍ يتولَّى القضاء بين النَّاس: ﴿ فَلاَ وَرَبِّكَ لاَ يَوْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُم ، ثُمَّ لاَ يَجِدُوا فِي أَنْفُسِهِمْ حَرَجاً مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِياً ﴾ ، [النَّاء: ١٥/٤] ، وباتساع رقعة الدُّولة ، بعث عَيِّلِيَّةٍ عَلِيّاً ، ومعاذ بن جبل إلى الين للقضاء • واختبر عَلِيَّةٍ معاذاً حين بعثه فقال: « بِمَ تقضي إنْ ه عَرض قضاء ؟ قال: أقضي بما في كتاب الله • قال: فإن لم يكن في كتاب الله ؟ قال: أقضي بما قضى به الرَّسول ؟ قال: أجتهد رأيي ولا آلو (٢) ، قال معاذ: فضرب صدري وقال عَلَيْلِيَّةٍ: الحد لله الَّذِي وفَّق رسول رسول الله لما يرضى رسول الله ١٤.

وتولَّى عمر القضاء لأبي بكر الصِّدِّيق(٥).

وعيَّن عمر في خلافته القضاة في كلِّ الأمصار ، لضان حصانة القاضي في الولاية ، ولبعده عن سلطة الوالي فيها ، وبالتَّالي تحقيق العدل وإحقاق الحق ، بعيداً عن سلطة الولاية التَّنفيذيَّة ، وكان رضي الله عنه أوَّل من وضع دستور القضاء ، في رسالته المشهورة إلى أبي موسى الأشعري ( عبد الله بن قيس ) :

1.

« بسم الله الرَّحن الرَّحيم ، من عبد الله عمر أمير المؤمنين ، إلى عبد الله بن قيس ، ه الله عليك ، أمَّا بعد : فإنَّ القضاء فريضة محكمة ، وسُنَّةٌ مُتَّبعة ، فافهم إذا أُدلي إليك ، وأنفذ إذا تبيَّن لك ، فإنَّه لا ينفع حق لا نفاذ له ، آسِ بين النَّاس في مجلسك ووجهك (١) ، حتَّى لا يطمع شريف في حيفك ، ولا ييأس ضعيف من عدلك .

 <sup>(</sup>٢) ألا يألو ألوا أو ألوا .. قصر وأبطأ ، ( اللسان : ألا ) .

<sup>(</sup>٤) الطّبقات الكبرى لابن سعد: ٣٤٧/٠ ـ ٣٤٨ ، والإمام أحمد: ٢٣٦/٥ ـ ٢٤٢ ، وأبو داود في الأقضية ( ٢٥٩٢ و ٣٥٩٣ ) باب الاجتهاد بالرّأي في القضاء ، والتّرمذي في الأحكام ( ١٣٢٧ ، ١٧٢٨ ) ، انظر نصب الرّاية : ٣٣٤٠

<sup>(</sup>٥) صبح الأعشى : ٥/١٥٤

<sup>(</sup>٦) أي سَوِّ بين النَّاس ..

البيِّنة على من ادَّعي ، واليمين على من أنكر .

والصَّلح جائز بين المسلمين إلاَّ صلحاً أحلَّ حراماً ، أو حرَّم حلالاً ، ولا يمنعك قضاء قضيته بالأمس ، فراجعت فيه نفسك ، وهديت لرشدك أن ترجع إلى الحق (٧) ا فإنَّ الحقَّ قديم لا يبطله شيء ، ومراجعة الحقِّ خير من التَّادي في الباطل .

الفهم الفهم في اللهم في المجلج في صدرك مِمّا ليس في كتاب ولا في سُنّة ، واعرف الأشباه والأمثال ، ثمّ قِسِ الأمور عند ذلك ، واعمد إلى أحبّها إلى الله ، وأشبهها بالحق في ترى .

واجعل لمن ادّعى حقّاً غائباً ، أو بيّنة أمداً ينتهي إليه ، فإن أحضر بيّنته أخذت له بحقه ، وإلا استحللت عليه القضاء ، فإن ذلك أنفى للشّكّ ، وأجلى للعمى ، وأبلغ في العذر .

والمسلمون عدول في الشَّهادة بعضهم على بعض ، إلاَّ مجلوداً في حدِّ ، أو مجرَّباً عليه شهادة زور ، أو ظنيناً في ولاء أو قرابة ، فإنَّ الله قد تولَّى منكم السَّرائر ، ودراً عنكم الشَّبهات .

وإيّاك والقلق والضَّجر والتَّاذِي بالنَّاس " والتَّنكَّر للخصوم في مواطن الحق "، الّي هو يوجب الله بها الأجر، ويحسن النَّخر، فإنَّه من يخلص نيَّته فيا بينه وبين الله تبارك وتعالى ولو على نفسه " يَكُفِهِ الله مابينه وبين النَّاس، ومن تزيَّن للنَّاس فيا يعلم الله خلافه منه شانَهُ الله " وهتك ستره " وأبدى فعله " فيا ظنَّك بثواب عند الله عزَّ وجلَّ في عاجل رزقه ، وخزائن رحمته ، والسَّلام » (٨) .

 <sup>(</sup>٧) في دعوى أخرى مثلها ، أمَّا الَّتي صدر فيها الحكم وصارحقًا مكتسباً لصاحبه ، فلا يُبَملُ الحكم فيها ،
 قال رضي الله عنه لمَّا سُئِل عن اختلاف حُكُمنين في دعوتَيْن متشابهتَيْن : « تلك كم قضيضا ، وهذه كا نقضي » .

<sup>(</sup>٨) عيون الأخبار: ٦٦/١، وصبح الأعشى: ٢٥٧/١، والبيان والتّبيين ، ص: ٢٣٧

لقد جمعت هذه الرِّسالة العجيبة : آداب القضاء ، وأُصول الحاكمة .

وكان رضي الله عنه إذا أتاه الخصان ، برك على ركبتيه وقال : اللَّهمُّ أعنِّي عليها ، فإنَّ كلَّ واحد منها يريدني عن ديني ، وقال : وما أبالي إذا اختصم إليَّ لأيها كان الحق (٩) . ومن روائعه رضي الله عنه ، قوله : لأن أعطِّل الحدود في الشَّبهات ، خير من أن أقيها في الشَّبهات (١٠) .

وفي أيَّام الأُمويِّين : بدأ تسجيل الأحكام ، وطلب عمر بن عبد العزيز من أُمرائه أن يمتنعوا من إيقاع عقوبة القتل بمن يستحقها ، إلاَّ بعد عرض الأمر عليه ، والحصول على موافقته ، وكان يوصي قضاته : إيَّاكم والْمُثُلة في العقوبة وجَرَّ الرَّأس واللَّحية .

وفي أيَّام العبَّاسيِّين : ظهر منصب (قاضي القضاة) ، وهو بمثابة وزير العدل اليوم ، وأوَّل من تولَّى هذا المنصب أبو يوسف (١١) ، تلميذ أبي حنيفة ، فكان لا يُولِّى ١٠ قاض ، أو يُعزل إلاَّ بإشارته .

قال المأمون : أوَّل العدل أن يعدل الرَّجل على بطانته ، ثمَّ على الَّذين يلونهم ، حتَّى يبلغ العدل الطَّبقة السُّفلي (١٢) .

هذا .. وتحقَّق في الحضارة العربيَّة الإسلاميَّة فصل السَّلطة القضائيَّة عن بقيَّة سلطات الدَّولة ، ولم يجد القاضي حرجاً في إصدار حكم ضدَّ الولاة ، أو الخليفة نفسه . مر

٩) أبن سعد : ١٠٨/١ و ٢٠٩

<sup>(</sup>١٠) الْخَرَاج ، ص : ١٦٥ ، قال عَلِيَّةِ : « ادرؤوا الحدود عن المسلمين بالشَّبهات مااستطعتم ، فإذا وجدتم للمسلم مخرجاً فخلُوا سبيله ، فإنَّ الإمام لأن يخطئ في العفو خير له من أن يخطئ في العقوبة » ، حتَّى أنَّ أبا السَّرداء (عوير بن عامر الخزرجي ) أتى بامرأة سرقت ، فقال : أسَرَقْتِ ؟ قولي : لا ، (عيون الأخبار : ٢٠/١) .

<sup>(</sup>۱۱) يعقوب بن إبراهيم بن حبيب الأنصاري : [ ۱۱۳ \_ ۱۸۲ هـ = ۷۲۱ \_ ۷۹۸ م ] ، أوَّل من دَعي ( قاضي قضاة الدَّنيا ) ، وأوَّل من وضع الكتب في أصول الفقه على منذهب أبي حنيفة ، وكان واسع العلم بالتَّفسير والمغازي وأيَّام العرب ، أشهر كتبه ( الْخَرَاج ) ، [ الأعلام : ۱۹۳/۸ ] .

<sup>(</sup>١٢) عيون الأخبار : ٢٣/١

## شُروطُ القُضاة :

الذُّكورة: وشذَّ الطَّبري فأجاز القضاء للمرأة في كلِّ شيء ، وأجاز أبو حنيضة قضاءها فيا تصحُّ فيه شهادتها .

والبلوغ: لأنَّ الصَّبِي ناقص التَّمييز من جهة ، وليس له ولاية على نفسه ، فلا ه يعقل أن تكون له ولاية على النَّاس من جهة ثانية .

والعقل: فلا يجوز أن يُوَلَّى القضاء مجنون ، بل يجب أن يكون عاقلاً ، صحيح التَّمييز ، جيِّد الفطنة ، بعيداً عن السَّهو والغفلة ، يتوصَّل بذكائه إلى إيقاع ماأشكل ، وفصل ماأعضل .

والْحُرِّيَّة : فلا يجوز للعبد أن يكون قاضياً .

والإسلام : لا يجوز أن يُوَلِّي غير المسلم القضاء بين المسلمين .

وسلامة السمع والبصر والنَّطق : ليسأل الخصوم ، ويستمع إلى أقوالهم ، ويرى ما يصنعون بحضرته .

والعدالة: وهي عند أبي حنيفة أن يكون ظاهر الإسلام، وأن لاتعلم عنه جرحة، فعنى العدالة ضدَّ الفسق هنا.

والعِلْم: صفة ضروريَّة للقاضي، وبعضهم استوجب أن يكون مجتهداً ، فكان يحيى بن أكثم يمتحن من يريدهم للقضاء، فقال لرجل: ما تقول في رَجُلَيْن زوَّج كلَّ واحد من امرأته ولد، ما قرابة ما بين الولدين؟ فلم يعرفها، فقال له يحيى: كلَّ واحد من الولدين عُّ الآخر لأمَّة (١٣).

وقال عمر بن عبد العزيز : « لا ينبغي للرَّجل أن يكون قاضياً حتَّى تكون فيه

<sup>(</sup>١٣) عيون الأخبار : ٢٥/١

خمس خصال : يكون عالماً قبل أن يُشتَعْمل ، مستشيراً لأهل العلم ، ملقياً للرَّقَع (١٤) ، منصفاً للخصم ، مقتدياً بالأثمَّة »(١٥) .

## وينظر القاضي في الأمور التَّالية:

ينظر القاضي في الدَّعاوى الحقوقيَّة الَّتي يقدِّمها إليه الأفراد في المنازعات الَّتي تقع بينهم ، والفصل فيها صلحاً ، أو بحكم بات ، والنَّظر في الدَّعاوى الجزائيَّة ، كدعوى ه القذف والجرح ، والنَّظر في الحدود الَّتي تعدُّ من حقوق الله ، ولو لم تقدَّم بذلك دعاوى من رجل ما يتَّخذ لنفسه صفة المدَّعي ، وتنفيذ الأحكام واستيفاء الحدود ، والحجر على السُّفهاء ، وتنصيب الأولياء والأوصياء .. والنَّظر في الأوقاف ، والوصايا ، وتزويج الأيامي إذا جاءهنَّ من يخطبهنَّ من أكفائهنَّ وأعضلهنَّ أولياؤهنَّ ـ أي منعوهنَّ من الزَّواج ظُلماً ـ، وتصفَّح الشُّهود ، والتَّعديل على النَّزهاء منهم ، واطراح من لا يوثق ، الرَّواج ظُلماً ـ، وتصفَّح الشُّهود ، والتَّعديل على النَّزهاء منهم ، واطراح من لا يوثـق ، ا

## مجلسُ القاضي وآدابُهُ:

« قبول الهدايا من أقبح ما يرتكبه القضاة ، فَلْنَسَدُّ بابها بالكُلِّيَة ، وقد علم أن مذهب الشَّافعي رضي الله تعالى عنه أنَّه لا يجوز له أن يقبل الهديَّة مِمَّن لم تكن له عادة أن يهاديه قبل ولا يته القضاء ، ولا عَن كانت له عادة ما دامت له حكومة ، والمذاهب ١٥ في المسألة معروفة ، وأنا أعتقد أنَّه يحرم على القاضي قبول هديَّة من يُهدي للقاضي في العرف ليستيل خاطره لقضاء أربه .. »(١٦) .

امرأة من قريش كان بينها وبين رجل خصومة ، فأراد أن يخاصمها إلى عمر بن الخطّاب رضي الله عنه ، فأهدت المرأة إلى عمر فخذ جَزور ، ثمّ خاصمته إليه ، فوجّه

<sup>(</sup>١٤) الرُّبَّعُ: الطُّمع والحرص الشُّديد ، الدَّناءة والشُّره وميل النَّفس إلى دني، المطامع ، ( اللَّسان : رثع ) .

<sup>(</sup>١٥) عيون الأخبار: ٦٠/١

<sup>(</sup>١٦) معيد النَّعم ومبيد النَّقم ، ص ٤٨

القضاء عليها ، فقالت : ياأمير المؤمنين ، افْصِل القضاء بيننا كا يُفْصَل فخذ الجزور ، فقضى عليها عمر وقال : إيّاكم والهدايا(١٧) .

واستعمل الحجّاجُ المغيرةَ بنَ عبيد الله النَّقفي على الكوفة ، فكان يقضي بين النَّاس ، فأهدى إليه رجل سِراجاً من شَبه (١٨) ، وبلغ ذلك خصه ، فبعث إليه ببغلة ، فلمَّا اجتما عند المغيرة جعل يحمل على صاحب السَّراج ، وجعل صاحب السَّراج يقول : إنَّ أمري أضواً من السِّراج ، فلمَّا أكثر عليه قال : ويحك ، إنَّ البغلة رَمَحَت السَّراج فكسرته (١١) .

كان القاضي يجلس للقضاء في داره ، أو في المسجد ، أو في السَّوق ، وربَّا ركب وتَجوَّل في البلد ، فوقف حيث يطلب للقضاء ، واتَّخِذَت دار للقضاء في أغلب المدن الكبرى ، تحتفظ فيها سجلات الدَّعاوي .

وكانت لهيئة القاضي في جلوسه وكلامه وحركاته وإدارة الجلسات ، وإقامته هيبة القضاء ، قواعد ورسوم يُعنى بها الفقهاء كثيراً : « عليه السَّكينة والوقار ، لا يتضاحك في مجلسه ، ويلزم العبوسيَّة من غير غضب ، ويمنع من رفع الصَّوت عنده .. » ، وذكروا عن القاضي ابن حَرْبَويُه (٢٠) أنَّه كان شديد الوقار ، فاختصم عنده رجلان ، فضحك أحدهم ، فصاح ابن حَرْبَويه صيحة ملأت الدَّار " وقال : لا أضحك الله سنَّك ، تضحك في مجلس ، الله مطلع عليك فيه ؟ ويحك ! تضحك وقاضيك بين الجنَّة والنَّار (٢١) .

<sup>(</sup>١٧) عيون الأخبار : ٢/١٥

<sup>(</sup>١٨) الشَّبَه: النَّحاس الأصفر.

<sup>(</sup>١٩) عيون الأخبار: ٢/١٥

<sup>(</sup>٢٠) تولَّى ابن حربويه القضاء سنة ٣٢٩ هـ أيَّام الخليفة المقتـدر ، وكان آخر من ركب إليه الأُمراء ، وكان لا يقوم للأمير إذا حضر ، وكان عزيـز النَّفس ، عـدلاً ، لا يفعـل أمـام الجهـور مـا يحـطُّ من كرامتـه . لا يتقيَّد بمذهب من المذاهب ، بل يجتهد .

<sup>(</sup>٢١) عيون الأخبار: ١/٥٦

كره الفقهاء أن يأخذوا أجراً قُبَالة قضائهم ، ثمَّ عُيِّن لهم أجر قليل ، والقاعدة أن يكون للقاضي رزق يجري عليه من بيت المال ، ليفرغ من هَمِّ المعيشة إلى هَمِّ القضاء ، فعبد الرَّحْن بن حُجَيْرَة الخولاني : [ت ٨٣ هـ = ٧٠٢ م] ، ولاَّه عبد العزيز بن مروان القضاء وبيت المال في مصر ، فكان رزقه كل سنة ألف دينار (٢٦) ، وعبد الله بن لهيعة بن فُرعان الحضرمي : [ ٩٧ - ١٧٤ هـ = ٧١٥ - ٧٩٠ م] ، ولي قضاء مصر المنصور العبَّاسي سنة ١٥٤ هـ ، فأجرى عليه ثلاثين ديناراً كل شهر (٢٢) ، واتَّجر بعض القضاة إلى جانب منصبهم ليعيشوا عيشة لائقة محترمة .

كتب يحيى بن حمزة قاضي دمشق زمن الرَّشيد إلى الأمير إسحاق بن عيسى كتاباً ، بدأه بقوله : « أمَّا بعد ، فلا ينبغي لقاض أن يكون غارماً (٢٤) ، لأنَّ الغارم يعد فيُخلِف ، ويقول فيكذب ، ولا ينبغي أن يكون به حاجة إلى أحد فَيهِنُ في الحقّ ، ١٠ وينعاق (٢٥) عن مقطعه ، لأنَّ طلب الحاجات فقر ظاهر وهمٌّ شاغل، ولا ينبغي أن يعارض همٌّ الحكم همٌّ غيره ، فيزري بصاحبه ، ويشغله عنه » .

وفي مدينة البَصْرة كان القاضي سَوَّار بن عبد الله (٢٦) ، فلم يَرَ النَّاسُ حاكاً قط ، ولا زِمِّيتاً ولا رَكيناً (٢٧) ، ولا وقوراً حلياً ، ضبط من نفسه ، ومَلك من حركته مثل الذي ضَبَط ومَلك ، كان يُصَلِّي الغداة في منزله ، وهو قريب الدَّار من مسجده ، فياتي ٥٠ مجلسه فيحتبي ولا يتَّكئ ، فلا يزالُ منتصباً لا يتحرَّك له عضو ، ولا يلتفت ، ولا يحلِّ حُبُوته (٢٨) ، ولا يحوِّل رِجلاً عن رجل ، ولا يعتمد على أحد شِقَيه ، حَتَّى كأنَّه

<sup>(</sup>۲۲) الأعلام: ٣٠٣/٣

<sup>(</sup>٢٣) الأعلام: ١١٥/٤

<sup>(</sup>٢٤) الْغُرْمُ : الدَّيْن ، ورجلٌ غارمٌ : عليه دَّيْن ، ( اللَّسان : غرم ) .

<sup>(</sup>٢٥) هكذا وردت في ( تاريخ دمشق ) لابن عساكر ، ولعلُّها ( يعاق ) عن قضائه .

<sup>(</sup>٢٦) سَوَّار بن عبد الله بن قدامة العنبري البصري .

<sup>(</sup>۲۷) الزّميت : العظيم الوقار ، والرّكين : الرّزين .

<sup>(</sup>٢٨) الْحُبُّوة : أن يجمع الرَّجل بين ظهره وساقيه بعمامة ونحوها .

بناءً مبنيٌّ ، أو صخرة منصوبة ، فلا يزال كذلك ، حتَّى يقوم إلى العصر ، ثمَّ يرجع لمجلسه ، فلا يزال كـذلـك حتَّى يقوم لصلاة المغرب ، ثمَّ ربَّما عـاد إلى محلِّه ، بل كثيراً ما كان يكون ذلك إذا بقى عليه من قراءة العهود والشُّروط والوثائق ، ثمَّ يُصلِّى العشاء الأخيرة وينصرف ، فالحقُّ يقال : لم يَقُمْ في طول تلك المدَّة والولاية مرَّة واحدة إلى الوضوء ، ولا احتاج إليه ، ولا شربَ ماءً ولا غيرَ الشَّراب ، كذلك كان شأنه في طوال الأيَّام وفي قصارها ، وفي صيفها وفي شتائها ، وكان مع ذلك لا يحرِّك يده ، ولا يُشير برأسه ، وليس إلاَّ أن يتكلُّم ثمَّ يوجز ، ويبلغ بالكلام اليسير المعاني الكثيرة ، فبينا هو كذلك ذات يوم وأصحابه حواليه ، وفي السّماطين (٢٦) بين يديه ، إذ سقط على أنف ذبابٌ فأطال المكث ، ثمَّ تحوَّل إلى مُؤقِ عينه (٢٠) ، فرام الصَّبر في سقوطه على المؤق ، وعلى عضِّه ونفاذ خرطومه كا رام من الصَّبر على سقوطه على أنفه من غير أن يحرِّك أرنبته ، أو يغضِّن (٢١) وجهه ، أو يذبَّ بإصبعه ، فلمَّا طال ذلك عليه من الذَّباب وشغله وأوجعه وأحرقه ، وقصد إلى مكان لا يحتمل التَّغافُلَ ، أطبق جفنه الأعلى على جفنه الأسفل فلم ينهض ، فدعاه ذلك إلى أن وَالى الإطباق والفتح ، فتنحَّى ريمًا سكن جفنه ، ثمَّ عاد إلى مؤقه بأشدَّ من مرَّته الأولى ، فغمس خرطومه في مكان كان قد أوهاه قبل ذلك ، فكان احتاله له أضعف ، وعجزه عن الصَّبر في الثَّانية أقوى ، فحرَّكَ أجفانَهُ وزاد في شدَّة الحركة وفي فتح العين ، وفي تتابع الفتح والإطباق ، فتنجَّى عنه بقدر ما سكنت حركته ثمَّ عاد إلى موضعه ، فما زال يلحُّ عليه حتَّى استفرغ صبره ، وبلغ مجهوده ، فلم يجد بداً من أن يذب عن عينيه بيده ، ففعل ، وعيون القوم إليه ترمقه ، وكأنَّهم لا يرونه ، فتنحَّى عنه بقدر ما رَدَّ يده ، وسكنت حركته ثمَّ عاد إلى ٧٠ موضعه، ثمَّ أَجْأَه إلى أن ذبَّ عن وجهه بطرف كُمِّه " ثمَّ أَجْأَه إلى أن تابع بين ذلك ،

<sup>(</sup>٢٩) السَّماط (بالكسر): الصَّف.

<sup>(</sup>٣٠) الْلُؤق : طرف العين مَّا يلي الأنف.

<sup>(</sup>٣١) غضَّن وجهه : جعل به غضوناً ، وذلك بأن يقبض جلده .

وعلم أنَّ فعله كله بعين من حضره من أمنائه وجلسائه ، فلما نظروا إليه قال : أشهد أنَّ المذَّباب ألَحُّ من الخنفساء ، وأزهى من الغراب ! واستغفر الله ! فما أكثر من أعجبته نفسه ، فأراد الله عزَّ وجلَّ أن يعرِّفه من ضعفه ما كان عنه مستوراً ! وقد علمت أنِّي عند النَّاس مِنْ أزمَتِ النَّاس " ، فقد غلبني وفضحني أضعف خَلْقِه ، ثمَّ تلا قولَه تعالى : ﴿ وَإِنْ يَسْلُبُهُمُ الدُّبابُ شَيْئاً لا يَسْتَنْقِدُوهُ مِنْهُ ضَعُفَ الطُّالِبُ والْمَطْلُوبُ ﴾ [الحج : ٢٢/٢٢] .

وكان بيِّن اللِّسان ، قليلَ فضولِ الكلام ، وكان مَهيباً في أصحابه ، وكان أحد من لم يطعن عليه في نفسه ، ولا في تعريض أصحابه للمَنالة (٢٢) .

وللقاضي أن يتَّخذ كاتباً لتسجيل الأحكام وحجج المتداعين ، وخازناً يحفظ الدَّعاوى ، وأعواناً يرسلهم في إحضار الخصوم ، وحاجباً ينظّم أوقات حضور الخصوم ، ، وأحياناً ترجماناً ينقل إليه أقوال الأعاجم .

وقد يولَّى القاضي على بلد بكامله ، وتكون بذلك ولايته عامَّة ، وقد تخصَّص ولايته بالنَّظر في أقضية معيَّنة ، أو في ناحية من المدينة فقط ، عندها تقسَّم المدينة الواحدة محلاًت ، وفي كلِّ محلَّة منها قاض .

وعرفت حضارتنا العربية الإسلاميَّة (قضاء العسكر) أيضاً ، وأورد القلقشندي وصيَّة لقاضي العسكر ، منها : « وهو الحاتم حيث لا تنفَّذُ إلاَّ أقضية السَّيوف ولا تزدحم الغرماء إلاَّ في مواقف الصَّفوف .. وأكثرَ ما يتحاكم إليه في الغنائم التي لم تحِلَّ لأحدِ قبل هذه الأُمَّة ، وفي الشَّركة وما تُطلب فيه القسمة ، وفي المبيعات وما يُردُّ منها بعيب ، وفي الديون المؤجَّلة وما يُحْكَم فيها بغيب ، وكلَّ هذا ممَّا لا يحتمل

<sup>(</sup>٣٢) أزمت النَّاس : أي أشدهم وقاراً وسكوناً .

<sup>(</sup>٣٣) المنالة : مصدر نلت أنال ، ومجلس عبد الله بن سَوَّار هذا في ( كتاب الحيوان ) : ٣٤٣/٣

<sup>(</sup>٣٤) « يَجْعَل له \_ للقاضي \_ مستقراً معروفاً في العسكر يُقصد فيه إذا نُصبت الخيام ، وموضعاً يمثي فيه ليقضي فيه وهو سائر ، وأشهر ما كان على يمين الأعلام » ، صبح الأعشى : ٢٠٧/١١

طُولَ الأناة في القضاء " واشتغالَ الجند المنصور عن مواقف الجهاد بالتَّردُّد إليه بالإمضاء " فليكن مستحضراً لهذه المسائل ليَبُتُ الحكم في وقته " ويسارع السَّيفَ الْمُصلَتَ في ذلك الموقف ببَتِّه "(٢٥) .

#### نزاهة القضاء:

« إنّ الغرض من القضاء هو إقامة العدل بين النّاس بنصر المظلوم " والأخذ على يد الظّالم ، وإيصال الحقوق إلى أربابها " والقضاء على المنازعات والخصومات ، والإصلاح بين النّاس ، ولا يتحقّق ذلك إلاّ بنزاهة القضاة ، وتحرّيهم العدل ، وإعانتهم عليه " وبعدهم عن الظّلم ، وإبعادهم عنه ، وابتعادهم عن كلّ ما يوجب الشّبهة والتّهمة في أحكامهم وإلزامهم بذلك ، وقد وضعت الشّريعة الإسلاميّة نظماً كفيلة بتحقيق هذه النّزاهة على أكمل وجه ، وأوسع نطاق " جعلت من نظام القضاء في الإسلام مضرب المثل في العدالة والنّزاهة والفقه " وكان للإسلام وسيرة الّذين أوتوا العلم من رجاله أثر في إصلاح القضاء كبير ، فهو يلقّن القاضي أنّه مستقل في قضائه ، ليس لأحد عليه من سبيل .. قال ابن عبد السّلام يصف قضاة الإسلام العادلين : وربّا كان بعضهم يحكم على من ولاّه ، ولا يقبله إن شهد عنده "(٢١) .

وهذا لا يعني ألاَّ تتدخَّل الدَّولة في القضاء مطلقاً ، لقد كانت تتدخَّل في حال بُعْد السُّلطان عن العدل بين رعيَّته ، أو في حال فقه السُّلطان وخطاً القاضي عن حسن نيَّة (٢٧) . والأصل : ضمنت الشَّريعة صون القضاء من التدخُّل فيه ، وهذه أمثلة على ما كان عليه القضاء في الإسلام :

<sup>(</sup>٣٥) صبح الأعشى: ٢٠٧١١

<sup>(</sup>٣٦) نظام القضاء في الإسلام ، من البحوث المقدَّمة لمؤتمر الفقه الإسلامي الَّذي عقدته جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلاميَّة بالرِّياض سنة ١٣٩٦ هـ ، أشرفت على طباعته ونشره إدارة الثَّقافة والنَّشر بـالجـامعـة سنة ١٤٠٤ هـ / ١٩٨٤ م .

<sup>(</sup>٣٧) تاريخ اليعقوبي ١ ٢/٨٦٤

شُرَيح بن الحارث بن قيس الكندي (أبو أُميَّة) ، من أشهر القضاة الفقهاء في صدر الإسلام ، ولي قضاء الكوفة في زمن عمر وعثان وعلي ومعاوية ، كان ثقة في الحديث ، مأموناً في القضاء ، له باع في الأدب والشعر (٢٨) ، أقام خمساً وسبعين سنة في القضاء لم يتعطّل فيها إلاَّ ثلاث سنين ، امتنع فيها من القضاء في فتنة عبد الله بن الزَّبير ، واستعفى الحجَّاج بن يوسف الثَّقفي من القضاء ، فأعفاه ولم يقضِ بين اثنين ه حتَّى مات (٢٩) .

دخل الأشعث بن قيس بن معديكرب ، أمير كندة في الجاهليَّة والإسلام ('') ، على شُريح في مجلس القضاء ، فقال له شريح : مرحباً ، أهلاً بشيخنا وسيِّدنا ، وأجلسه معه ، فبينا هو جالس معه ، إذ دخل رجل يتظلَّم من الأشعث ، فقال له شريح : قُمْ فاجلس مجلس الخصم ، وكلِّم صاحبك ، قال : بل أكلِّمه في مجلسي ، فقال له : ۱۰ لتقومَنَّ ، أو لآمرَنَّ من يقيك ، فقام امتثالاً لأمر القضاء ('') .

كتب أبو جعفر المنصور إلى سَوَّار بن عبد الله قاضي البصرة : انظر الأرض الَّتي يخاصم فيها فلان القائد فلان التَّاجر ، فادفعها إلى فلان القائد ، فكتب إليه سَوَّار : إنَّ البَيِّنة قد قامت عندي أنَّها لفلان التَّاجر ، فلست أُخْرِجُها من يديه إلاَّ ببيِّنة ، فكتب إليه المنصور : والله الَّذي لا إله إلا هو لتدفعنَّها إلى فلان القائد ، فكتب إليه سَوَّار : ١٥ والله الذي لا إله إلا هو لتدفعنَّها إلى فلان التَّاجر إلاَّ بحق !

فلمًّا جاءه الكتاب ، قال أبو جعفر المنصور : ملأتها والله عَدْلاً ، صار قُضَاتي يردُّونني إلى الحقّ (٢٤٠)

<sup>(</sup>٣٨) أصله من الين ، عُمِّر طويلاً ، ومات بالكوفة سنة ٧٨ هـ = ٦٩٧ م ، ( الأعلام : ٦٦١/٣ ) .

<sup>(</sup>٣٩) وفيَّات الأعيان : ٢٦٠/٢

<sup>(</sup>٤٠) وكان من ذوي الرَّأي والإقدام ، موصوفاً بالهيبة ، توفّي سنة ٤٠ هـ = ٦٦١ م ، ( الأعلام : ٣٣٢/١ ) .

<sup>(</sup>٤١) تاريخ القضاء في الإسلام ، ص ٢٢ ، محمود محمد عرنوس .

<sup>(</sup>٤٢) تاريخ مدينة دمشق ، لابن عساكر ، الجلد ٣٨ ، ص : ٢٢٧

وشُكِيَ سَوَّار بن عبد الله إلى أبي جعفر المنصور ، وأُثْني عليه عنده شرّاً " فاستقدمه من البصرة ، فلمّا أن قدم دخل عليه " فعطس المنصور ، فلم يشمّتُه سَوَّار ، فقال : ما يمنعك من التَّشيت ؟ قال : لأنَّك لم تحمد الله ، فقال : قد حَمِدْتُ في نفسي " قال سَوَّار : فقد شَمَّتُك في نفسي ، فقال : ارجع إلى عملِك ، فإنَّك إذا لم تحابي لم تحاب غيرى (٢٦) !

قال غير المدني : قدم علينا أمير المؤمنين المنصور المدينة ، ومحمد بن عمران الطّلُحي على قضائه ، وأنا كاتبه ، فاستعدى الجمّالون على أمير المؤمنين في شيء ذكروه ، فأمرني أن أكتب إليه كتاباً بالحضور معهم وإنصافهم " فقلت : تعفيني من هذا ، فإنّه يعرف خطّي ، فقال : اكتب ! فكتبت ، ثمّ ختمه ، فقال : لا يمضي به والله و غيرك ، فضيت به إلى الرّبيع ، وجعلت أعتذر إليه " فقال : لا عليك ، فدخل عليه بالكتاب ، ثمّ خرج الرّبيع فقال النّاس ، وقد حضر وجوه أهل المدينة والأشراف ، وغيره : إنّ أمير المومنين يقرأ عليكم السّلام ، ويقول لكم : إنّي قد دعيت إلى مجلس المحكم ، فلا أعلمن أحداً قام إليّ إذا خرجت ، أو تداني بالسّلام ، ثمّ خرج والمُسَيّب بين يديه ، والرّبيع ، وأنا خلفه ، وهو في إزارٍ ورداء ، فسلّم على النّاس ، فما قام إليه أحد ، ثمّ مضى حتّى بدأ بالقبر ، فسلّم على رسول الله عليه النّاس ، فما قام إليه أحد ، ثمّ ياربيع ، ويحك ! أخشى إن رآني ابن عمران أن يدخل قلبَه لي هيبة ، فيتحوّل عن باربيع ، ويالله لئن فعل لا ولي ولاية أبداً !

فلمَّا رآه ، وكان متَّكئاً ، أطلق رداءه عن عاتقه ثمَّ احتبى به ، ودعا بالخصوم والجمالين ، ثمَّ دعا بأمير المؤمنين ، ثمَّ ادّعى عليه القوم ، فقضى لهم عليه ، فلمَّا دخل الدَّار قال للرّبيع : اذهب ، فإذا قام وخرج مَنْ عنده مِنَ الخصوم فادعه ، فقال : ياأمير المؤمنين ، مادعا بك إلاّ بعد أن فرغ من أمر النَّاس جميعاً ، فلمَّا دخل عليه

<sup>(27</sup>و23) المرجع السّابق n ص : ۲۲۸

سلّم ، فقال : جزاك الله عن دينك ، وعن نبيّك ، وعن حَسَبِك ، وعن خليفتك أحسن الجزاء ، قد أمرت لك بعشرة آلاف دينار ، فاقبضها ، وكانت عامّة أموال محمد بن عمران من تلك الصّلة (٤٤) .

ويروي أبو يوسف \_ وهو من أفذاذ القضاة \_ عن نفسه " أنّه جاءه رجل يدّعي أنّ له بستاناً في يد الخليفة ، فأحضر الخليفة إلى مجلس القضاء " وطلب من المدّعي البيّنة ، ه فقال : غصبه المهدي (٥٥) منّي ولا بيّنة لـ ديّ " وليحلف الخليفة ، فقال أمير المؤمنين : البستان في اشتراه في المهدي ، ولم أجد به عقداً " فوجّه القاضي أبو يوسف إلى الخليفة المين ثلاث مرّات " فلمّا لم يحلف " قضى بالبستان للرّجل .

ومن ذلك أن أبا يوسف ردّ شهادة الوزير الفضل بن الرّبيع " فسأله الرشيد أعظم ملوك الأرض في عصره في ذلك ، فقال : سمعته يقول : أنا عبد الخليفة ، فإن كان ١٠ صادقاً فلا شهادة لعبد ، وإن كان كاذباً فشهادته مردودة أيضاً لكذبه ، وبالغ الخليفة في الجدل " فقال ! وما شأني كشاهد ، أتقبل شهادتي ؟ فقال أبو يوسف : لا ، فيعجب الخليفة ، وسأله عن السّبب ، فقال : لأنّك تتكبّر على الْخَلْق ، ولا تحضر الجماعة من المسلمين " وهذا ينافي العدالة الّتي هي شرط لقبول الشّهادة ، فبنى الرّشيد مسجداً في داره " وأذن للعامّة في الصّلاة فيه ، فحضر بذلك صلاة الجماعة .

ويروي البيهقي في الجزء الثّاني من كتابه ( المحاسن والمساوئ ) ، ماحدث بين الخليفة المأمون ، وقاضيه يحيى بن أكثم أكثم . قاضي بغداد في زمنه ، وقد وقف رجل من

<sup>(</sup>٤٥) المهدي والد الرّشيد ، فالقصّة هما بين الرّشيد وقاضي القضاة أبي يوسف يعقوب بن إبراهيم صاحب أبي حنيفة .

<sup>(</sup>٤٦) يحيى بن أكثم بن محمد بن قطن التَّميي ( أبو محمد ) : [ ١٥٩ - ٢٤٢ هـ = ٧٧٥ - ٨٥٨ م ] ، قاض رفيع القدر ، عالي الشُّهرة من نبلاء الفقهاء ، ولاه المأمون قضاء البصرة سنة ٢٠٢ هـ ، ثمَّ قضاء القضاة ببغداد ، وأضاف إليه تدبير دولته ، فكان وزراء الدَّولة لا يقدمون ولا يؤخرون في شيء إلاَّ بعد عرضه عليه ، وغلب على المأمون ، حتَّى لم يتقدَّمه عنده أحد ، ( الأعلام : ١٢٨/٨) .

عامَّة الشُّعب بين يدي المأمون ، وهو في مجلس المظالم يتظلُّم منه ، فترادَّ الكلام ساعة فلم يتَّفقا ، وقف هذا الرَّجل المغمور يحاجج الخليفة على حقٍّ له عنده ، فلا يصل معه إلى اتَّفاق ، فيقول له المأمون الإمام الأعظم : فن يحكم بيننا ؟ فيقول الرَّجل غير هيَّاب ولا وَجل : القاضي الَّذي أقمته لرعيَّتك ، وكان يومئذ يحبي بن أكثم ، فدعا به المأمون ، ٥ فقال له : اقض بيننا ، قال القاضي : في حكم وقضيَّة ـ أي دعوى ـ قال المأمون : نعم ، قال القاضي : لا أفعل ، فعجب المأمون ، وقال : لماذا ؟ قال القاضي : لأنَّ أمير المؤمنين لم يجعل داره مجلس قضاء ، فإن كانت له دعوى ، فليأت مجلسَ الحكم ، قال الخليفة : قد جعلت داري مجلساً للقضاء ، قال القاضي : إذا فإنَّى أبدأ بالعامَّة ليصحُّ مجلس القضاء ، وتكون الحاكمة علنيَّة ، قال الخليفة : افعل ، ففتح الباب ، ١٠ وقعد في ناحية من الدَّار ، وأذِنَ للعامَّة ، ونادى الْمُحْضر ، وأُخذت الرِّقاع ـ عرائض الدُّعاوى \_ ودعا الخصوم على ترتيبهم حتَّى جاءت النَّوبة إلى المتظلِّم من الخليفة ، فقال له القاضى : ما تقول ؟ قال الرَّجل : أقول أن تدعو بخصى أمير المؤمنين ، فنادى المحضر : عبد الله المأمون ، فإذا بأمير المؤمنين قد خرج في رداء وقيص وسروال في نعل رقيق ، ومعه غلام يحمل مصلَّى ، حتَّى وقف أمام القاضي يحبي بن أكثم ، ويحبي جالس في مكانه ، فقال للمأمون : اجلس ، فطرح المصلِّي ليقعد عليها الخليفة ، فنعه القاضى ، حتَّى جاء بمعلى مثله ، فَبُسِطَ للخصم ، وجلس عليه ، وقضى بينهما (١٤٧٠) .

وغضب المعتصم على رجل من أهل الجزيرة الفراتيَّة ، وأحضر السَّيف والنَّطع ، فقال له المعتصم : فعلتَ وصنعتَ ، وأمر بضرب عنقه ، فقال له أحمد بن أبي دُوَاد (٤٨٠) :

(٤٧) نظام القضاء في الإسلام ، عن : ( القضاء في الإسلام ) تاريخه ونظامه ، ص : ٨١-٨٢ ، د . إبراهيم نجيب محمد عوض .

<sup>(</sup>٤٨) أحمد بن أبي دُوَاد بن جرير بن مالك الإيادي (أبو عبد الله): [ ١٦٠ \_ ٢٤٠ هـ = ٧٧٧ \_ ٨٥٤ م]. أحد القضاة المشهورين من المعتزلة، قبال أبو العينياء: مبارأيت رئيسياً قبط أفصح ولا أنطق من ابن أبي دُوَاد وهو أوَّل من افتتح الكلام مع الخلفاء، اتصل أوَّلاً بالمأمون وفي أورب موته أوصى به أخاه المعتمر وفي في أمور الدَّولة كلّها، (الأعلام: ١٢٤/١).

ياأمير المؤمنين ، سَبَقَ السَّيف العَذَل ، فتأنَّ في أمره فإنه مظلوم ، قال : فسكن قليلاً ، قال ابن أبي دواد : وغرني البول ، فلم أقدر على حبسه ، وعلمت أنِّي إن قمت قتل الرَّجل ، فجعلت ثيابي تحتي وبُلْتُ فيها حتَّى خلَّصت الرَّجل ، قال : فلمَّا قمت نظر المعتصم إلى ثيابي رَطبة ، فقال : ياأبا عبد الله كان تحتك ماء ؟ فقلت : لا ياأمير المؤمنين ، ولكنَّه كان كذا وكذا ، فضحك المعتصم ودعا لي ، وقال : أحسنت ، بارك الله فيك ، وخلع عليه ، وأمره له بمئة ألف درهم (دعا .

لما اشتد الصّراع بين أفراد البيت الأيوبي بعد وفاة الكامل \* عمد الصّالح إساعيل سلطان دمشق إلى محالفة الصّليبيّين \* وسلّم بعض البلاد الإسلاميّة مقابل أن يقفوا معه ضد الصّالح أيوب سلطان مصر ، وسمح سلطان دمشق للصّليبيّين بدخولها وشراء السّلاح منها ، فثار الرَّاي العام الإسلامي ضدَّه ، فأفتى الشّيخ عز الدّين بن عبد السّلام ١٠ بتحريم بيع السّلاح \* وبخلع السّلطان \* وخطب في المسجد الأموي بدمشق ، ودعا إلى الجهاد ، وحرَّم ذكر اسم السّلطان في الخطبة ، فاعتقله السّلطان ، وحدَّد إقامته \* فترك دمشق قاصداً مصر ، وفي الطّريق وإفاه أمير من السّلطان ليسترضيه ، ووعده بردّ جميع ماكان له من سلطة ، وقال : بل أكثر من ذلك ، بشرط أن يخضع للسّلطان ، ويقبّل ماكان له من سلطة ، وقال : بل أكثر من ذلك ، بشرط أن يخضع للسّلطان ، ويقبّل يده \* فردّ الشّيخ على الأمير : والله يا مسكين ماأرضاه أن يقبّل يدي ، فضلاً عن أن ١٥ أقبّل يده .. ياقوم أنتم في وادٍ وأنا في واد ، والحد لله الذي عافاني مّا ابتلاكم به (١٠٠٠) .

وفي مصر ولي عزَّ الدِّين بن عبد السَّلام منصب قاضي القضاة ، فنظر في واقع أمراء الدَّولة من الماليك الَّذين اشتراهم السَّلاطين بأموال بيت المال ، وانخرطوا في سلك الجنديَّة ، وبلغوا رتبة الإمارة ، فكان يقضي ببطلان تصرَّفاتهم وعقودهم من بيع إلى شراء إلى رهن ، لما ثبت لديه من بقاء الرِّق في أعناقهم • ولما نوقش في ذلك أصرَّ على ٢٠

<sup>(</sup>٤٩) وفيات الأعيان ١ ٨٣/١

<sup>(</sup>٥٠) نظام القضاء في الإسلام ، عن : نظم الحكم والإدارة في الشريعة الإسلاميّة والقوانين الوضعيّة ، علي علي منصور .

رأيه ، إلا أن ينادى على هؤلاء الأمراء ويباعون ، ويوضع ثمنهم في بيت المال ، وبذلك ينال كل منهم حرِّيته ويصبح أهلاً للتَّعاقد ، فعجبوا لذلك وهمُّوا بقتله ، واستَعْدُوا عليه السَّلطان ، فأمره أن يدعهم وشأنهم ، فلم يقبل ابن عبد السَّلام واستقال وخرج من مصر ووضع أمتعته على حمار ، وأركب أسرته على حمار آخر ، وسار خلفهم ، فهاج النَّاس في ثورة ، فخاف السُّلطان على ملكه ، وخرج إلى الشَّيخ فلحق به ، واسترضاه وأعاده إلى عمله ، وتمَّ له ماأراد ونادى على الأمراء واحداً بعد الآخر ، وغالى في ثمنهم ، ثمَّ كتب لكلٌ منهم إشهاداً شرعيّاً بحرِّيته (١٥) .

كال الدين بن برهان الغزنوي ، قاضي قضاة السلطان أبي المجاهد محمد شاه بن غياث الدين تغلق شاه ملك الهند والسند ، جاءه رجل من كبار الهنود يدّعي أنّ السلطان قتل أخاه من غير موجب ، فدعا السلطان إلى مجلس القضاء ، فضى السلطان على قدميه ، ولا سلاح معه إلى مجلس القاضي فسلم وجلس ، وكان قد أمر القاضي قبل ذلك أنّه إذا جاءه إلى مجلسه ، فلا يقوم له ولا يتحرّك ، فصعد إلى المجلس ، ووقف بين يدي القاضي ، فحكم عليه أن يرضي خصه عن دم أخيه ، فأرضاه (٥٢).

وروي عن إياس بن معاوية أنّه قال : ماغلبني قط سوى رجل واحد ، وذلك أنّي وروي عن إياس بن معاوية أنّه قال : ماغلبني قط سوى رجل البستان الفلاني والمحت في مجلس القضاء بالبصرة ، فدخل عليّ رجل وشهد عندي أنّ البستان الفلاني وذكر حدوده وملك فلان ، فقلت له : كم عدد شجره ؟ فسكت ، ثمّ قال : منذ منذ منذ كذا ، قال : فكم عدد خشب متى تحكم سيدنا القاضي في هذا المجلس ؟ فقلت : منذ كذا ، قال : فكم عدد خشب سقفه ؟ فقلت له : الْحَقّ معك ، وأجزت شهادته .

وبنى أحد وجهاء البصرة داراً ، وكان في جواره بيت لامرأة عجوز يساوي عشرين ، ديناراً ، واحتاج صاحب الدّار لبيت العجوز ، كي يوسع داره ، فبذل فيه مئتي دينار ،

<sup>(</sup>٥١) المرجع السَّابق ، ص : ٣٧٥ ـ ٣٧٦

<sup>(</sup>٥٢) رحلة ابن بطوطة ، ص ٥٥٥

فرفضت ، فقيل لها : إنَّ القاضي يحجر عليكِ بسفهك حيث ضيَّعت مئتي دينار لما يساوي عشرين ديناراً ، فقالت : لماذا لا يحجر على من يشتري بمئتين ما يساوي عشرين ديناراً ، فأفحمت القاضي ومن معه ، وظلَّ البيت في يدها حتَّى ماتت .

وفي الأندلس: يحيى بن يحيى اللَّيثي ، أسَّس لقضاة الأندلس أسساً متينة ، فقد وضع نظام القضاة ، وسمَّى قاضي القضاة ، وقاضي الجماعة ، ورتب مجلساً للشُّورى وسمَّى أعضاءه ، فكان إذا تُرجم لشخص منهم كان من شرفه أنَّه من رجال الشُّورى ، ينظر هذا المجلس في الفتيا ، وفي المشاكل الفقهيَّة ، ويبدي فيها رأيه ، وكان عددهم في بعض الأحيان ستَّة عشر .

لقد كان يحيى بن يحيى اللَّيثي كأبي يوسف في المشرق ، ومَّا يدلُّ على جلالته وجاهه ، أن الأمير عبد الرَّحن النَّاصر (٥٥) اتَّصل بجارية يحبّها في شهر رمضان ، ثمَّ ندم ، على ما فعل ندماً كبيراً ، فسأل يحيى عن الكفَّارة ، فقال له : تصوم شهرين متتابعين ، فلمَّا خرج قيل له : لِمَ لم تُفتِ بمذهب مالك ( وهو مالكي ) في التَّخيير بين الصَّوم وعتق رقبة ؟ فقال : لو فتحنا له هذا الباب لَسَهَل عليه أن يتَّصل كل يوم بجواريه ، ثمَّ يعتق رقبة ، ولكن حملته على أصعب الأمرين لئلا يعود .

وأبو إبراهيم التَّميي القرطبي ، تخلَّف عن الحضور في وليمة دعاه إليها عبد الرَّحن ١٥ النَّاصر ، وكان صديقاً لابنه الحكم ، فلما سَيِّل في ذلك ردَّ فقال : إنَّ من قبلك من الأُمراء والخلفاء "كانوا يستبقون من هذه الطَّبقة بقيَّة لا يمتهنونها بما يشينها ويرد منها " يستعدون بها لدينهم ، ويتزيَّنون بها عند رعاياهم ، ولهذا تخلَّفت (١٥٥).

<sup>(</sup>٥٣) عبد الرَّحمٰن النَّاصِر الأَموِي ( ٢٧٧ \_ ٣٥٠ هـ = ٨٩٠ \_ ٩٦١ م ) ، أوَّل من تلقَّب بالخلافـة في الأنـدلس ، ولد وتوفَّي بقرطبة ، وكان عاقلاً داهية مصلحاً طموحاً ، حكم خمسين سنـة ، وكان يكتب في دفتر أيَّـام السُّرور الَّتي كانت تصفو له من غير تكدير فلم تتجاوز أربعة عشر يوماً ، ( الأعلام : ٣٢٤/٣ ) .

<sup>(</sup>٥٤) ظهر الإسلام : ٦٧/٣ . وما يجدر ذكره أن العرب المسلمين في الأندلس تركوا للنَّصارى القضاء الخاص فيا بينهم ، وكذلك كان لليهود تنظيم قضائي على غرار ماكان للنَّصارى .

وفي إفريقية الغربية ، في مدينة تُمْبُكت ، المدينة التّجاريّة الدّوليّة ، وجد إلى جانب القاضي الّذي يحكم بالشّريعة الإسلاميّة ، قاض مساعد ، يفصل في قضايا الأجانب .

وكان بيت القاضي في (غاؤ) محرَّماً (له حصانته) كالمسجد ، يلتجئ إليه زعماء المعارضة ، خوفاً من السُّلطان ، وكان القاضي يجيرهم ، وجرت العادة ألاَّ يقبل الفقيا في (غاؤ) هذا المنصب ، إلاَّ بعد رفض متواصل ، وإلحاح مستر من الملك ، وقد أشار ابن بطوطة إلى الاستقرار والأمن والعدل في الأحكام في مملكة مالي الإسلاميَّة ، ونوَّه بقية القاضي العظية (٥٥) :

جاء في ( رحلة ابن بطوطة ) ص ٢٧٢ : « فمن أفعالهم الحسنة قلّة الظّم " فهم أبعد النّاس عنه ، وسلطانهم لا يسامح أحداً في شيء منه ، ومنها شمول الأمن في بلادهم ، فلا يخاف المسافر فيها ولا المقيم من سارق ولا غاصب " . وأورد ابن بطوطة تحت عنوان ( حكاية عن عدل السّلطان ) ، هي : « وحضرت الجمعة يوماً ، فقام أحد التّجّار من طلبة مسوفة ، ويسمّى بأبي حفص ، فقال : ياأهل المسجد ، أشهدكم أنّ منسي سليان (٢٥) في دعوتي إلى رسول الله عَيْليّة ، فلما قال ذلك ، خرج إليه جماعة الرجال من مقصورة السّلطان ، فقالوا له : من ظلمك ؟ من أخذ لك شيئاً ؟ فقال : منشاجو ايوالاتن يعني مشرفها (١٥٠) ، أخذ منّي ما قيته ستائة مثقال ، وأراد أن يعطيني في مقابلته مائة مثقال خاصّة " فبعث السّلطان إليه للحين ، فحضر بعد أيّام وصرفها للقاضي ، فثبت للتّاجر حقّه ، فأخذه ، وبعد ذلك عزل المشرف عن عمله »(٥٠) .

<sup>(</sup>٥٥) إفريقية الغربيَّة في ظلِّ الإسلام ، ص: ١١٦

<sup>(</sup>٥٦) منسي « ومعناه السُّلطان » ، رحلة ابن بطوطة ، ص ٦٦٥ ، والنَّصُّ هذا ورد حرفيًّا .

٥٧) منشاجو: المشرف، ايوالاتن: اسم مدينة «على بعد سفر شهرين كاملين من سجاماسة، وهي أوّل عالة السُّودان » ، ابن بطوطة، ص: ٦٦٠

<sup>(</sup>٥٨) رحلة ابن بطوطة ، ص : ٦٧٢

تلك بعض أمثلة لما كان عليه قضاة الإسلام في عصوره الزَّاهرة ، وغيرها كثير مَّا لا يتَّسع الجال لـذكره " فمنصب القاضي منصب خطير ، كان يُنْظَر إليه على أنّه مسؤوليَّة كبيرة ، وعب تقيل ، تحاشاه كثير من الفقهاء والعلماء ، قال ابن سيرين : كنّا عند أبي عبيدة بن أبي حذيفة في قُبَّة له ، وبين يديه كانُون له فيه نار ، فجاءه رجل فجلس معه على فراشه ، فسارَّه بشيء لا ندري ما هو ، فقال أبو عبيدة : ضَع لي وأصبعك في هذه النّار ، فقال له الرَّجل : سبحان الله ! أتأمرني أن أضع لك أصبعي في هذه النّار ! فقال له أبو عبيدة : أتبخل عليَّ بأصبع من أصابعك في نار الدُّنيا ، وتسألني أن أضع لك جسدي كلّه في نار جهنّم " قال : فظننا أنّه دعاه إلى القضاء (٥٩) .

### قَضيَّةٌ خَالِدَةٌ في القَضَاء الإسلامي:

فتح المسلمون مدينة سمرقند الَّتي اشتهرت في الإسلام بعد ذلك بأنَّها من مواطن ١٠ الثَّقافة والحضارة الإسلاميَّة ، فتحها سعيد بن عثان بن عفَّان عندما ولاَّه معاوية بن أي سفيان على خراسان سنة ٥٦ هـ ، ثمَّ فتحها عنوة بعد ذلك قتيبة بن مسلم الباهلي ، سنة ٩٣ هـ في عهد الوليد بن عبد الملك ، وهناك روايتان في سبب غزو قتيبة لها .

الرَّواية الاَّولى تقول: إن أهل سمرقند غدروا بالمسلمين وأجلوهم عنها ، فردَّ قتيبة على صنيعهم هذا بالتَّوجُه إليهم بجيش كبير فتح به بلدهم ، وترك بها حامية كبيرة ، ١٥ حتَّى لا يعاودوا الغدر بالمسلمين .

والرّواية الثّانية تقول: إنَّ سعيد بن عثان فتحها صلحاً عن مال يؤدُّونه ، قُبَالة حمايتهم ، فلمَّا مات وتولَّى بعده قتيبة بن مسلم الباهلي قيادة الجيوش الفاتحة لأرض خراسان ، استقلَّ هذا المال الَّذي يدفعونه ، وفتح بلادهم عنوة دون أن يخطرهم بنقض العهد السَّابق ، وإيذانهم بالحرب .

<sup>(</sup>٥٩) عيون الأخبار: ١٥/١

هاتان الرَّوايتان رواهما أبو عبيدة معمر بن المثنَّى ، المتوفَّى سنة ٢١٠ هـ ، ولم يرجِّح واحدة منها على الأُخرى ، إلاَّ أنَّ منطق الحوادث يؤكِّد رجحان الثَّانية على الأُولى ، ومعنى ذلك أنَّ قتيبة قد فتح سمرقند غدراً ، وهذا أمر تأباه تعاليم الإسلام في شؤون الحرب والمعاهدات .

قَبِلَ أهلُ سمرقند الأمر على مضض ، ولمّا آلت الخلافة إلى عمر بن عبد العزيز سنة ٩٩ هـ ، وبلغ أهل سمرقند عنه ما ملأ أطراف الدّولة وجوانبها من الحديث عن عدله ونصرته للحقّ ووفائه ، وبغضه للظّم ، أنابوا عنه وفداً يَلْقَى الخليفة ، يشكو له ما كان من قتيبة معهم .

ولقي الخليفة وفدهم ، فعرضوا الأمر عليه ، وقالوا فيا قالوه : إنَّ قتيبة غدر بنا طلماً ، وأخذ بلادنا ، والأمر إليك لترفع عنَّا مانزل بنا على يديه ، فتناول الخليفة قرطاساً وقلماً ، وكتب إلى سليان بن أبي سرح عامله على سمرقند كتاباً قال فيه : إن أهل سمرقند شكوا ظلماً أصابهم وتحاملاً من قتيبة عليهم ، فإذا أتاك كتابي هذا فأجلس لهم قاضياً يقضى بالحق في هذه الظُلامة .

وعاد وفدهم بكتاب الخليفة إلى عامله ، فأحال قضيّتهم إلى القاضي جُمَيْع بن ما حاضر النّاجي قاضي سمرقند ، فاستمع إلى ظلامتهم ، واستدعى شهودهم عليها ، ثمّ استدعى شهوداً من الجيش الّذي حضر الموقعة مع قتيبة ، فشهدوا بالحقّ ، شهدوا أنّ قتيبة لم ينبذ إليهم عهدهم ، بل فاجأهم بفتح بلادهم عنوة .

وعندما وضح هذا أمام القاضي ، أصدر حكمه في هذه القضيَّة صريحاً لاغموض فيه ، قويًا مجلجلاً ناطقاً بعدالة الإسلام وساحته ، قال القاضي : على الجيش الإسلامي الذي فتح سمرقند بقيادة قتيبة أن يتأهَّب للخروج منها فوراً ، وكذلك يخرج منها المسلمون الذين دخلوها بعد الفتح (٦٠) .

<sup>(</sup>٦٠) الحادثة في تاريخ الطّبري ٥٦٧/٦ ، أحداث سنة ٩٩ هـ ، وانظر ١ مقال في ( العربي ) العدد ٨٦ ، كانون الثّاني ١٩٦٦ ، ص : ١٧- ١٧ : ( قضيّة في القضاء الإسلامي خالدة ) ، د . أحمد عبد المنعم البهي .

لقد كان لهذا الحكم رجَّة في أنحاء سمرقند ، إذ ماكان يتصوَّر أحد أنَّ تعاليم الإسلام تمضي على هذا النَّحو ، وتعطي الحقَّ للقاضي أن يأمر الجيش بالخروج من بلد فتحه واستقرَّ فيه .

وأسرع الوالي يخطر الخليفة بالحكم ويطلب مشورته ، فجاء الرَّدُّ بتنفيذ حكم القاضي بحذافيره ، وعندئذ أصدر أمره إلى الجيش بالتَّاهُّب للرَّحيل ، وإلى المسلمين ، المدنيِّين بمغادرة سمرقند .

وبينا هذا يجري على قدم وساق ، والجيش يجمع أسلحته وأمتعته ، ويفك على السلمون المقيون بالمدينة يودّعون أهل سمرقند ، ويحزمون أمتعتهم ، ويعلنون بيع أملاكهم فيها ، وإذا بمفاجأة تَجدّ لم تكن في الحسبان ، فقد جاء وفد يمثّل أهل سمرقند إلى الوالي ، وأبلغوه أنّهم تشاوروا فيا بينهم ، بعد هذا الحُكُم ، الّذي ما دار ، بخلدهم لحظة واحدة أنّ تعاليم الإسلام لا تضيق بمثله ، وأنّهم ما كانوا يتوقّعون أنّ هناك قاضيّا يجرؤ على مطالبة الجيش الفاتح بالجلاء عن بلد فتحه ، وأنّهم ما كانوا يتصوّرون أنّ القاضي سيهمل في القضيّة عصبيّته لقومه ، ولا يعيرها اعتباراً ولا وزناً ، وأنهم استبعدوا أن يأمر الخليفة بتنفيذ الحكم كا صدر مع انصياع الجميع له ، دون أن يكون هنائه ، اعتبار لما يتربّب على تنفيذه من عنت لمن صدر في شأنهم .

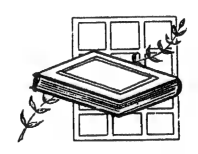
أمام هذا ، وأمام حسن المعاملة الّتي وجدوها من إخوانهم المسلمين المقيمين بالبلد حال إقامتهم بها ، لا يسعهم إلا أن يعلنوا عن تنازلهم عن حقهم ، والمطالبة ببقاء الحال على ماهي عليه ، لأنّهم لن يخشوا بعد اليوم ضُرّاً ينالهم ، وإزاء هذه الرّغبة الصّادقة من أهل سمرقند ، أمِرَ الجيش بالبقاء ، وأمر المسلمون بعدم الخروج ، وكانت فرحة مزدوجة من الجانبين .

۲.

وكانت هذه القضيَّة سبباً في إسلام كثير من أهل سمرقند لم وانضوائهم تحت راية الإسلام ، والإخلاص لتعاليه ، والعمل على نشرها ، والاستساك بما أمرت به ،

والاعتصام بحبل الله المتين ، حتَّى غدت سمرقند بعد مركزاً من المراكز الإسلاميَّة المرموقة ، يأتيها الدَّاني والقاصي للتَّزوُّد بزاد المعرفة من علمائها .

هذه قضيَّة خالدة في تاريخ الإسلام وقضائه بلا جدال ، ونوع فريـد من قضـايـا العالم بلا خلاف ، وإنَّها لصفحة مجيدة يفخر بها كلَّ مسلم في كلِّ جيل ، وفي كلِّ عصر .



# وِلاَيَةُ المَطَالِمِ ( مجلس الدَّولة )

أبو جعفر المنصور لابنه المهدي:

الله المناب عبد الله الله المناب الخليفة المناب التقدوى والسلطان الايصلحه إلا الطّاعة والرّعية الايصلحه إلا الطّاعة والرّعية الايصلحها إلا العدل وأولى النّاس بالعدل أقدرهم على العقوبة ، وأنقص النّاس عقلاً من ظلم من هو دونه ».

[ تاریخ مدینة دمشق ۱ ۲۱۹/۳۸ ]

الْمَظَالِمُ: جمع ظُلامة ومَظْلَمة (١) ، وتقسم إلى قسمين اثنين:

ظلم الولاة والجباة والموظَّفين .

وظلم الأفراد للرَّعيَّة .

يقول القلقشندي: « ولاية المظالم ، موضوعها قَوْدُ المتظالمين إلى التَّناصُف بالرَّهبة ، وزجر المتنازعين عن التَّجاحد بالهيبة » ، وهي من أعلى الوظائف وأرفعها ١٥ رتبة ، لا يتولاَّها إلاَّ ذوو الأقدار الجليلة ، والأخطار الحفيلة ").

فولاية المظالم ، (أو صاحب المظالم): منصب للنَّظر في أعمال الولاة والحكَّام، ورجال الدُّولة، والمتنفّذين خاصّة، والرَّعيّة عامّة، وكان رسول الله عَلِيَّةِ أوّل من نظر

<sup>(</sup>١) في اللَّسان « مادة ظلم » : والظُّلامة والظُّلامة والظَّلمة : ما تطلبه عند الظَّالم ، وهو اسم ما أخذ منـك ، والظُّلامة اسم مظلمتك الَّتي تطلبها عند الظَّالم .

<sup>(</sup>٢) صبح الأعشى : ٢٧٣/٣ . والأحكام السُّلطانيَّة ( الفرَّاء ) ، ص : ٧٣

في المظالم ، عندما أرسل عليّاً لدفع دية القتلى الّذين قتلهم خالد بن الوليد خطأ من قبيلة بنى جذية (٢) .

وأفرد عبد الملك بن مروان يوماً للظُّلامات يتصفَّح فيه قصص المتظلَّمين من جور الولاة ، وظلم العتاة (٤) ، وجلس المهدي والهادي والرَّشيد والمامون .. للنَّظر في المظالم ، حتَّى عادت الأملاك إلى مستحقِّيها .

### مجلس صاحب المظالم:

يستكل صاحب المظالم مجلسه بحضور خمسة أصناف ، لا يستغني عنهم ، لا ينتظم نظره إلا بهم ، أحدهم الحماة والأعوان لجذب القوي ، وتقويم الجريء ، والصّنف الثّاني : القضاة والحكّام لاستعلام ما يثبت عندهم من الحقوق ، ومعرفة ما يجري في مجالسهم بين الخصوم ، والصّنف الثّالث : الفقهاء ، ليرجع إليهم فيا أشكل ، ويسألهم عمّا اشتب وأعضل ، والصّنف الرّابع : الكتّاب ، لتدوين ما جرى بين الخصوم ، وما توجّب لهم أو عليهم من الحقوق ، والصّنف الحامس : الشّهود ليشهدهم على ما أوجبه من حقّ ، وأمضاه من الحكم ، فإذا استكمل مجلس المظالم بمن ذكرنا من الأصناف الخسسة شرع وينئذ في نظرها (٥) .

# ١٥ شروط النَّاظر في المظالم:

« أن يكون جليل القدر ، نافذ الأمر ، عظيم الهيبة ، ظاهر العفّة ، قليل الطّمع ، كثير الورع ، لأنّه يحتاج في نظره إلى سطوة الحاة ، وتثبت القضاة ، فاحتاج إلى الجمع بين صفتي الفريقين .

<sup>(</sup>٢) ابن سعد : ١٤٧/٢ ، ابن هشام : ٥٣/٤ ، الطّبري : ٦٧٣ ، البداية والنّهاية : ٣١٣/٤ ، الكامل في التّاريخ : ١٧٣/٢ ، عيون الأثر : ١٨٥/٢

<sup>(</sup>٤) وفي الأحكام السُّلطانيَّة ، ص : ٨٧ : « عمر بن عبد العزيز أوَّل من ندب نفسه للنَّظر في المظالم " .

<sup>(</sup>٥) الأحكام السُّلطانيَّة ، ص: ٨٩

فإن كان مَّن يملك الأمور العامَّة كالخلفاء ، أو من فوَّض إليه الخلفاء في الأمور العامَّة كالوزراء والأمراء ، لم يحتج !انَّظر فيها إلى تقليد ، وكان له \_ لعموم ولايته \_ النَّظر فيها ، وإن كان ممن لم يفوِّض إليه عموم النَّظر ، احتاج إلى تقليد وتولية ، إذا احتمت فيه الشُّروط المتقدِّمة.

وإنَّا يصحُّ هذا فين يجوزأن يختار لولاية العهد ، أو لوزارة التَّفويض ، أو ه لإمارة الأقاليم ، إذا كان نظره في المظالم عامّاً ، فإن اقتصر به على تنفيذ ما عجز القضاة عن تنفيذه ، جازأن يكون دون هذه الرُّتبة في القدر والخطر ، بعد أن لا يستخفُّه الطَّمع إلى رشوة »(٦).

### أقسام المظالم:

والنَّظر عند الماوردي ، يَشْتَمِل على عشرة أقسام هي : النَّظر في :

تعدِّي الولاة على الرَّعيَّة ، وأخذهم بالعسف في السِّيرة .

جور العمال فيما يجبونه من الأموال .

كُتَّاب الـدُّواوين ، لأنَّهم أمناء المسلمين على ثبوت أموالهم فيا يستوفون ويوفُّونه ، فإن عدلوا بحق من دخل أو خرج إلى زيادة أو نقصان ، أرجعه إلى قوانينه ، وأدَّب المذنب منهم .

تظلُّم المسترزقة من نقص أرزاقهم أو تأخُّرها عنهم ، فيرجع إلى ديـوانـه في فرض العطاء العادل فيجريهم عليه .

ردُّ الغصوب ، وهي ضربان : غصوب سلطانيَّة قد تغلُّب عليها ولاة الجور ، وهي موقوفة على تظلم أربابه ، والضَّرب الثَّاني من الغُصُوب ما تغلب عليه ذوو الأيدى القويَّة ، وتصرَّفوا فيه تصرُّف المُلاَّك بالقهر والغلبة ، وهذا موقوف على تظلُّم ٢٠ أصحابيه . (٦١ الأحكام السُّلطانيَّة ( الفرَّاء ) ، ص : ٧٣

مشارفة الوقوف العامّة والخاصّة ، والعامّة يبدأ تصفّحها وإن لم يكن فيها متظلّم ليجريها على سبلها ، وأمّا الخاصّة فإنّ نظره فيها موقوف على تظلّم أهلها عند التنازع فيها .

تنفيذ ما وقف من أحكام القضاة ، وكل ما عجز عنه القضاة أو غيرهم (كالولاة مثلاً) من إمضائه ، لضعفهم عن إنفاذه ، وعجزهم عن الحكوم عليه لتعزَّزه وقوَّة يده ، أو لعلوِّ قدره .. فيكون ناظر المظالم أقدر يداً ، وأنفذ أمراً .

النَّظر فيها عجز عنمه النَّاظرون من الحِسْبَة في المصالح العامَّة ، كالمجاهرة بمنكر ضعف عن دفعه ، والتَّعدِّي في طريق عجز عن منعه ، والتَّحيف فيها يقدر على ردِّه .

مراعاة العبادات الظَّاهرة ، كالْجُمَع والأعياد والحج والجهاد من تقصير فيها ، أو اخلال بشروطها .

والنَّظر في المتشاجرين ، والحكم بين المتنازعين ، فلا يخرج في النَّظر بينهم عن موجب الحق ومقتضاه .

#### الفَرْقُ بين نظر المظالم ونظر القضاة :

أورد ( الفرّاء ) عشرة أوجه للفرق بين نظر المظالم ، ونظر القضاة (٧) ، هي :

١٥ ١٠ ـ أنَّ لناظر المظالم من فضل الهيبة ، وقوَّة اليد ما ليس للقضاة في كفَّ الخصوم عن التَّجاحد ، ومنع الظُّلمة عن التَّغالب والتّجاذب .

٢ ـ أن نظر المظالم يخرج من ضيق الوجوب إلى سعة الجواز ، فيكون النَّاظر فيه أفسح مجالاً ، وأوسع مقالاً .

٣ - أنَّه يستعمل في فصل الشِّدَّة ، وكشف الأسباب بالأمارات الـدَّالَّة ، وشواهد

<sup>(</sup>٧) الأحكام السُّلطانيَّة ( الفرَّاء ) ، ص: ٧٩

الأحوال اللائحة ، ما يضيق على الحكَّام ، فيصل به إلى ظهور الحقّ ، ومعرفة المبطل من المحقّ .

٤ \_ أن يقابل من ظهر ظلمه بالتّاديب ، ويأخذ من بان عداوته بالتّقويم والتّهذيب .

ه \_ أن لـ ه ردّ الخصوم عند اشتباه أموره ، ليعن في الكشف عن أسبابهم ه وأحوالهم ، ماليس للحكّام إذا سألهم أحد الخصين فصل الحكم ، فلا يسوغ أن يؤخره الحاكم ، ويسوغ أن يؤخره وإلى المظالم .

٦ \_ أن له ردّ الخصوم إذا أعضلوا إلى وساطة الأمناء ، ليفصلوا التّنازع بينهم صلحاً
 عن تراض ، وليس للقاضي ذلك إلا عن رضى الخصين بالرّد .

٧ \_ أنه يفسح في ملازمة الخصين إذا وضحت أمارات التَّجاحد ، ويأذن في إلزام ١٠ الكفالة فيا يسوغ فيه التَّكفيل ، لينقاد الخصوم إلى التَّناصف ، ويعدلوا عن التَّجاحد والتَّكاذب .

٨ - أنه يسمع من شهادات المستورين ، ما يخرج عن عرف القضاة في شهادة المعدلين .

٩ \_ أنه يجوز له إحلاف الشَّهود عند ارتيابه بهم إذا بذلوا أيمانهم طوعاً ، ويستكثر ١٥ من عددهم ، ليزول عنه الشَّك ، وينتفي عنه الارتياب ، وليس كذلك الحكَّام .

١٠ ـ أنَّه يجوزأن يبتدئ باستدعاء الشُّهود ، ويسألهم عمَّا عندهم في تنازع الخصوم .

وعادة الحكّام والقضاة : تكليف المدَّعي إحضار بيّنة ، ولا يسعونها إلاّ بعد مسألته .

## صُوَرٌ مِنْ مَجَالِس المظالِم:

جلس أبو جعفر المنصور بإرمينية \_ وهو أميرها لأخيه أبي العبّاس \_ للمظالم ، فدخل عليه رجل ، فقال : إنَّ لي مظلمة ، وإنَّى أسألك أن تسمع منَّى مثلاً أضربه قبل أن أذكر مظلمتي ، قال : قل ، قال : إنِّي وَجلُّتُ (٨) لله تبارك وتعالى ، خَلَق الْخَلْق على طبقات ، فالصَّبي إذا خرج إلى الدُّنيا لا يعرف إلاَّ أُمَّه ، ولا يطلب غيرها ، فإذا فزع من شيء لجأ إليها ، ثمَّ يرتفع عن ذلك طبقةً ، فيعرف أنَّ أباه أعزّ من أمِّه ، فإن أفزعه شيء لجأ إلى أبيه ، ثمَّ يبلغ ويستحكم ، فإن أفزعه شيء لجأ إلى سلطانه ، فإن ظلمه ظالم انتصر به ، فإذا ظلمه السُّلطان لجأ إلى رَبِّه ، واستنصره ، وقد كنت في هذه الطَّبقات ، وقد ظلمني ابن نَهيك (١) في ضيعة لي في ولايته ، فإن نصرتني عليه ، وأخذت بمظلمتي ، وإلا استنصرت إلى الله عزَّ وجلَّ ، ولجأتُ إليه ، فانظر لنفسك ، أيُّها الأمير ، أو دع !

فتضاءل أبو جعفر ، وقال : أعِد عليَّ الكلام ، فأعاده ، فقال : أمَّا أوَّل شيء فقد عزلت ابن نهيك عن ناحيته ، وأمر بردّ ضيعته (١٠٠) .

وكان المأمون يجلس للمظالم في يوم الأحد من كلِّ أسبوع ، فنهض ذات يـوم من مجلس نظره في المظالم ، فلقيته امرأة في ثياب رَبَّة ، فقالت ( من البسيط ) 1

فَابِتَرَّ منْها ضياعاً بَعْدَ مَنْعَتها لَمَّا تَفَرَّقَ عَنْها الأهْلُ وَالوَلدة

يَا خَيْرَ مُنْتَصِفِ يَهُدى لَـهُ الرَّشَـدُ وَيَا إِمَـاماً بِـه قَـدُ أَشْرَقَ البَلَـدُ تَشْكُو إليكَ عَمِيدَ الْمُلْكِ أَرْمَلَةً عَدا عَلَيْها ، فَمَا تَقُوى بهِ أَسَدُ

الوَجَل : الفزع والخوف ، يريد بقوله هذا أنَّه يخاف من قوَّة الله تعالى وجبروته وقدرته وحكته في تصريف أمور عباده .

عثان بن نَهيك ، كان على حرس أبي جعفر المنصور ، ( الطَّبري : ٤٩١\_٤٩١ ) .

<sup>(</sup>١٠) تاريخ مديَّنة دمشق : ٢٣١/٣٨ ( مطبوعات مجمع اللُّغة العربيَّة بدمشق ) ، سنة ١٩٨٧ م .

فأطرق المأمون يسيراً ، ثمُّ رفع رأسه ، وقال ( من البسيط ) :

وَأَقْرَحَ القَلْبَ هذا الْحُزْنُ والكَمَدُ هـذا أوان صلاة الظُّهر فَانْصَرفي وَأَحْضِرِي الْخَصْمَ في اليَوْم الَّذي أعِدَ

منْ دُون مَا قُلْت عيلَ الصَّبْرُ والْجَلَـدُ الْمَجْلِسُ السَّبْتُ إِن يَقْض الجلوسَ لنا أَنْصِفْكِ مِنْمة ، وَإِلاَّ المجلسُ الأحَمدُ

فانصرفت ، وأحضرت يوم الأحد في أوَّل النَّاس ، فقال لها المامون : من خصك ؟

فقالت : القائم على رأسك ؟ العبَّاس ابن أمير المؤمنين .

فقال المأمون لقاضيه يحيى بن أكثم (١١١) ، أجلسها معه ، وإنظر بينها .

فأجلسها معه ، ونظر بينهما بحضرة المأمون ، وجعل كلامها يعلو ، فزجرها بعض حُجَّابه ، فقال له المأمون : دعها ، فإن الحقَّ أنطقها ، والباطل أخرسه ، وأمر بردِّ ١٠ ضياعها عليها ، وتمَّ النَّظر بينها بحضرة المأمون ومشهده ، ولم يباشر القضاء بنفسه لما اقتضته المصلحة العامَّة ، فالخصم امرأة ربًّا خشيت موقف الخليفة من جلالة قدره وهيبته ، وربما حكم لولده ، أو حكم عليه ، والتزم المأمون بتنفيـذ الحكم ، ورضخ للحقِّ دون تردُّد<sup>(۱۲)</sup> .

ملك شاه [ ١٠٧٢ ـ ١٠٩٢ م ] ، أعظم سلاطين السَّلاجقة ، أسبغ وزيره القدير ١٥ الوفي نظّام الْمُلْك (١٣) على البلاد ، في عهده وعهد أبيه ألب أرسلان ، كثيراً من الرَّخاء والبهاء ، فقد ظلَّ نظام الملك ثلاثين سنة ينظِّم شؤون البلاد ، ويشرف على أحوالها

<sup>(</sup>١١) وقيل لوزيره أحمد بن أبي خالد .

<sup>(</sup>١٢) الأحكام السُّلطانيَّة ، ص: ٩٤ و ٩٥

الحسن بن علي بن إسحاق الطُّوسي : [ ٤٠٨ ـ ١٠١٨ ـ ١٠٩٢ م ] ، الملقَّب بقوام الدِّين ، نظام الملك ، وزير حازم عالي الهمَّة ، تأدَّب بآداب العرب ، وسمع الحديث الكثير ، واشتغل بالأعمال السُّلطانيَّة ، « وكان من حسنات الدُّهر » ، ( الأعلام ٢٠٢/٢ ) .

الإداريَّة والسِّياسيَّة والماليَّة ، ويشجِّع الصِّناعة والتِّجارة ، ويصلح الطُّرق والجسور والنَّزُل ، ويجعلها آمنة لجميع المسافرين ، وأسَّس مدرسة كبرى في بغداد ذاع صيتها في الآفاق .

كتب نظام الملك وهو في سنّ الخامسة والسّبعين فلسفة في الحكم في كتابه (سياسة من المة) ، أي فنُّ الحكم ، وهو يوصي فيه بقوَّة أن يتسّك الملك والشّعب بأصول الدّين ، ويرى أن الحكومة لا يمكن أن تستقرَّ إلاَّ إذا قامت على هذا الأساس ، واستدّت من الدّين حقَّ الحاكم المقدّس وسلطانه ، ولم يبخل على مليكه في الوقت ذاته ببعض النّصائح الإنسانيّة يبصّره فيها بما على الحاكم من واجبات ، منها : أن يتبيّن كلَّ ما يرتكب الموظّفون من فساد أو ظلم ويعاقبهم عليه ، وأن يعقد مجلساً عامّاً مرّتين في ما يرتكب الموظّفون من فساد أو ظلم ويعاقبهم عليه ، وأن يعقد مجلساً عامّاً مرّتين في ما يرتكب الموظّفون من فساد أو ظلم ويعاقبهم عليه ، وأن يعقد من الشّكاوى والمظالم (١٤) .

ويذكر الإدريسي موكب ملك غانة ، فيقول : ومن سيرته قربه من النّاس ، وعدله فيهم ، وله جملة قُوّاد ، يركبون إلى قصره ، في كلّ صباح ، ولكلّ قائد منهم طبل يضرب على رأسه ، فإذا وصل إلى باب القصر سكت ، فإذا اجتمع إليه جميع قُوّاده ، ركب معهم وسار يقدمهم ، ويشي في أزقّة المدينة ، ودائر البلد ، فن كانت له مظلمة ، أو نابه أمر تصدّى له ، فلا يزال حاضراً بين يديه حتّى يقضي مظلمته ، ثمّ يرجع إلى قصره ، ويتفرّق قُوّاده ، فإذا كان بعد العصر ، وسكن حرّ الشّمس ، ركب مرّة ثانية ، وخرج حوله أجناده ، فلا يقدر أحد على قربه ، ولا على الوصول إليه ، وركوبه كلّ يوم مرّتين سيرة معلومة ، وهذا مشهور من عدله (١٥٠) .

وفي دولة الأشراف السَّعديِّين أوجد السَّلطان أحمد المنصور مجلساً استشاريّاً سمَّاه ٢٠ ( الدِّيوان ) ، أو ( مجلس الملاً ) ، اختصاصاته سياسيَّة وقضائيَّة وعسكريَّة ، وهو أعلى

<sup>(</sup>١٤) قصَّة الحضارة : ٣١٥/١٣

<sup>(</sup>١٥) صفة المغرب وأرض السُّودان ومصر والأندلس ، ص ٦٧ و ٦٨

مرجع قانوني للبلاد ، ويتقبّل أحكام قضاته ، ولو كانت بحق بعض رجال الجلس ، أو ضدّ المجلس كلّه .

عدا محمَّد الكبير خال السَّلطان أحمد المنصور على رجل بدرعة (١٦) في ضيعة له ، فشكاه إلى المنصور ، فقال له : كم تساوي ضيعتك ؟ قال : سبع مئة أوقيَّة ، قال : خذها وقل لخالي : الموعد بيني وبينك الموقف الَّذي لاأكون أنا فيه سلطاناً ، ولا أنت ه خال السَّلطان ، فرجع صاحب الضَّيعة ، وأبلغ العامل كلام المنصور ، فأمسك برأسه ساعة ، ثمَّ قال له : الْحَق بضيعتك ، وغرم له كلَّ ماأكل منها (١٧) .

وكان (الديوان) يعقد يوم الأربعاء للمشورة، وسمّاه يوم الديوان، تجمع فيه وجوه الدّولة ويتطارحون فيه وجوه الرّأي فيا ينوب من جلائل الأمور، وعظيم النّوازل وهناك يظهر شكايته من لم يجد سبيلاً للوصول إلى السّلطان، قالوا ومن محزمه أنّه كان متطلّعاً لأخبار النّواحي بحّاثاً عنها ، غير متراخ في قراءة ما يرد عليه من رسائل عُمّاله ، ولا يبطئ بالجواب ، ويقول : كلَّ شيء يقبل التّاخير إلاّ مجاوبة العمّال عن رسائلهم ، وكان الكتّاب لا يفارقون مراكزهم إلا في أوقات مجصوصة (١٨).

وفي الدَّولة الْمَرِينيَّة جرت عادة من له ظُلامة أن يرتقب السَّلطان في ركوبه في موكبه يوم جلوسه للمظالم ، فإذا اجتاز به السَّلطان صاح من بَعْد : « لا إله إلا الله ، ه انصرفي نصرك الله » ، فتؤخذ رقعته ( عريضة التَّظَلَّم ) وتدفع لكاتب السِّر ، فإذا عاد جلس في قبَّة معيَّنة لجلوسه ، ويجلس معه أكابر أشياخه مقلَّدين السَّيوف ، ويقف من دونهم على بُعد ، مصطفين متَّكئين على سيوفهم ، ويقرأ كاتب السِّر رقاع أصحاب المظالم فينظر فيها بما يراه (١٩) .

<sup>(</sup>١٦) دَرُعَةُ المدينة صغيرة بالمفرب من جنوب البلاد ، بينها وبين سجلماسة أربعة فراسخ ، ودرعة غربيها ، ( معجم البلدان : ٢٥١/٢ ) .

<sup>(</sup>١٧) الاستقصا لأخبار المغرب الأقصى: ١٩٠/٥

<sup>(</sup>١٨) الاستقصا لأخبار المغرب الأقصى: ١٨٨/٥

<sup>(</sup>١٩) صبح الأعشى: ٢٠٦/٥

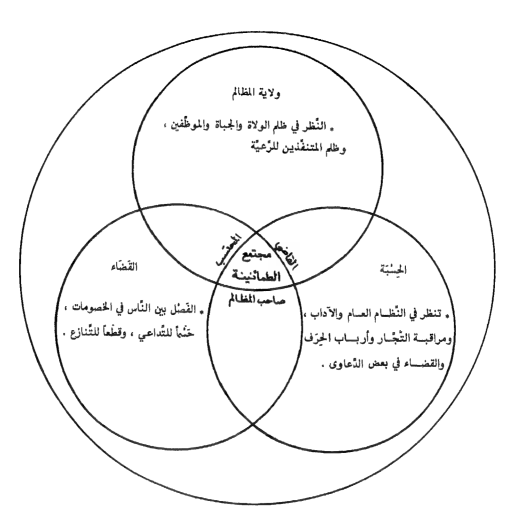
ومًّا يذكر .. أنَّ الرَّحمة كثيراً ماسادت مجلس صاحب المظالم في حقِّ الدَّولة ، أُتِي المنصور العبَّاسي برجل يعاقبه على شيء بلغه عنه ، فقال : ياأمير المؤمنين و الانتقام عَدْلٌ ، والتَّجاوز فضل و ونحن نُعيذُ أميرَ المؤمنين بالله أن يرض لنفسه بأوْكَسِ النَّصيبَيْنِ دون أن يبلغ الدَّرجتَيْن وقال : فعفا عنه » (٢٠٠) .

\* \* \*



<sup>(</sup>٢٠) تاريخ مدينة دمشق لابن عساكر : ٢٢١/٢٨ ، وعيون الأخبار : ٩٨/١

nverted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)



ولاية المظالم + الحِسْبَة + القَضَاء =

ثلاث مؤسّسات ، تعمل ضمن حلقة واحدة ، غايتها تحقيق العدل ، وحفظ الحقوق والأموال والدّماء وفق شرع الله ، وبالتّالي تحقيق الطّهأنينة والعدالة الاجتاعيّة والمجتمع الفاضل السّميد

# الشُّرْطَةُ

\* طلب أحد الولاة من الخليفة عمر بن عبد العزيز مالاً يعينه على بناء سور حول المدينة عاصمة الولاية ، فأجاب عمر : وماذا تنفع الأسوار ؟ حَصَّنها بالعدل ، ونَق طريقها من الظّلم .

شُرَطِيًّ وشُرْطِيًّ ، مشتق من الشَّرَط ، وهي العلامة ، لأنَّهم يجعلون لأنفسهم علامات يُعْرَفُون بها (۱) ، وقيل من الشَّرَط وهو رُذَال المال ، لأنَّهم يتحدَّثون في أراذل النَّاس وسِفْلتهم ، ممن لا مال له ، من لصوص ونحوه (۱) ، وتطلق على الَّذين يحفظون الأمن ، ويسهرون على النَّظام ، وأوَّل من استعمل الشُّرطة معاوية بن أبي سفيان ، وكانت الشَّرطة في أوَّل نشوئها فرقة من المقاتلة عليها رئيس يُمبَّى (صاحب الشُّرطة) ، ويستعين بهم الخليفة ، أو الأمير ، في حفظ النَّظام العام داخل المدن ، والبحث عن أهل الرِّيبة .

العسس أيَّام أبي بكر الصِّدِّيق ، وتولَّى عمر بن الخطَّاب العسس بنفسه ، ولَمَّا تكاثر المعسدون ، وتظاهروا بالمنكر في وضح النَّهار ، جاءت ضرورة ترصَّدهم نهاراً أيضاً ، فأنشئت الشُّرطة كعسس دائم .

<sup>(</sup>١) الاشْتِراط: العلامة الَّتي يجعلها النَّاس بينهم = ومنه الشُّرطة ، لأَنهم جعلوا لأنفسهم علامة يَعْزَفُون بها ، والشُّرطة في السَّلطان: من العلامة والإعداد، ورجل شُرْطِيٍّ وشُرَطِيٍّ منسوب إلى الشُّرطة ، سُمُوا بذلك لأَنهم أُعِدُوا لذلك وأعلموا أنفسهم بعلامات ، ( اللَّسان: شرط) .

<sup>(</sup>٢) صبح الأعشى : ٥٠/٥

يذكر المقريزي<sup>(۲)</sup>: وعمر بن الخطّاب رضي الله عنه ، أوَّل من اتَّخذ دار ضيافة في الإسلام ، وذلك سنة ١٧ هـ ، أعدَّ فيها الدَّقيق والسَّمن والعسل وغيره ، وجعل بين مكَّة والمدينة من يحمل المنقطعين من ماء إلى ماء ، حتَّى يوصلهم إلى البلد ، وتطوَّر هذا حتَّى وصل إلى ماعُرِفَ بشرطة الطُّرق ، ففي دولة الأشراف السَّعديِّين مثلاً ، ولاتساع رقعة الدَّولة ، أقيت محطّات عديدة في أرجاء البلاد ، تحت حماية حُرَّاس مُقيين ، ولا يبعد بعضها عن بعض إلا بسافة عشرين كيلومتراً ، وبهذه الحطَّات ينزل المسافرون والقوافل المارَّة عبر القرى والبوادي ، وتتوفَّر في هذه المحطَّات المؤن الضَّروريَّة ؛ ليشتري منها النَّازلون ما يحتاجون إليه .

### تطوُّرُ الشُّرطة :

كانت الشَّرطة في العهد الأُموي أداة تنفيذ فقط ، وفي العهد العباسي وفي ١٠ الأندلس ، تعاظمت اختصاصات الشَّرطة ، حتَّى أُعطي صاحبها حقَّ القضاء في الجرائم ، وإقامة الحدود .

إنَّ الشَّرطة كانت تستأثر بالقضاء الجزائي كلَّه ، من تهمة وحُكُم وتنفيذ ، وتَسْتَعْمِل في التَّحقيق وإظهار الجرائم أساليب مخصوصة كالحبس والضَّرب والتَّعذيب ، ثمَّ عادت سيرتها الأولى ، فأصبحت قوَّة تنفيذيَّة للقضاء والْخَرَاج والحسْبَة .

## اختصاصات الشُّرطة الإداريّة:

تحفظ الشُّرطة النِّظام في الطَّرق والأماكن العامَّة ، وتحفظ الأمن بمراقبة الأشرار واللُّصوص (٤) وتراقب الملاهي والحانات ، وتنفِّذ أوامر القضاء والمحتسبين وتساعد عمَّال الْخَرَاج ، وتُدير السَّجون بسجل خاص .

<sup>(</sup>٢) المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار: ٢٠٠/١

<sup>(</sup>٤) أمسك شرطي برجلين قد اتُّها بالسَّرقة ، لا يـدري أيُّها البريء ، فـأقـامها بين يـديـه ، ثمَّ طلب شربـة ماء ، فلمّا أُجيب إلى مطلبـه جعل يشرب ، ثمَّ ألقى الكوب من يـده عمداً ، فوقع الكـوب وانكسر ، =

وكان صاحب الشُّرطة في مصر يرفع تقريراً يـوميّـاً إلى السُّلطان ، يكتب فيــه مطالعة جامعة لأحوال البلد .

## آدابُ صَاحِب الشُّرطة:

ينبغي أن يكون حكياً مهيباً ، عميق الفكر ، بعيد الغور ، غليظاً على أهل الرّيب ، شديد اليقظة ، يلزم أصحابه باليقظة الدّائمة ، وملازمة المحابيس ، وتفتيش الأطمعة ، وما يدخل السّجن ، ويتفقّد الدّروب ليلا ، وعمارة سور المدينة وأبوابها ، ومعرفة من ومعرفة من يدخلها ، وعنع الدّروب ليلا ، وعمارة سور المدينة وأبوابها ، ومعرفة من يدخلها ، وعنع الظلوم (٥) من الانتصار لنفسه بيده ، ويأمر العامّة ألا يجيروا أحدا ، ولا ينبّهوه إلى الهرب ، بل يدلّوا على الظّالم ، أو المجرم ، أو المسيء .

ومن آداب الشَّرطة أن يعاقب الخاص والعام عقوبة واحدة ، كا أمرت الشَّريعة ،
 ضمن حدود الله عزَّ وجلً .

يقول زياد بن أبيه : ينبغي أن يكون صاحب الشَّرطة شديد الصَّولة ، قليل الغفلة ، وينبغي أن يكون صاحب الحرس مسنّا ، عفيفا ، مأموناً لا يُطعن عليه (١) .

وقال الحجَّاج بن يوسف الثَّقفي : دلُّوني على رجل للشَّرَط " فقيل : أيُّ الرِّجال المَّرَد ؟ فقال : أُريده دائم العبوس " طويل الجلوس " سمين الأمانة ، أعجف الخيانة ، لا يخفق في الحقِّ على جرة ، يهون عليه سِبَالُ الأشراف (٧) في الشَّفاعة ، فقيل له : عليكَ

<sup>=</sup> فانزعج أحد الرَّجلين ، وثبت الآخر ، فقال للمنزعج : اذهب أنتَ لشأنك ، وقال لمن ثبت : أنتَ السَّارق ، فلترد ماأخذت ، فقيل له : من أين علمتَ ؟ فأجاب : اللَّص قوي القلب لا ينزعج ، وهذا المنزعج بريء ، لأنَّه لو تحرَّكت في البيت فأرة لأزعجته ، ومنعته أن يسرق .

 <sup>(</sup>٥) عُرِّف الظُّلم بأنَّه نقل الحقّ من صاحبه إلى غيره .

<sup>(</sup>٦) تاريخ اليعقوبي : ٢٣٥/٢

 <sup>(</sup>٧) جاء فلان وقد نشر سَبَلتَه ، إذا جاء يتوعد ، والسَّبلة : ما ظهر من مقدَّم اللَّحية بعد العارضين ، والعُثنُون مابطن ، والسَّبلة أيضاً : الشَّارب ، والجمع السِّبال ، ( اللَّسان : سبل ) .

بعبد الرَّحن بن عبيد التَّميي ، فأرسل إليه يستعمله ، فقال له : لست أقبلها إلا أن تكفيني عيالك وولدك وحاشيتك (١) ، قال : ياغلام ، ناد في النَّاس : من طلب إليه منهم حاجة ، فقد برئت منه الذَّمة ، قال الشَّعبي (١) : فوالله ما رأيت صاحب شرطة قط مثله ، كان لا يحبس إلا في دَيْنِ ، وكان إذا أتي برجل قد نَقبَ (١٠) على قوم وضع مِنْقبَته في بطنه حتَّى تخرج من ظهره ، وإذا أتي بنبًاش حفر له قبراً فدفنه في ه ، وإذا أتي بنباش حفر له قبراً فدفنه في ، وإذا أتي برجل قد أحرق على قوم برجل قاتل بحديدة ، أو شَهرَ سلاحاً قطع يده ، وإذا أتي برجل قد أحرق على قوم منزلهم أحرقه (١١) ، وإذا أتي برجل يشكُ فيه ، وقد قيل إنّه لصٌ ، ولم يكن منه شيء ، ضربه ثلاث مئة سوط ، قال : فكان ربّا أقام أربعين ليلة لا يُؤتى بأحد ، فضمَّ إليه المجاّج شرطة البَصْرة مع شرطة الكوفة (١٠) .

### تقليد الشُّرطة:

كان الخليفة يقلّد صاحب الشَّرطة عاصمة الدَّولة ، وربَّما جعل ذلك لوزيره ، أمَّا في الأَقاليم ؛ فكان لكلِّ أمير أن يولِّي صاحب الشُّرطة ، وكانت الشَّرطة تقسم أحياناً تبعاً للمناطق في المدن الكبرى .

وفي الأندلس ، كانت الشُّرطة على نوعين ١

الشَّرطة الكبرى على الخاصَّة ، وهدفها الضَّرب على أيدي أقارب السَّلطان ومواليه ١٥ وأهل الجَّاه ، ولصاحب الشَّرطة الكبرى كرسي بباب دار السَّلطان ، وهو مرشَّح للوزارة ، أو الحجابة .

 <sup>(</sup>A) لذلك قيل : لا تصلح العامّة إلا ببعض الحيف على الخاصّة .

<sup>(</sup>١) الشَّبْي : عامر بن شراحيل بن عبد ذي كبار الشَّعبي الحيري ، أبو عمرو : [ ١٩ - ١٠٣ هـ = ١٠٠ ـ ٢٢١ م ] ، من التّابعين = يضرب للثل بحفظه ، اتّصل بعبد الملك بن مروان ، فكان نديمه وسميره = ورسوله إلى ملك الرَّوم ، واستقضاه عمر بن عبد العزيز ، ( الأعلام : ٢٥١/٣ ) .

<sup>(</sup>١٠) النَّقْبُ: النُّقب في أي شيء كان ، نَقَبه يَنْقُبُه تَقْباً ، ( اللَّسان : نقب ) .

<sup>(</sup>١١) الجزاء .. هنا .. من جنس العمل .

<sup>(</sup>١٢) عيون الأخبار : ١٦/١

والشُّرطة الصُّغرى للعامَّة .

### صورة تقليد صاحب الشُّرطة (١٣):

« اعتد المساواة بين النّاس ، ولا تجعل بين الغني والفقير في الحقّ فرقاً ، اشمل أهل المدينة بطأنينة تُنيم الأخيار (١٤) ، وتوقظ الأشرار ، وأمنة تساوي فيها بين ظلام اللّيل ونور النّهار .. وأنصف المظلوم ، واقمع الظّالم ، وخُدد في الحدود بالاعتراف أو الشّهادة ، ولا تتعدّ حدّها بنقص ولا زيادة ، وكا تقيها بالبيّنات ، فكذلك تدرؤها بالشّبهات .

وفي هذه المدينة من أعيان الدَّولة ووجوهها ، وكلُّ سامي الأقدار نَبِيههَا ، والتَّجَّار الَّذين هم عين الحلال والحرام ، والرَّعية الَّذين بهم قوام العيش من يلزمك أن تكون لهم مكرماً ، ولإيالتهم ـ أي سياستهم ـ محكماً ، ومن ظلمهم متحرِّجاً متأثّلًا .

وأوعز إلى أصحاب الأرباع (١٥) باطلاعك على الخفايا ، وإبانَة كلِّ مستورٍ من القضايا ، وأن يتيقَّظُوا لسكنات اللَّيل ، وغفلات النَّهار .. وواصل التَّطواف في العدد الوافر والسِّلاح الظَّاهر في أرجاء المدينة وأطرافها ، وعَمِّر بسرِّك سائر أرجائها وأكنافها » .

وممَّا يذكر أن السَّجون عُرِفت منذ أيَّام الخلفاء الرَّاشدين • وهي ضرورة في الحجتم ، فالسَّجن : هو المكان الَّذي يُمْسَكُ فيه الحجرم ، وهو العقاب المناسب له ، والرَّادع للجريمة ، إنَّه لحفظ حقوق المجتمع ، وصيانة النَّظام العام والمصالح العامَّة ، وبما أن وجود الجاني حُرَّا دون عقاب يؤثر سلباً في هذه الحقوق ، وهذه المصالح ، ويهدد

<sup>(</sup>١٣) كما أورده القلقشندي في صبح الأعشى .

<sup>(</sup>١٤) وهذا هو الهدف الأسمى في الحضارة الحقّة : الطهأنينة في حياة الإنسان .

<sup>(</sup>١٥) الرَّبع: المنزل والـدَّار بعينها ، والـوطن متى كان وبـأي مكان كان ، وجمعه : أرْبُعٌ ورِبـاعٌ ورُبُـوع وأربُـوع وأربُـوع وأربُـوع وأربُـوع وأربُـوع وأربُـوع . ( اللَّسان : ربع ) .

أمن النَّاس واستقرارهم ، ومن أجل هذا ، كان الهدف من سجن المجرم ، إصلاح شأنه ، وتهذيب نفسه ، مع حماية المجتمع من أن ينفذ إليه الفساد أو الإيذاء .

فالمقصود من السجون أن تكون (سجون إصلاحيّة) الذلك فرّقوا بين سجون النّساء ، وسجون الرّجال ، وسجون الأحداث ، حيث إن الاختلاط بين المساجين ، نساء ورجال ، أو رجال وأحداث ، ذريعة للفساد الوسمح بعض الفقهاء خروج المسجون لتشييع جنازة أقاربه اوفي صلاة العيديّن ، ومعالجته من مرضه في داره اإذا ابتلي السّجين بمرض لا يرجى شفاؤه وأصرّ الإمام علي رضي الله عنه على تعليم الحرّف لمن يستطيع التّعلم من السّجناء ، وذلك لكي يواجه السّجين المجتمع بعد خروجه من السّجن ، وهو في وضع يكفل له العيش بكرامة وسعادة ، « وكذلك كان يحال بين السّجناء وبين الوقوع في أي كبت جنسي ينعكس على سلوكهم و يسون بؤرة للفساد السّجناء وبين الوقوع في أي كبت جنسي ينعكس على سلوكهم ويسون بؤرة للفساد ، بعد خروجهم من السّجن ، وأثناء وجودهم فيه ، لذلك كان يسمح لهم بالصّلة المشروعة ضمن نطاق يحدّده نظام السّجن » (١٦) .

وتنتهي مدَّة السِّجن إما بانقضاء مدة العقوبة المقرَّرة في الحكم بأكلها ، أو إصدار عفو عام أو خاص عن المساجين ، أو وجود السَّجين في حالة صحيَّة لا تسمح له بالبقاء في السِّجن فيصدر العفو عنه ليقضي بقيَّة مدَّة محكوميته في بيته ، أو إبراء ذمَّة الجاني أمام الجنى عليه أو أمام الحقِّ العام .

حبس أبو لبابة ( رفاعة بن المنذر ) نفسه أيّام رسول الله عَلَيْكُمْ في المسجد ، وجعل عمر بن الخطّاب رضي الله عنه بيتاً في مكّة ينسب لعبد الله بن سباع بن عبد العزى سجناً أسماه ( سجن سباع ) ، وفي المدينة المنوّرة استأجر داراً سمّيت فيا بعد ( بسجن عارم ) ، وفي أيّام علي رضي الله عنه أسّس سجناً أسماه ( نافع ) = وآخر باسم . را الخيس ) .

<sup>(</sup>١٦) أحكام السُّجون ، ص ١٣٧ ، د . أحمد الوائلي ، طـ ٣ ، سنة ١٩٨٣ م .

وأنفقت الدَّولة على السَّجون من بيت مالها ، حيث إن السَّجون كف شَرِّ السَّجناء وأذاهم عن النَّاس ، فهو من المصالح العامَّة ، والإنفاق عليها إنَّا يكون من بيت المال عتَّى اقترح أبو يوسف ـ قاضي القضاة أيَّام الرَّشيد ـ تزويد المساجين ـ إناثاً وذكوراً - بحُلَّة قطنيَّة صيفاً ، وأخرى صوفيَّة شتاءً (١٧) .





<sup>(</sup>١٧) الْحُلَّة : رداء قيص ، وتمامها العِمَامة ، ( اللَّسان : حلل ) . واقترح أبي يوسف القاضي في ( الخراج ) ص ١٦١

## الدَّواوينُ

أصبحت العربية لغة السدواوين كلها منذ أيّام عبد الملك بن مروان . سنة ٨١ هـ ، « وينبغي أن يكون في الكاتب خس خلال : بُعْسدٌ غور ، ه وحسن مداراة ، وإحكام للعمل ، وألاً يوخر عمل اليوم لغد ، والنّصيحة لصاحبه » .

[ اليعقوبي : ٢٢٥/٢ ]

الدِّيوان : كلمة فارسيَّة في رأي الأَصعي ، وعليه اقتصر الجوهري في صحاحه ، ، ، فقال : الديوان « فارسي معرَّب » ، ومعناها سجل ، أو دفتر (۱) ، وفي اللَّسان ( دون ) ، الدِّيوان : مجتمع الصَّحف ، فارسي معرَّب ، وفي الحديث : « لا يجمعهم ديوان حافظ » ، قال ابن الأَثير : هو الدَّفتر الَّذي يُكْتَبُ فيه أَسماء الجيش ، وأهل العطاء .

وأُطلق الدِّيوان من باب الجازعلى المكان الَّذي يَحْفَظُ فيه الدِّيوان ، ويجلس فيه الكتَّاب ، يقول الماوردي : « والدِّيوان موضع لحفظ ما يتعلَّق بحقوق السَّلطنة ، من ١٥ الأَعال والأَموال ، ومن يقوم بها من الجيوش والعال »(٢) . ويضيف الفرَّاء : والرِدِّيوان بالفارسيَّة : اسم للشَّياطين ، فسمِّي الكُتَّاب باسمهم لخدمتهم بالأُمور ، ووقوفهم منها

<sup>(</sup>۱) وقيل عربي ، قال النحاس : والمعروف في لغة العرب أن الديوان في الأصل الذي يُرْجَع إليه ويَعْمَل بما فيه ، وقد روي عن ابن عباس : « إذا سألتوني عن شيء من غريب القرآن ، فالتسوه في الشّعر ، فيانً الشّعر ديوان العرب ، ( صبح الأعشى : ٩٠/١ ) ، ويقال دونته ، أي أثبته ، وإليه يميل كلام سيبويه .

<sup>(</sup>٢) الأحكام السُّلطانيَّة ، ص : ٢٢٦ ، [ إن لم نورد أمامها في الحواشي كلمة ( الفراء ) فهي ( للماوردي ) ] .

على الجلي والخفي ، وجمعهم لِمَا شذَّ وتفرَّق ، ثمَّ سمي مكان جلوسهم باسمهم ، فقيل ديوان (٢٠) .

أخذ الدِّيوان ملامحه منذ أن كتب الرَّسول عَلَيْتُ إلى الأُمراء والملوك يدعوهم إلى الإسلام، وعندما كتب إلى أصحاب السَّرايا من أصحابه، ذكر القضاعي في تاريخه (عيون المعارف وفنون أخبار الخلائف) أنَّ الزبير بن العوام، وجهيم بن الصَّلت كانا يكتبان للنَّبي عَلَيْتُم أُموال الصَّدقات، وأنَّ حنديفة بن اليان كان يكتب له خَرْص النَّخل (٤)، وأنَّ المغيرة بن شعبة، والحصين بن غير كانا يكتبان المداينات والمعاملات.

وبذلك تكون هذه الدَّواوين قد وُضِعَت في زمن رسول الله ﷺ ، إلاَّ أَنَّها ليست في الشَّهرة وتواتر الكتابة في زمانه ﷺ .

وعمر بن الخطاب رضي الله عنه أوّل من دوّن الدّواوين في الإسلام ، وذلك في الحرّم سنة عشرين للهجرة ، فأنشأ ديوان الجند لكتابة أساء الجند المجاهدين ، وما يخصّ كلاّ منهم من عطاء ، وديوان الخرّاج ويختص ببيت المال من دخل وإنفاق<sup>(٦)</sup>.

### أهمُّ الدُّواوين :

ديوان الجند: أوجده عمر بن الخطّاب رضي الله عنه (المحرَّم ٢٠ هـ) ، وهو في حقيقته سجل للجيش ، أمَّا الَّذي دعا إلى إيجاده فهو: أن الهرمُزان لما رأى عمر يبعث البعوث بلا ديوان " قال له : ومن يعلم بغيبة من يغيب منهم ؟ فإنَّ من تخلَّف أخلَّ بكانه " وإنَّا يضبطُ ذلك الكتاب " فأوجد عمر رضي الله عنه ديوان العساكر

<sup>(</sup>٣) الأحكام السلطانيّة ( الفرّاء ) ، ص : ٢٣٧

<sup>(</sup>٤) الْخَرْصُ حَزْرُ ما على النِّخل من الرَّطب تمراً ، وقد خَرَصْتُ النخلَ والكَرْمَ أخرصَهُ خَرْصاً إذا حزر ما عليها من الرَّطب تمراً ، ومن العنب زبيباً ، وهو من الظّن لأنَّ الْحَرْزَ إِنَّا هو تقسديرٌ بِظَنَّ ، ( اللَّسان ، خرص ) .

<sup>(</sup>٥) صبح الأعشى: ٩١/١

<sup>(</sup>٦) الأحكام السُّلطانية ، ص: ٢٢٦

الإسلاميّة ، على ترتيب الأنساب ، مبتدئاً من قرابة رسول الله عَلِيلَةٍ ، وما بعدها الأقرب فالأقل قرباً ، ومن أعمال هذا الديوان إعطاء النّاس أعطياتهم .

ديوان الخَرَاج : وينظّم جباية الأموال ، وضبط حساباتها ، ثمَّ الموازنة بين المواردات والنفقات ، ويشترط بكاتب الدّيوان ـ وهو صاحب ذمامه ـ العدالـة والكفاية ، فأمَّا العدالة فلأنَّه مؤتن على حقّ بيت المال والرَّعيَّة ، فاقتضى أن يكون في العدالة والأمانة على صفات المؤتمنين ، وأمَّا الكفاية فلأنَّه مباشر لعمل يقتضي أن يكون في القيام مستقلاً بكفاية المباشرين ، فإذا صحَّ تقليده ، فالَّذي ندب له ستة أشياء : حفظ القوانين ، واستيفاء الحقوق ، وإثبات الرَّفوع ، ومحاسبات العال ، وإخراج الأحوال ، وتصفَّح الظُّلامات .

حفظ القوانين : على الرَّسوم العادلة من غير زيادة تتحيَّف بها الرَّعيَّة ، أو نقصان ، ، ينثلم به حقُّ بيت المال .

واستيفاء الحقوق : ممن وجبت عليه من العاملين ، فيعمل على إقرار العمال العمال ، واستيفائها من القابضين لها من العمال .

و إثبات الرُّفوع : وهي رفوع مساحـة وعمل ، ورفوع قبض واستيفـاء ، ورفـوع خرج ونفقة .

ومحاسبة العال : لأنَّهم ملزمون برفع الحساب ، ووجب على كاتب الـدّيوان عاسبتهم على صحَّة ما رفعوه .

وإخراج الأحوال: وتعني استشهاد صاحب الدّيوان على ما ثبت فيه من قوانين وحقوق ، فصار كالشّهادة ، فلا يخرج من الأموال إلاّ ماعلم صحّته ، كا لا يشهد إلاّ بما علم وتحقّقه .

وتصفَّح الظَّلامات : وهو يختلف بسبب اختلاف التَّظلَّم ، وليس يخلو من أن يكون المتظلِّم من الرَّعيَّة أو من العال .

ديوان الرَّسائل: أو (ديوان الإنشاء): وهو يشبه رئاسة الوزراء في أيامنا، فرئيس ديوان الرَّسائل ويسمَّى (الكاتب) ينشئ الرَّسائل الَّتي يبعث بها الخليفة إلى الولاة والعمال والملوك ، ويتلقَّى الرَّسائل الَّتي ترد إلى الخليفة.

وكتب هذا الديوان باللغة العربية منذ إيجاده ، فالرَّسائل الَّي وجَّهها رسول الله منذ إيجاده ، فالرَّسائل الَّي وجَّهها رسول الله منظقة كتبت بالعربيَّة .

كان عمر بن عبد العزيز يكتب الرَّسائل أحياناً بيده ، ولكن لما تشعَّبت أمور الدَّولة ، أخذ الخليفة يعتمد على كُتَّابِهِ شيئاً فشيئاً ، فقد كان قبيصة بن ذويب يكتب لعبد الملك وبلغ من مكانته عنده أنَّه كان يقرأ الكتب الواردة على عبد الملك قبل أن يقرأها عبد الملك ، وكان له ذلك عادة .

وأصبح ( الكاتب ) مأمونا في كلِّ ما يكتب ، ولا يفعل الخليفة أكثر من أن يوقع فقط ، ولذلك كثيراً ما كان الكتَّاب يتلاعبون بالأمور ، من ذلك ما روي من أن هشاماً أقطع قبل أن يَلِيَ الخلافة ـ ربما في أيّام يزيد بن عبد الملك ـ أرضاً يقال لها دورين ، فأرسل في قبضها فإذا هي خراب ، فقال لذويد ـ كاتب كان بالشَّام ـ وَيُحَكُ ، كيف الحيلة ! فقال ذويد : ما تجعل لي ؟ فقال هشام : أربع مئة دينار ، فكتب ذويد : دورين وقراها ، ثم أمضاها في الدواوين ، فأخذ هشام شيئاً كثيراً .. ولقد حصَّل الكتاب أنفسهم من مناصبهم أموالاً جليلة ، وبلغت الجرأة بالكتّاب إلى أنَّ وقطناً مولى يزيد بن الوليد ، وكان يتولَّى ديوان الخاتم والحجابة ، كتب على لسان الخليفة يزيد بن الوليد كتاباً بولاية العهد لإبراهيم بن الوليد ، وقرأه على النَّاس فبايعوا لإبراهيم خلافاً لإرادة الخليفة المُحْتَضر (٧) ، وقبل أن ينقضي العصر الأموي ، فبايعوا لإبراهيم خلافاً لإرادة الخليفة أموع تواعد وأصول ، وأصبح الكاتب كأنَّه وزير له رأي في أمور الدَّولة ، وله سلطة عظية في تسييرها .

<sup>(</sup>V) تاريخ صدر الإسلام والدولة الأمويّة ، ص: ٢١٣

وفي دولة المرابطين ، كانت ( الهيئة الاستشاريّة ) التي ضمَّت مجموعة من الفقهاء والأعيان والوزراء تلي السلطان مكانة ، وأهم دائرة حكومية تليها مباشرة ، كانت ( ديوان الرّسائل ) الَّذي يرأسه كاتب كبير ، وكان المرابطون « يتخيّرون الكُتّاب من كبار الأدباء ، حيث كان الأسلوب الكتابي في العصور الوسطى يلعب دوراً يفوق دور الفاوضات الشَّفويَّة ، وكان لأمير المسلمين (^) عدة كتّاب في آن واحد ، وعلى رأسهم هو في الواقع رئيس ديوان الرَّسائل » (٩)

وأيام الماليك كان لا يتولّى (ديوان الرّسائل) إلاّ أجل كتاب البلاغة ، ويخاطب بالشيخ الأجل ، ويقال له : كاتب الدّسْت الشّريف ، ويسلم المكاتبات الواردة مختومة فيعرضها على الخليفة من بعده ، وهو الذي يأمر بتنزيلها والإجابة عنها للكتاب ، والخليفة يستشيره في أكثر أموره ، ولا يججب عنه متى قصد المثول بين ، يديه ، وهذا أمر لا يصل إليه غيره ، وربما بات عند الخليفة ليالي ، وكان جاريه راتبه - مئة وعشرين ديناراً في الشّهر ، وهو أوّل أرباب الإقطاعات ، وأرباب الكسوة والرسوم والملاطفات ، ولا سبيل أن يدخل إلى ديوانه بالقصر ، ولا يجتمع بكتابه أحد إلا الخواص ، وله حاجب من الأمراء الشيوخ ، وفرّاشون . وله المرتبة الهائلة ، والخاذ والمسند والدَّواة ، لكنها بغير كرسيّ ، وهي من أخص الدَّوى ، ويحملها ٥٠ أستاذ من أستاذي الخليفة »(١٠) .

<sup>(</sup>A) في الأصل (أمير المؤمنين) ، ومن المعلوم أن المرابطين تسموا بإمرة المسلمين تــاركين للخليفة العبـاسي ببغداد لقب (أمير المؤمنين).

<sup>(</sup>٩) النّظام السّياسي والحربي في عهد المرابطين ، ص : ٩٣ و ٩٤

<sup>(</sup>١٠) المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار للمقريزي: ٢٠٢١ ، وهذا لا يعني أن كل الكتّاب كانوا بلغاء ، فقد ورد: تلقّى أحد السّلاطين خطاباً من أمير له ، جاء فيه : إن سلندر يُن ، أي مركبين ، من مراكب المسلمين ، أي المؤمنين ، قد هلكا ، أي غرقا ، فهلك من فيها ، أي ماتوا ، فارسم لنا ، أي أخبرنا ، ماذا نصنع ؟ فدفع السّلطان الكتاب إلى رئيس ديوانه ليرد عليه فكتب : جاءنا كتابك ، أي وصل ، ففضضناه ، أي فتحناه ، وعلمنا ما فيه ، أي قرأناه ، فأدّب كاتبك ، أي اصفعه ، واستبدل به ، أي اعزله ، والسّلام .

وأورد القلقشندي (صفة صاحب هذا الديوان وآدابه ) فقال :

« قال أبو الفضل الصُّوري في مقدِّمة تذكرته : يجب أن يكون صبيح الوجه ، فصيح الألفاظ ، طَلْق اللِّسان ، أصيلاً في قومه ، رفيعاً في حَيِّه ، وقوراً ، حلياً مؤثراً للجدِّ على الهزل ، كثير الأناة والرِّفق ، قليلَ الْعَجَلة والْخُرْق ، نَزْر الضحك ، مَهيب المجلِّس ، ساكن الظِّل ، وقور النَّادي ، شديد النَّكاء ، متوقِّد الْفَهْم ، حسن الكلام إذا حَدَّث ، حسن الإصفاء إذا حُدِّث ، سريع الرضا ، بطيء الغضب ، رؤوفاً بأهل الدين ، ساعياً في مصالحهم ، محبّاً لأهل العلم والأدب ، راغباً في نفعهم ، وأن يكون حبًّا للشُّغُل أكثر من محبَّته للفراغ ، مقسّماً للزمان على أشغاله ، يجعل لكل منها جزءاً منه حتَّى يستوعبه في جميع أقسامها ، ملازماً لمجلس الملك إذا كان جالساً ، وملازماً للديوان إذا لم يكن الملك جالساً ، ليتأسّى به سائر كُتّاب الديوان ، ولا يجدوا رخصة في الغيبة عن ديوانهم ، وأن يُغَلِّب هوى الملك على هواه ، ورضاه على رضاه ، مالم يَرَ في ذلك خللاً على المملكة ، فإنَّه يجب أن يُهْدي النصيحة فيها للملك من غير أن يُوجده فيا تقدَّم من رأيه فساداً أو نقصاً ، لكن يتحيَّل لنَقْص ذلك وتهجينه في نفسه وإيضاح الواجب فيه بأحسن تأنُّ ، وأفضل تلطُّف ، وأن يَنْحَلَ الملك صائبَ الآراء ولا ينتحلها عليه (١١) ، ومها حدث من الملك ، من رأي صائب ، أو فعل جميل ، أو تدبير حميد ، أشاعه وأذاعه ، وعظمه وفخمه ، وكرَّر ذكره ، وأوجب على النَّاس حمده عليه وشكر ، وإذا قال الملك قولاً في مجلسه ، أو بحضرة جماعة بمن يخدّمه فلم يره موافقاً للصُّواب ، فلا يَجْبَهُه بالرَّد عليه واستهجان ما أتى به ، فإنَّ ذلك خط أ كبير ، بل يصبر إلى حين الْخَلُوة ، ويُدخل في أثناء كلامه ما يوضِّح بـه نهجَ الصَّواب من غير تلقِّ برد ، ٠٠ ولا يتبَجَّح بما عنده ، ويكون متابعاً للملك على أخلاقه الفاضلة ، وطباعه الشّريفة ، من بَسُط الْمَعْدلَة (١٢) ، ومَدّ رُواق الأَمنة ، ونشر جناح الإنصاف ، وإغاثة الملهوف ،

<sup>(</sup>١١) يَنْحَل ؛ يعطي ، ونحله القول ينحله نحلاً نسبه إليه ، إذا أضاف إليه قولاً ، ( اللَّسان : نحل ) .

<sup>(</sup>١٢) العَدالة والعُدولة والْمَعْدِلة والْمَعْدلة كله: العدل، ( اللَّسان: عدل).

ونصرة المظلوم ، وجَبْر الكسير ، والإنعام على المُعْتَرّ المستحق (١٢) ، والتوفّر على الصّدقات ، وعارة بيوت الله تعالى ، وصَرُف الهِمَم إلى مصالحها ، والنّظر في أحوال الفقهاء ، وحَمَلَة كتاب الله العزيز بما يَصْلُح ، والالتفات إلى عمارة البلاد ، وجهاد الأعداء ، ونشر الهيبة ، وإقامة الحدود في مواضعها ، وتعظيم الشّريعة ، والعمل بأحكامها ، فيكون لجيع ذلك مؤكدا ، ولأفعاله فيه موطّداً بمهّدا ، وإن أحسّ منه بِخَلّة ، تنافي هذه الخلال ، أو فَعُلة تخالف هذه الأفعال ، نقله عنها بألطف سَعْي ، وأحسن تدريج ، ولا يَدَعُ ممكنا في تبيين قُبْحها ، وإصلاح رداءه عاقبتها ، وفضيلة خالفتها إلا بيّنه وأوضحه إلى أن يعيده إلى الفضائل الّتي هي بالملوك النّبلاء أليق ، وأن يكون مع ذلك بأعلى مكانة من اليقظة والاستدلال بقليل القول على كثيره ، وببعض الشّيء على جيعه ، ويستغني عن التّصريح بالإشارة والإياء ، بل بالرّمز والإيحاء ، لينبّه الملك ، على الأمور من أوائلها ، ويعرّفه خواتم الأشياء من مَفْتتحاتها ، ويحدّر حين تبدو له على الأمور من قبل أن يتساوى فيه العالم والجاهل ...

وأن لا يكتب عن الملك إلا ما يقيم منار دولته و يعظّمها ولا يخرج عن حكم الشّريعة وحدودها ولا يكتب ما يكون فيه عيب على المملكة ولا ذمَّ على غابر الأيّام ومستأنف الأحقاب وإن أمر بشيء يخرّج عن ذلك ، تلطّف في المراجعة بسببه ، وبيّن وجه الصّواب فيه إلى أن يرجع به إلى الواجب وأن يكون من كتان السّر بالمنزلة الّتي لا يُدانيه فيها أحد ، ولا يقاربه فيها بشر ، حتّى يقرّر في نفسه إماتة كل حديث يعلمه ، ويتناسى كلّ خبر يسمعه ، وأن لا يُطلع والدا ولا ولدا ، ولا أخا شقيقا ، ولا صديقا صَدُوقا ، على ما ذق أو جَلّ ، ولا يُعلِمه بما كَثَر منه ولا قلّ ، ويتوهم بل يتحقّق أن في إذاعته ما يَعلم به وَضْعَ منزلته وحَطّ رتبته ، و يجتهد في أن بيصر له ذلك طبعاً مركّباً وأمراً ضروريّا .

<sup>(</sup>١٣) المعترُّ: الّذي يُطيف بـك يطلب ماعندك ، سألـك أو سكت عن السؤال ، ( اللّسان : عرر ) ، وفي سورة الحج ٣٦/٢٢ : ﴿ وَأَطْعِمُوا القَانِعَ وَالْمُعْتَر .. ﴾ .

قلت : وهذه الصِّفة هي الشَّرط اللاَّزم ، والواجب المحتَّم ، بها شُهِر ، وبالإضافة اليها عُرِف ، وقد قال المأمون وهو من أعلى الخلفاء مكاناً ، وأوسعهم علماً : الملوك تحمّلُ كلَّ شيء إلاَّ ثلاثة أشياء : القَدْحُ في الملك ، وإفشاءُ السِّر ، والتَّعرُّضُ لِلْحُرَم »(١٤) .

خازن الدّيوان : ويُختار لديوان الرّسائل خازن ذكي عاقل ، مأمون بالغ في الأمانة والثّقة ونزاهة النّفس ، وقلّة الطّمع إلى الحدّ الّذي لا يزيد عليه ، فإنّ زمام جميع الدّيوان بيده ، فتى كان قليل الأمانة ، ربّا أمالته الرّشوة إلى إخراج شيء من المكاتبات من الدّيوان ، وإفشاء سرّ من الأسرار ، فيضر بالدّولة ضرراً كبيراً .

وعلى خازن ديوان الرَّسائل أن يكون ملازماً للحضور بين يَدَيُ كُتَّابِ الدِّيوان ، في كتبِ المنشئ ، أو المتصدِّي لمكاتبة الملوك كتاباً ، أخذه وسلّمه المتصدِّي للنَّسخ ، فينسخُه حرفاً حرفاً ، ويكتب بأعلى نسخه كتاب كذا ويذكر التَّاريخ بيومه وشهره وسنته ، ثمَّ يتسلّمه الخازن ، وكذلك يفعل بالكتب الواردة ، بعد أن يأخذ خطَّ الكاتب الذي كتب جوابها ، وإن كان لاجواب عنه ، أخذ عليه خطَّ صاحب الدِّيوان أنَّه لاجواب عنه لتبرأ ذمَّتُه منه ، ولا يتأوِّل عليه في وقت من الأوقات أنَّه أخفاه ولم يعلم به ، ثمَّ يجمع كلَّ نوع إلى مثله ، ويجعل لكلِّ شهر إضبارة ، ويجعل عليها بطاقة ، يعلم المسهل استخراج ماأراد استخراجه من ذلك (١٥) .

كا ينبغي لصاحب ديوان الإنشاء ( الرَّسائل ) أن يقيم لديوانه حاجباً لا يكنّن أحداً من سائر النَّاس أن يدخل إليه ، لأنَّه يجمع أسرار السَّلطان الخنَّة ، فن الواجب كتها ، ومتى أهمل ذلك لم يؤمن أن يُطَّلع منها على ما يكون بإظهاره سبب سقوط مرتبته ، وإذا كثر الغَاشُون له والدَّاخلون إليه ، أمكن أهلَ الدِّيوان معه إظهار الأسرار

<sup>(</sup>١٤) صبح الأعشى: ١٠٤/١ وما بعدها.

<sup>(</sup>١٥) صبح الأعشى : ١٣٥/١

اتّكالاً على أنّها تُنْسَب إلى أولئك ، فإذا كان الأمر قاصراً عليهم ، احتاجوا إلى كتان ما يعلمونه خشية أن ينسب إليهم إذا ظهر(١٦) .

ديوان الْمُسْتَغلات : وهو ديوان خاص بما يجمع من أجور الأملاك السَّلطانيَّة ، أو ما يعرف بأملاك الدولة حالياً .

ديوان الْخَاتَم: أنشأه معاوية بن أبي سفيان ، وهو من أهم دواوين الدَّولة ، مهمَّته نسخ أوامر الخليفة ، وإيداعها هذا الدِّيوان بعد أن تحزم بخيط ، وتختم بالشَّمع ، وتختم بخاتم صاحب هذا الدِّيوان ،

« وكانت الخواتم في خزائن الملوك ، لا تدفعها إلى الوزراء ، فاطّرد الأمر على ذلك حتّى ملك بنو أُميَّة ، وأفرد معاوية ديوان الخاتم ، وولاً عبيد بن أوس الغسّاني ، وسلّم الخاتم إليه ، وكان منقوشاً عليه ( لكلّ عمل ثواب ) ، وكان سبب ذلك ، أنَّ معاوية كتب لعمرو بن الزَّبير إلى بعض عُمَّاله بمائة ألف درهم ، ففرَّق عمرو الهاء في مائة وجعلها ياء ( مائتي ) ، وأخذ مائتي ألف درهم ، فلمَّا مرَّت الرَّقعة بعدئذ بمعاوية ، ذكر أنّه لم يَصِلُه إلاَّ بمائة ألف درهم ، فأحضر العامل الكتاب ، فوقف معاوية على الأمر ، فاتَّخذ ديوان الْخَاتَم » (١٧) .

ديوان الطّراز: وهو الّذي يهم بلباس الخليفة وحاشيته وموظّفيه، لقد بني الخلفاء في ١٥ دورهم دوراً لنسيج ثيابهم، وكان القائم عليها ينظر في أُمور الصّياغ والحياكة.

ديوان الْجَهْبَدَة : نشأ في العهد العبَّاسي ، واختصَّ بأُمور أهل الذِّمَّة وأحوالهم .

### تعريب الدُّواوين:

وكان ذلك في عهد عبد الملك بن مروان : [ ٦٥ - ٨٦ هـ ] ، وكانت السَّجلاَّت تُكُتَب بالرَّوميَّة في بلاد الشَّام الحاد في (أدب الكُتَّاب) : « وكان ديوان الشَّام إلى ٢٠

<sup>(</sup>١٦) صبح الأعشى : ١٣٧١

<sup>(</sup>۱۷) أدب الكُتَّاب، ص: ١٤٢

سرجون بن منصور ، وكان روميّاً نصرانيّاً ، كتب لمعاوية ولمن بعده إلى عبد الملك بن مروان ، ثمَّ رأى عبد الملك منه توانياً ، فقال عبد الملك لسليان بن سعد (١٨٠) : ماأحتل سحب سرجون ، أفا عندك حيلة في أمره ، فقال : بلى ، أنقل الحساب إلى العربيّة من الرَّوميّة ، فقال : افعل ، فحوّله ، فولاً عبد الملك جميع دواوين الشَّام ، وصرف سرجون ، فلم يزل ( سليان بن سعد ) على ذلك إلى أيّام عر بن عبد العزيز وجد عليه فعزله ، واستكتب مكانه صالح بن رحمه الله ، ثمّ إنَّ عمر بن عبد العزيز وَجَدَ عليه فعزله ، واستكتب مكانه صالح بن كثير الصداي من أهل طبرية »(١١) .

وكانت السّجلات تكتب بالفارسيّة في العراق ، عرّبها الحجّاج بن يوسف الثّقفي « نقله له صالح بن عبد الرّحن (٢٠) كاتب كاتبه زاذان فرّوخ » (٢١) ، « وكان صالح بن عبد الرّحن أيّام الحجّاج ، وكان أوّل من جمع له الغزاة أن زياداً قال فاستكتب عليها زادان فرّوخ الأعور ، فبقي إلى هذا الوقت ، قال : فلّا رأى الحجّاج ذكاء صالح قرّبه " فقال لزادان فرّوخ : إنّ الأمير يقدّمُني عليك ، وأنت سببي منه ، وما أحبُّ ذلك ، فلم يزل يؤخّره عنه ، والحجّاج يطلبه ، فقال له زادان فرّوخ : إنّ لابُدّ للحجّاج منّي ، لأنّه لا يجد من يقوم بحساب ديوانه غيري ، فقال له صالح : إنّه لا يجد من يقوم بحساب ديوانه غيري ، فقال له صالح : إنّه

<sup>(</sup>١٨) سليان بن سعد الْخُشَني بالولاء [ت نحو ١٠٥ هـ = نحو ٢٢٣ م] ، أوّل من نقل السدّواوين من الرّوميّة إلى العربيّة ، وأوّل مسلم ولي الدّواوين كلّها في العصر الأموي ، عرض على عبد الملك أن ينقل الحساب من الرّوميّة إلى العربيّة ، فأمر بذلك ، فحوّله فولاًه جميع دواوين الشّام ، ( الأعلام : ١٢٦٧٣ ) .

<sup>(</sup>١٩) أدب الكُتَّاب ، ص : ١٩٣ ، وانظر ( فتوح البلدان ) ص : ١٩٦ أيضاً .

<sup>(</sup>٢٠) صالح بن عبد الرَّحن التَّميي بالولاء [ت نحو ١٠٣ هـ = نحو ٢٢٢ م] ، أوَّل من حوَّل كتابة دواوين الْخَرَّاج من الفارسيَّة إلى العربيَّة في العراق ، وكان يجيد الإنشاء في اللَّغتين ، فوضع اصطلاحات للكُتَّاب والْحُسَّاب استغنوا بها عن المصطلحات الفارسيَّة ، وكان جميع كُتَّاب عصره تلاميذ له ، قال عبد الحيد بن يحيى الكاتب : لله درُّ صالح ما أعظم منته على الكُتَّاب ، ( الأعلام : ١٩٢/٣) ) .

<sup>(</sup>٢١) صبح الأعشى: ٢٣/١ ، وهو في أدب الكُتَّاب زادان ( بالدَّال بدل الذَّال ) .

إن أمرني بنقل الحساب إلى العربيَّة فعلت ، قال : فانقل شيئاً منه بين يدي ، ففعل ، فقال زادان فرُّوخ لكتابه الفرس : التمسوا مكسباً غير هذا (٢٢) .

قال : وقدَّم الحجَّاج صالحاً ، فقلب صالحُ الدِّيوانَ إلى العربيَّة ، وكان كُتَّاب العراقين كلَّهم غلمانه وتلاميذه »(٢٣) .

وكانت السَّجلاَّت تكتب بالقبطيَّة بمصر ، فعرَّبها عبد العزيز بن مروان في إمارتـه ، على مصر : [ ٦٥ \_ ٨٥ هـ ] .

وتعريب الدَّواوين تبعه تقدَّم علم الرِّياضيات بشكل ملحوظ ، وسببه إجراء العمليَّات التَّجاريَّة بالعربيَّة ، مع حسابات ميزانيَّة بيت المال ، وحساب الفرائض ، وأُمور واردات بيت المال ونفقاته بشكل عام .

وهكذا أصبحت العربيّة لغة الدَّواوين الرَّسمية منذ سنة ٨١ هـ ، ممّا ساعد على ٠٠ تقلَّص نفوذ أهل الذّمّة ، وانتقلت مناصب هؤلاء إلى أيدي المسلمين من العرب ، جاء في ( فتوح البلدان " ص ١٩٦ ) تحت عنوان : ( نقل ديوان الرَّوميَّة ) : « فلمّا كانت سنة إحدى وثمانين أمر عبد الملك عبد بنقل الدّيوان عوذلك أنَّ رجلاً من كُتَّاب الرَّوم احتاج أن يكتب شيئاً ، فلم يجد ماءً ، فبال في الدَّواة ، فبلغ ذلك عبد الملك فأدّبه ، وأمر سليان بن سعد بنقل الديوان " فسأله أن يعينه بخراج الأردن سنة ، ففعل ١٥ ذلك ، وولاه الأردن ، فلم تنقض السَّنة حتَّى فرغ من نقله ، وأتى به عبد الملك ، فدعا بسرجون كاتبه " فعرض ذلك عليه " فغمّه وخرج من عنده كئيباً " فلقيه قوم من كتَّاب الرَّوم ، فقال : اطلبوا المعيشة من غير هذه الصَّناعة ، فقد قطعها الله عنكم » .

<sup>(</sup>٢٢) قيل : لمَّا أراد نقل الدّيوان إلى العربيَّة بـذل لـه كتـاب الفرس ثلاث مئـة ألف درهم على أن لا يفعل ، فأبي .

<sup>(</sup>٢٣) أدب الكتّاب ، ص : ١٩٢ ، وهكذا ورد النَّصُّ حرفياً .

وبذلك تَمت مراقبة السِّجلاَّت في كلِّ الدَّواوين ، الَّتِي أضحت العربيَّة لغتها الرَّسميَّة ، والَّتِي هي لغة الدَّولة ، ولغة القرآن الكريم .

كا ابتدأت تظهر طبقة من الكتَّاب من ذلك الوقت ، وهم أصناف :

« أصناف الكُتَّاب على ماذكره ابن مقلة خمسة : كاتب خط ، وكاتب لفظ ، وكاتب عقد ، وكاتب حكم ، وكاتب تدبير ، فكاتب الخط هو الورَّاق والحرَّر ، وكاتب اللَّفظ هو المترسِّل (٢٤) ، وكاتب العقد هو كاتب الحساب ، الَّذي يكتب للعامل ، وكاتب الحكم هو الَّذي يكتب للقاضي ونحوه مَّن يتولَّى النَّظر في الأحكام ، وكاتب التَّدبير هو كاتب السُّلطان أو كاتب وزير دولته .. »(٢٥) .

وكان في الأمصار دواوين محلَّيَّة على غرار تلك الَّتي في العاصمة (٢٦) .





<sup>(</sup>٢٤) التَّرسُّل في القراءة والتَّرسيل واحد : التَّحقيق بلا عَجَلة ، ( اللَّسان : رسل ) .

١.

<sup>(</sup>٢٥) الاقتضاب في شرح أدب الكُتَّاب ، ص : ٦٦

<sup>(</sup>٢٦) اليعقوبي : ٢/٢٣٤

# بَيْتُ الْمَال

التّكافل الاجتماعي نظام مُسَلِّم به في حضارتنا العربيَّة الإسلاميَّة منن أربعة عشر قرناً: ﴿ وَيُوثِرُونَ عَلَى انْفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِم خَصَاصَةٌ ﴾ ، ه [الخشر: ١٠/٥]، والملكيَّةُ الحقيقيَّة لله : \* وَآتُوهُمْ مِن مَالِ اللهِ السيري آتَاكُم ج ، [النُّور: ٣٣/٢٤].

إنَّ النَّظام المالي في الإسلام مستقلًّ كلَّ الاستقلال عن جميع النَّظم الماليَّة ، وأكثر مبادئ هذا النَّظام قواعد كليَّة أقرَّها القرآن الكريم : ﴿ كَيْلا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الأَغْنِيَاءِ ١٠ مِنْكُم ﴾ ، [الحثر: ٧٥٩] ، ﴿ لاَ تَظْلِمُ ونَ وَلاَ تُظْلَمُ ونَ ﴾ ، [البقرة: ٢٧٨٢] ، وأوضحها رسول الله عَلِيلةً (١) ، وجرى بها العمل في أيَّامه عَلِيلةً ، وعلى القواعد الكبرى قيست الفروع الجزئيَّة المستجدَّة ، ولا بُدَّ في جميع الأحوال من تحقيق التَّوازن الاجتاعى من خلال كلِّ قاعدة كبرى ، وكلِّ مسألة فرعيَّة .

والاقتصاد الإسلامي ، اقتصاد ربّاني ، توجيهاته ربّانيَّة إلهيَّة ، يتيّز بالأَمور ١٥ التَّالية :

<sup>(</sup>۱) كتب بحثت في الاقتصاد الإسلامي : (اقتصادنا) محمَّد باقر الصَّدر ، (النَّظريَّة الاقتصاديَّة في الإسلام) د . أحمد عبد العزيز النَّجَّار ، (بنوك لا ربويَّة) د . النَّجَّار أيضاً ، (البنك اللاَّربوي) د . نور الدِّين العتر ، (الاَّتجاه الجماعي في التَّشريع الاقتصادي الإسلامي) محمَّد فاروق النَّبهان ، (نظام الحياة في الإسلام) أبو الأعلى المودودي ، (الأحكام السَّلطانيَّة) الماوردي ، (الأحكام السَّلطانيَّة) الفرَّاء ، (الخراج) أبو يوسف القاضي : (فقه الزَّكاة) د . يوسف القرضاوي ، (أثر تطبيق النَّظام الاقتصادي الإسلامي في المجتمع) من البحوث المقدّمة لمؤقر الفقه الإسلامي الَّذي عقدته جامعة الإمام عمَّد بن سعود الإسلاميَّة بالرِّياض سنة ١٣٩٦ هـ .

مرونة تعاليه: فالتَّعميم لا ينزل إلى التَّفصيلات الجزئيَّة ، وهو بذلك لا يقيِّد الأجيال المقبلة ، إنَّها مرونة يراد لها الخلود ، لتكون ملائمة لتطوَّر احتياجات البشر ، ليست تعاليم جامدة لا تقبل التَّطبيق إلاَّ على أُسلوب واحد ، لا فكاك منه ، ولا محيص عنه ، إنَّ طريق الوصول إلى الهدف ، قابل للتَّبديل والتَّغيير في ضوء ظروف كلِّ مجتم .

ونظرته واقعيّة إلى المِلْكِيّة: إنَّه نظام يقرَّ الملكِيَّة الفرديَّة ويحميها ، مع وجود الملكِيَّة الجماعيَّة النَّي هدفها المنافع العامَّة ، ونظام الحِمَى خير مثال على المِلكِيَّة العامَّة ، قال رسول الله عَلَيْتُةٍ : « لاحِمَى إلاَّ لله ورسوله »(١) ، أي لاحمى إلاَّ لمنفعة عامَّة للمسلمين .

و يكن القول: هناك انسجام بين مصلحة المجتمع وبين المصلحة الفرديّة: ﴿ وَلاَ تَأْكُلُوا أَمُوَالَكُمْ بَيْنَكُم بِالبَاطِلِ وَتُدْلُوا بِهَا إلى الْحُكَّامِ لِتَأْكُلُوا فَرِيقاً مِنْ أَمُوَالِ النّاسِ بِالإِثْمِ وَأَنْتُم تَعْلَمُونَ ﴾ ، [البقرة: ١٨٨٧] ، ﴿ يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَأْكُلُوا أَمُوالَكُم بَيْنَكُم بِالبَاطِلِ إِلاَّ أَنْ تَكُونَ تِجَارَةً عَنْ تَراضٍ مِنْكُم .. ﴾ ، [النساء: ٢٧٤] ، فلا كسب بغير وجه حق ، بلا عمل ، بلا مقابل .

ومن الانسجام: منع الاحتكار، والتَّسعير الإجباري لمنعه، وجعل تلقي السَّلع وبيعها بأسعار غالية احتكاراً واستغلالاً، وكذلك بيع المضطر استغلال لا يجوز...

ودور الدَّولة يتميَّز بالاتِّساع والشَّمول: لذلك تعدَّدت وظائفها لتغطِّي الكثير من جوانب النَّشاط الاقتصادي ، وترتبط وظائفها ارتباطاً وثيقاً بنشاطها المالي لإشباع الحاجات العامَّة ، وذلك رهن بدورها في الحياة الاقتصاديَّة المتجدّدة للمجتع لاسباع الحاجات العامَّة ، وذلك رهن بدورها في الحياة الاجتاعي والتَّقدُّم والرَّفاهية ،

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري وأبو داود ، انظر فصل : ( في الحمى والإرفاق ) ، ص : ٢٢٢ ، الأحكام السُّلطسانيُّــة . ( الفرَّاء ) .

ولتحقيق أكبر إشباع ممكن للأفراد ، في ظلّ قيم هذا المجتمع المسلم ، ومن الطّبيعي إذن أن تحصل الدّولة على جزء من الموارد المختلفة ، يمكنها إنفاقها من القيام بدورها (٣) . أهمُّ وَارِداتِ بَيْتِ المال :

الزَّكاة ، والْخَرَاج ، والجزيّة ، والغنيمة ، والفّيء ، والعُشُور ، والأوقىاف ، وفيها جميعاً \_ باستثناء الأوقاف \_ معنى الضّريبة على الثّروة والأرض والأنفس .

الزَّكَاة: وهي أوَّل ضريبة إسلاميَّة فرضت على الأغنياء والقادرين ، وهي مظهر من مظاهر التَّضامن والتَّكَافل الاجتاعي والأُخوَّة في العقيدة ، تؤخذ من الَّذي علك كثيراً ، لتعطى إلى الَّذي علك قليلاً ، أو لا علك شيئاً ، ووجوه إنفاقها حُدِّدت بالآية الكريمة : ﴿ إِنَّا الصَّدَقَاتُ لِلفُقَراء وَالْمَسَاكِينِ والعَامِلينَ عَلَيْها والمؤلَّفة قُلُوبُهُم وَفي الرَّقابِ وَالغَامِلينَ عَلَيْها والمؤلَّفة قُلُوبُهُم وَفي الرِّقابِ والغَامِلينَ عَلَيْها والمؤلَّفة عَلِمٌ حَكِيمٌ ﴾ ، ، الرَّقابِ وَالغَامِلينَ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ ، ، التُوبة : ١٠٠٨] .

وتجب الزَّكاة في الأموال المرصدة للنَّاء " إمَّا بنفسها ، وإمَّا بالعمل فيها " والأموال المزكاة ضربان :

ظاهرة : ( ما لا يمكن إخفاؤه ) من الزَّروع والثِّمار والمواشي . والباطنة : ( ماأمكن إخفاؤه ) من الذَّهب والفضَّة وعروض التِّجارة<sup>(٤)</sup> .

10

يقول الماوردي (٥) : إن الأموال المزكاة أربعة :

١ ـ المواشي وهي الإبل والبقر والغنم ، ( ولكل منها نصاب معيَّن تستحق بعدها زكاتها )<sup>(٦)</sup> .

<sup>(</sup>٣) الاقتصاد الإسلامي ، العدد ١٩ سنة ١٩٨٣ ، ص ١٦ ، د . عوف محمود الكفراوي .

<sup>(</sup>٤) الأجكام السُّلطانيَّة ( الفرَّاء ) ، ص ١١٦

<sup>(</sup>٥) الأحكام السُّلطانيَّة ، ص ١٢٨

<sup>(</sup>٦) الأحكام السُّلطانيَّة ( الفرَّاء ) ، ص ١١٦\_١١٩

٢ ـ وڠــار الزُّروع : كالبر والشَّعير والأرز والــذُّرة .. ( تجب الـزَّكاة في المكيــل المدَّخر )(٧) .

٣ ـ وثمار الشَّجر والكروم : ( وما في معناهما مَّا يكال ويدَّخر كالنَّخيل واللَّوز والفستق والبندق .. )<sup>(^)</sup> .

٤ ـ والذّهب والفضّة ، وزكاتها ربع العُشر ، ولهما نصاب ، وكذلك المعادن كالحديد والرّصاص والنّحاس والأحجار الكريمة ..

أمَّا الرِّكازِ " وهو كلُّ مالٍ وُجد مدفوناً ، فيكون لواجده ، ولكن عليه دفع خمسه ليصرف في مصرف الزَّكاة (١٠) ، قال عَلَيْهُ : « وفي الرِّكاز الْخُمْس »(١٠) .

الْخَرَاج (۱۱): وهو ضريبة تُفرض على الأرض الَّتي صُولح عليها عند الفتح ، وبقيت في أيدي أصحابها ، تدفع كلَّ عام مرَّة واحدة ، « وإذا كانت أرض الخراج لا يمكن زرعها في كلِّ عام تراح في عام ، وتزرع في عام آخر ، روعي حالها في ابتداء وضع الخراج عليها »(۱۲).

(٧) الفرَّاء ( المرجع السَّابق ) : « يعطى من كلِّ شيء يكال ويدَّخر ، العَشر » .

<sup>(</sup>A) زكاة الزَّروع : العشر إذا سُقيت عَثْرياً ( الَّذَي يشرب بعروفه ) ، أو سيحاً ( الَّذي يجري إليه الماء ويفيض ) ، ونصف العُشر إذا سقيت غَرْباً ( ما يسقى بالسَّلاء والنَّواضح ) أو نضحاً ، ( الأحكام السُّلطانيَّة ـ الفرَّاء ) ، ص ١٢١

<sup>(</sup>١) جاء في ( اللّسان : ركز ) : اختلف أهمل الحجماز والعراق ، أهمل العراق : الرّكاز المعادن كلّها ، فما استخرج منها من شيء فلمستخرجه أربعة أخماسه ، ولبيت المال الخس ، وكمذلك المال العادي يوجمه مدفوناً هو مثل المعدن سواء .. وأهل الحجاز قالوا : إنّا الرّكاز كنوز الجاهليّة .

<sup>(</sup>١٠) رواه البخاري ومسلم ، وأبو داود والتّرمذي ، وابن ماجه والإمام أحمد .

<sup>(</sup>١١) وقيل : يُسَمَّى الطَّسْق أيضاً ، في ( اللَّسان : طسق ) : الطَّسْق : فارسي معرَّب ، ما يوضع من الوظيفة على الْجُرْبانِ من الخراج المقرر على الأرض ، الطَّشْق شبه الخراج ، له مقدار معلوم .

١٢) الأحكام السُّلَطانيَّة ص١٧١ ، وإنظر الأحكام السُّلطانيَّة ( الفَرَّاء ) ، ص : ١٦٢ ـ ١٧٢ ، وأدب الكتَّـاب ، ص ١٩٨ : ( وجوه الأموال الَّتي تحمل إلى بيت المال وأصنافها ولمن تجب ) .

الجِزْيَة: وهي مبلغ بسيط معيَّن ، يدفعه الذِّمِّي قبالة إعفائه من الجنديَّة ، وانتفاعه بالمرافق العامَّة ، وخدمات الدَّولة: كالقضاء ، والشَّرطة ، والطَّرق والجسور ، ومشاريع الرَّي ، والمستشفيات والمدارس .. مع حماية من أدَّاها في نفسه وعرضه وماله ، « ولا تجب الجزية إلاَّ على الرِّجال الأحرار العقلاء ، ولا تجب على امرأة ولا صبي ، ولا مجنون ، ولا عبد ، لأنهم أتباع وذراري » (١٣) .

مقدارها: وهي على الأغنياء والموسرين ثمانية وأربعون درهما ، كل سنة مرة واحدة فقط ، وعلى أوساط القوم أربعة وعشرون درهما ، وما دون ذلك اثنا عشر درهما (١٤) .

ويُعَيَّن مقدار الجزية اعتباراً لحالتهم الاقتصاديَّة ، فيؤخذ من الموسرين أكثر ، ومن الوسط أقل منه ، ومن الفقراء شيء قليل جدّاً ، والَّذين لامعاش لهم ، أو هم عالة ١٠ على غيرهم يعفون من أداء الجزية .

هذا ، وإن كانت الجزية لم يعين لها مقدار بعينه ، إلا أنَّه من اللاَّزم عند تعيين المقدار أن تراعى فيه السُّهولة ، فيقرر منه ما يتيسَّر أداؤه لأهل الذِّمَّة .

الغَنيَةُ: وهي ما يظفر به المسلمون على وجه الغلبة والنَّصر ، خُمْسُها لبيت المال ، وأربعة أخماسها للمجاهدين : ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّ ما غَنِمْتُم مِنْ شَيْءٍ فَأَنَّ للهِ خُمُسَهُ وَلِلرَّسُولِ ١٥ وَلِيْرَسُولِ ١٥ وَلِيرَ وَالْمَسَاكِينِ وَالْمِيلُ ١٥ وَلِينَ السَّبِيلِ ﴾ ، [ الأنفال : ١٠/٨ ] .

الفّيء : وهو المال الَّذي يصيبه المسلمون دون قتال : ﴿ مَا أَفَاءَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهُلِ القُرَى فَلِلهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِيذِي القُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ كَي لاَ يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الأَغْنِيَاء مِنْكُم ﴾ ، [ الحشر: ٧٥٩ ] .

<sup>(</sup>١٣) الأحكام السُّلطانيَّة ، ص ١٦٣

<sup>(</sup>١٤) انظر الخراج ، ص ١٣٢ وما بعدها .

الْقُشُرُ: ضريبة على الأراضي ، مقدارها عُشْرُ عَلَّتها مالاً أو عيناً ، وتدفع عن الأراضي الَّتي أسلم أهلها دون حرب وبقيت بأيديهم ، وعلى الأراضي الَّتي ملكها المسلمون عنوة ، وقسَّمها الخليفة عليهم ، وعلى الأراضي الموات الَّتي أحياها المسلمون .

المكوس (١٥): وهي ضريبة عن كلِّ تجارة واردة في البَرِّ أو البحر، ولا تؤخذ إلاً إذا انتقل التَّاجر من بلاده إلى بلاد أُخرى " واختلف مقدارها باختلاف الزَّمان والمكان ، وعرفت ضريبة السَّفن به ( أعشار السَّفن ) " وهي ضريبة على السَّفن الَّتي تمرَّ ببعض الثَّغور ، كمدينة عدن " وجزيرة طريف جنوبي الأندلس ، فيؤخذ منها العشر عيناً ، ومن جزيرة طريف اشتقت كلمة Tariff الَّتي تدلُّ عند الأوربيِّين على الرَّسوم التَّتي تؤخذ على البضائع . أمًّا ( العَشُور ) ، فهي ضرائب على بضائع التُجَّار الغرباء ، إذا قدموا بها من بلادهم إلى ديار المسلمين ، ( الجارك حالياً ) " وقيتها عُشْرُ بضائعهم .

ومن واردات بيت المال أيضاً : أخماس المعادن المستخرجة من مناجمها ، وريع دار الضّرب ، وما يخرج من البحر كالحلية والعنبر ..

وعرفت الأندلس أيّام المرابطين (ضريبة التّعتيب) ، والغرض منها ترميم الحصون والأسوار الّتي تحيط بالمدن الهامّة ، ويقوم بسدادها أهل هذه المدن المنتفعة من المارة وقد أجاز فقهاء الأندلس هذه الضّريبة (١٦) .

#### $\Diamond \quad \Diamond \quad \Diamond$

الأوقاف: وهي عمل من أعمال الخير، ينعكس على المجتمع كله، مثل بناء المدارس والمياتم وإصلاح الجسور والطّرقات، وبناء الفنادق للمسافرين، والرّباطات للمجاهدين، أو منح البذار عجّاناً للمزارعين والفلاحين.

<sup>(</sup>١٥) المكُسُ : الجباية ، والمكُسُ : دراهم كانت تؤخذ من بائع السّلع ، والمكس ما يأخذه العَشّار ، ( اللّسان : مكس ) .

<sup>(</sup>١٦) البيان المغرب ٧٣/٤

ومن أرق ما وجد في الإسلام من هذا المعنى وألطفه ( وقف الزَّبادي ) الَّذي كان في دمشق ، وقد حدَّث عنه ابن بطوطة بعد أن قال : « والأوقاف بدمشق لا تحصر أنواعها ومصارفها لكثرتها ، فمنها أوقاف على العاجزين عن الحج ، يعطى لمن يحج عن الرَّجل منهم كفايته ، ومنها أوقاف على تجهيز البنات إلى أزواجهن " وهن اللَّواتي لاقدرة لأهلهن على تجهيزهن ، ومنها أوقاف على تجهيزهن السَّبيل ، لأهلهن على تجهيزهن ، ومنها أوقاف لأبناء السَّبيل ، يعطون منها ما يأكلون ويلبسون ويتزودون لبلادهم " ومنها أوقاف على تعديل الطَّريق ورصفها " لأن أزقة دمشق لكل واحد منها رصيفان في جنبيه يرً عليها المترجّلون ، و ير الرُّكبان بين ذلك " ومنها أوقاف لسوى ذلك من أفعال الخير » (١٧) .

ثم يقول تحت عنوان (المملوك الصّغير والصّحفة): «مررت يوماً ببعض أزقّة دمشق، فرأيت به مملوكاً صغيراً قد سقطت من يده صحفة من الفَخّار الصّيني ، وهم يسمّونها الصّحن، فتكسّرت، واجتمع عليه النّاس ، فقال له بعضهم: اجمع شقفها واحملها معك لصاحب أوقاف الأواني، فجمعها وذهب الرّجل معه إليه، فأراه إياها، فدفع له مااشترى به مثل ذلك الصّحن، وهذا من أحسن الأعمال ، فإنّ سيّد الغلام لا بدّ له أن يضربه على كسر الصّحن، أو ينهره، وهو أيضاً ينكسر قلبه ويتغيّر لأجل ذلك، فكان هذا الوقف جبراً للقلوب، جزى الله خيراً من تسامت همّته في الخير إلى ١٥ مثل هذا »(١٨).

وكانت في دمشق عدا دور الجانين والجاذيب والجاذيم ، أوقاف على الحيوانات ، ومرجة دمشق على ضفّة نهر بردى الجنوبيّة ، كانت كلّها وقفاً على الخيل الَّتي تعبت في الجهاد وأسنّت ، فتأكل من نبات هذه الأرض ، وتشرب من مياه بردى ، حتّى تموت بشكل طبيعي .

۲.

<sup>(</sup>١٧) رحلة ابن بطوطة ، ص ٩٩ ، دار الفكر ، بيروت .

<sup>(</sup>١٨) المرجع السَّابق ، ص ١٠٠ ، ومثل هذا الوقف كان موجوداً في تونس وفاس أيضاً .

ووجد في الشَّام وقف لتزويج البنات الفقيرات.

ووقف لسُقيا الماء المثلوج في الصَّيف لعابري السَّبيل ، وقد يسقونه بماء الْخُرْنُوب (١٩) ، أو غيره من الأشربة .

وفي مكَّة المكرَّمة وقف مخصَّص ريعه لمنع الكلاب من دخول مكَّة .

- وفي أكثر من بلد وقف لإعارة الحلي والزّينة في الأعراس والأفراح ، بحيث إنّ العامّة والفقراء ، لا بل الطّبقة الوسطى يرتفقون بهذا الوقف الخيري ، فيستعيرون منه ما يلزمهم من الحلي لأجل التّزيّن به في الحفلات ، ويعيدونه إلى مكانه بعد انتهائها ، فيتيسّر للفقير أن يبرز يوم عرسه بحلّة لائقة ، ولعروسه أن تحلّى بحلية رائعة ممّا يجبر خاطرها ، وكذلك يستغنى المتوسّط في الثّروة عن أن يشتري ما لاطاقة له به (٢٠) .
- وفي تونس وقف للصبيان ، لهم يوم مخصوص ، هو يوم الخيس ، يسألونهم فيه عن جميع ما قرؤوه في الأسبوع ، ويعطونهم بعد ذلك دراهم استنهاضاً لهممهم ، وتفريحاً لقلوبهم ، وفيها وقف للاستحام جَّاناً ، توضع فيه صرر من الدَّراهم ، كلَّ صُرَّة فيها مقدار أُجرة الحَّام ، فيدخل المحتاج إلى الاستحام ، ويتناول إحدى هذه الصَّرر ، ويذهب إلى الحَّام ، فيدفعها بعينها ويستحم .
- وفي تونس أيضاً وقف لختان أولاد الفقراء ، يختن الولد ، ويعطى كسوة ودراهم ، وهناك وقف توزَّع منه الحلواء في شهر رمضان مجَّاناً ، ويأتي إلى تونس في بعض أيَّام السَّنة نوع من السَّمك ، تفيض به شواطئها ، لذلك يوجد فيها وقف يشترى من ريعه جانب كبير من هذا السَّمك ، ويوزَّع على الفقراء مجَّاناً ، وفيها وقف لمن وقع عليه

<sup>(</sup>١٩) الْخُرْنوب والْخَرُّوب : نبت معروف ، والخروب الشَّامي حلو يؤكل ، وثمره طِوالٌ كالقشاء الصِّغار ، إلاَّ أنَّه عريض ، ( اللَّسان : خرب ) .

<sup>(</sup>٢٠) حاضر العالم الإسلامي ، شكيب أرسلان : ٨/٣

زيت مصباح ، أو تلوَّث ثوبه بشيء آخر ، يذهب إلى هذا الوقف و ويأخذ منه ما يشتري به ثوباً آخر .

وهناك وقف سيدي أبي العبّاس السّبتي للعميان والزّمني (٢١) ، يأخذون كلّ يوم من ربعه ما يعيشون به ، ذكوراً وإناثاً على كثرة عددهم .

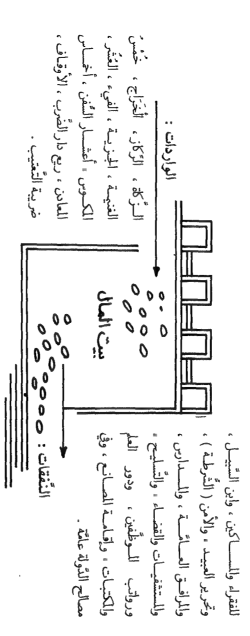
وفي مدينة فاس وقف لرفع الحجارة من الطَّرقات ، ووقف للمؤذّنين الَّذين يحيون ، اللَّيل بالنَّوبة ، كلَّ منهم يسبِّح الله نحو ساعة بصوته الرَّخيم ، ويُسَمَّى هذا المؤذّن (مؤنس الغرباء) ، أو (مؤنس المرضى) ، لأنَّ المريض لا يقدر أن ينام ، ولا يوجد في كلِّ الأحيان من يحيي اللَّيل لأجله ، فليس له أنيس أحسن من هذا المؤذّن ، الَّذي يشجيه بصوته الرَّخيم ، في تسبيح الباري تعالى في ساعات اللَّيل الأخيرة .

وفي مَرَّاكُش مؤسَّسة اسمها ( دار الدَّقَة ) (٢٢) ، وهي ملجاً تذهب إليه النَّساء اللاَّئي ١٠ يقع نفور بينهنَّ وبين بعولتهنَّ ، فلهنَّ أن يقمن آكلات شاربات ، إلى أن يزول ما بينهنَّ وبين أزواجهنَّ من النَّفور ، وعلى دار الدَّقة هذه أوقاف عديدة دارَّة .

إن هذه الموارد الماليَّة كلَّها ، لابدَّ أن توزَّع على جميع أفراد الأُمَّة توزيعاً عادلاً ، وألاَّ تحتكر في أيد معدودة ، يقول عزَّ وجلَّ : ﴿ كَيْ لاَ يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الأَغْنِيَاءِ مِنْكُم ﴾ [ الحثر: ٧/٥٩] ، ومبدأ التَّكافل الاجتماعي نظام مُسَلَّم به في أمَّتنا العربيَّة ١٥ الإسلاميَّة منذ أربعة عشر قرناً ، « ماآمن بي ساعة من نهار من أمسى شبعان ، وجاره

<sup>(</sup>٢١) الزَّمِنَ ، ذو الزَّمانة ، رَجُلّ زَمِن ، أي مبتلى بيّن الزَّمانة ، والزَّمانة العاهة ، الجمع : زَمِنُون ، وزَمين وزَمْني ، ( اللَّسان : زمن ) .

<sup>(</sup>٢٢) الدُّقَة : التَّوابل ، وما خُلِطَ من الأبزار ، وقيل الدُّقة هو المُلح مع ما خلط به من أبزاره ، أو هو الملح المدقوق وحده ، ومنه قولهم : مالها دُقَّة ، أي غير مليحة ، وهو مجاز ، والدقة الجال والحُسْن ، فدار الدُّقة : دار الجال والْحُسْن ، تصحح ما فسد وتشوَّه في العلاقة الزَّوجيَّة ، وترجعه حسناً جميلاً ، أو هي دار التَّوابل والأبزار والملح التي توضع على تلك العلاقة الزَّوجيَّة المرَّة فتقومها ، والدَّقة بفتح الدَّال المرة من الدَّق ، فلعل المعنى : دار الدَّقة : الدَّار الَّتي تدق على يدي الزَّوج الظَّام المسيء في معاملته ، حتَّى توقفه عند حده .



جائع جنبه وهو يعلم » . مع تحريم الاحتكار بنصِّ أحاديث الرَّسول عَلِيَّ القاطعة : « من احتكر فهو خاطئ » (٢٣) ، وتحريم الرَّبا والرِّبح الفاحش أيضاً .

وجموعة النّظم الإسلاميّة تمنع الغنى الفاحش ، فنظام الإرث يفتّت الثّروة على رأس كلّ جيل و الإسلام لم يكتف بالتّشريعات الاقتصاديّة و بل يلجأ إلى الدّعوة الخلقيّة الرَّوحيَّة ، حيث تحريم التَّرف ، وتحريم أكل حقوق النّاس ، مع الدّعوة إلى الإنفاق في سبيل الله .. فالإسلام ربط الإنسان بالله ، وجعله يشعر بأخيه الإنسان ، ماديّا ومعنويّا وله بذلك أجر الله وثوابه ، فالتّشريعات لم تكن طاعتها ناشئة من خوف السّلطة وإنّا انبعثت هذه الطّاعة من رغبة داخل الضّير .

ومن الملاحظ في النَّفقات العامَّة في الدَّولة الإسلاميَّة أنَّ منها نفقات معيَّنة ، لها موارد مخصَّصة ، كإنفاق الزَّكاة في مصارفها الثَّانية ، وإنفاق الْخُمُس كا حُدِّد في كتاب الله عزَّ وجلَّ ، ونفقات ليس لها موارد مخصَّصة " كرواتب الجهاز الحكومي والقيام بالمشروعات عامَّة ، ومنها ما هو دوري كمروفات إدارة الدَّولُة والضَّان الاجتاعي " ونفقات غير دوريَّة " كنفقات الحروب " ومكافحة الأوبئة والفيضانات والثَّغور ..

وإذا خلا بيت المال ، يأخذ الحاكم المسلم من أموال الأغنياء بالقدر الذي ينفق منه المراد على هـذه الضَّروريَّــات ، فلقــد ورد عن الرَّسـول عَلَيْتُمُ : « إنَّ في المــال، حقّــاً سـوى الزَّكاة على هــذه الضَّروريَّــات ، فلقــد ورد عن الرَّسـول عَلَيْتُمُ : « إنَّ في المــال، حقّــاً سـوى الزَّكاة عالم المُنْتُلُقُهُ اللهُ اللهُ على المُنْتُلُقُهُ على المُنْتُلُقُهُ على المُنْتُلُقُهُ على المُنْتُلُقُهُ على المُنْتُلُقُهُ على المُنْتُلُقُهُ المُنْتُلُقُهُ على المُنْتُلُقُهُ على المُنْتُلُقُهُ على المُنْتُلُقُهُ المُنْتُلُقُهُ على المُنْتُلُقُهُ اللهُ ال



<sup>(</sup>٢٣) رواه مسلم وأبو داود والتّرمذي .

<sup>(</sup>٢٤) رواه التّرمذي .

erted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)



## البَريدُ وَصاحِبُ الخبرَ قلم الاستخبارات - عين الخليفة

« وليتك ماحضر بابي إلا أربعة :
المؤذّن فيانه داعي الله ، فلا حجاب
له ، وطارق اللّيل ، فشرٌ ما أتى به ، ه
ولو وجد خيراً لنام ، والبريد فتى
جاء من ليل أو نهار فلا تحجبه ،
فربّها أفسد على القوم سنة إذا حبس البريد ساعة ، والطّعام إذا أدرك » .

عبدالملك بن مروان ۱۰

جاء في ( اللّسان : برد ) : البّرِيدُ : فرسخان (١) : وقيل : ما بين كلّ منزلتين بريد ، والبريد : الرّسل على دواب البريد : والجمع بُرُد ، وبَرَدَ بريداً : أرسله ، وفي الحديث الشّريف : « إذا أبردتم إليّ بريداً فاجعلوه حسن الوجه ، حسن الاسم »(١) ، والبريد : الرّسول : وإبْرَادَهُ : إرساله .

وقال القلقشندي عن البريد: المراد منه مسافة معلومة مقدّرة باثني عشر ميلاً ، ١٥ وقد قدّر الفقهاء وعلماء المسالك والمالك بأنّه أربعة فراسخ (٢٠) .

<sup>(</sup>۱) والعسَّحيح: أربعة فراسخ كا في صبح الأعثى ٢٦٦٧١٤ ، فالفرسخ الشَّرعي = ٥,٥٤٤ كم ، والبريد الشُّرعي = ٢٢,١٧٦ كم = ٤ فراسخ .

<sup>(</sup>٢) رواه البزار عن بريدة ، انظر فيض القدير للمناوي .

<sup>(</sup>٢) الميسل الشُرعي ١٨٤٨ متراً ، فتكسون سكَّمة البريد : ١٨٤٨ × ١٢ = ٢٢١٧٦ متراً = ٢٢,١٧٦ كم ، وفي الحديث الشُر يف : « لا تُقْضر السُّلاةُ في أقلَّ من أربعة بُرُد » ، فتكون مسافة القصر بدلك : ٨٨,٧٠٤ كم ، انظر : الإيضاح والتبيان في معرفة المكيال والميزان ، لابن الرفعة الأنصاري .

وجاء أيضاً في اللَّسان أيضاً : البريد : كلمة فـارسيَّـة يراد بهـا في الأصل البَرْد ، وأصلها : ( بريده دم ) ، أي محذوف الذَّنب .

والأصح - كا يذكر القلقشندي -: مقصوص الذّنب ، وذلك أنّ ملوك الفُرْس كانت من عادتهم أنّهم إذا أقاموا بغلاً في البريد ، قصّوا ذنبه ليكون ذلك علامة ، لكونه من بغال البريد ، وذهب الخليل إلى أنّه عربي ، وأنه مشتق من بَرَدتُ الحديد ، إذا أرسلت ما يخرج منه ، وقيل : من أبردتُه إذا أرسلته ، وقيل : من بَرَدَ إذا ثبت ، لأنّه يأتي بما تستقرُ عليه الأخبار ، يقال : « اليوم يوم بارد سمومه » أي ثابت (٤) .

ومراكز البريد: هي الأماكن الّتي تقف فيها خيل البريد لتغيير خيل البريديّة فيها فيها فيها فرساً بعد فرس ، وليست على المقدار المقدّر في البريد الْمُحَرَّر ـ أي ٢٢,١٧٦ كم ـ بل هي متفاوتة الأبعاد ، إذا ألجأت الضّرورة إلى ذلك : تارة لبُعْدِ ماء ، وتارة للأنس بقرية ، حتَّى إنَّك لترى في هذه المراكز البريد الواحد بقدر بريدين ، ولو كانت على التَّحرير الذي عليه الأعمال لما كان تفاؤت (٥) .

ومهمة البريد نقل الأخبار والرَّسائل بين الولايات ومركز الدَّولة ، والبريد في بداياته كان « لا يُساق إلاَّ لمهمَّات السُّلطة »(٦) .

وعندما أراد رسول الله على أن يكتب إلى الملوك والأمراء ، قيل له : « يا رسول الله ، إنّهم لا يقرؤون كتاباً إلا إذا كان مختوماً » ، أي ليكون في ذلك إشعاراً بأنّ الأحوال المعروضة عليهم ينبغي أن تكون مِمّا لا يطّلع عليها غيرهم ، ويكون الغرض من ذلك أيضاً أمن التّزوير ، لعدم إمكان وقوعه مع الخاتم ، فاتّخذ عليها خاتماً

<sup>(</sup>٤) صبح الأعشى : ٣٦٧/١٤

<sup>(</sup>٥) صبح الأعشى: ٣٧٢/١٤

<sup>(</sup>٦) معيد النِّعم ومبيد النَّقم ، ص ٣٢

من فِضَّة ، عليه ثلاثة أسطر : محَّد سطر ، ورسول سطر ، والله سطر ، والأسطر الثَّلاثة تُقرأ من أسفل إلى فوق ، فمحمَّد آخر الأسطر ، ورسول في الوسط ، والله فوق (٧) .

وبعد انتشار الإسلام في جزيرة العرب ، كانت ترد رسول الله عَلَيْكُم أخبار أرجائها ، فعندما تنبَّأ الأسود العَنَسي مثلاً ، كتب عَلَيْكُم كتاباً حمله وَبَر بن يُحَنَّس الأزدي ، يأمر المسلمين الَّذين هناك بمقاتلة الأسود العنسي ومصاولته ، وقام معاذ بن ، جبل ـ الَّذي كان معلًا هادياً في الين ـ بهذا الكتاب أثمَّ القيام (٨) .

وكان أبو بكر الصِّدِّيق رضي الله عنه على اتِّصال دائم ومستر مع جيوشه كلها في حروب الرَّدَة (١) " تصله أخبارها بانتظام ، وبشكل سريع " وبرز من الرَّسُل مابين الجبهات وبين مقرِّ القيادة : أبو خيثمة النَّجَّاري ، وسلمة بن سلامة ، وأبو برزة الأسلمي " وسلمة بن وقش .. فكان رضي الله عنه على اتصال دائم مع كلِّ الجبهات ، ١٠ يعلم دقائق أمورها وتحرُّكاتها " وما حقَّقت ، وما عليها في غَدٍ من واجبات .

وكان عربن الخطّاب رضي الله عنه يدير جبهات المعارك في العراق وبلاد الشّام ومصر، وهو في عاصمة الخلافة، في المدينة المنوّرة « يرسم الخطط، ويبعث بأوامره وتعليماته إلى القُوّاد ، فكانت مراسلاته مع الجبهات يوميّة « ترد أخبارها في كلّ صباح ، وفي كلّ مساء ، وتابع أعمال عُمَّاله وتحرّكاتهم « يعرف أخبارهم بتفاصيلها « ويُلْمَسُ ، دلك في كثرة كتبه إلى عُمَّاله وعُمَّالهم .

وكانت المراسلات في صدر الإسلام منظّمة وسريعة إثر كلّ معركة ، إذ كان القائد يرسل بشيراً إلى المدينة المنوّرة ، يحمل بشرى النّصر .

<sup>(</sup>٧) ابن هشام ١٨٨/٤ ، السّيرة الحلبيّة ٢٧٠/٣ ، السّيرة النّبويّة لابن كثير ٥٠٧/٣ ، البداية والنّهاية ٢٦٨/٤ ، الطّبقات الكبرى لابن سعد ٢٦٤/١

<sup>(</sup>٨) الطّبري ٢٢٩/٣ ، الكامل في التّاريخ ٢٢٨/٢ ، البداية والنّهاية ٣٠٧/٦ و ٣٠٨

<sup>(</sup>٩) وكان عددها أحد عشر جيشاً .

أيًّامُ الأُمويين: واحتاج المسلمون أيَّام الأُمويين إلى استخدام البريد على نطاق واسع ، فنظَّمه معاوية بن أبي سفيان (١٠) ، « وذلك حين استقرَّت له الخلافة .. فوضع البريد لتُسْرِعَ إليه أخبارُ بلاده من جميع أطرافها ، فأمر بإحضار رجالٍ من دَهَاقِين الفُرْس ، وأهل أعمال الرُّوم ، وعرَّفهم ما يريد ، فوضعوا له البريد »(١١) .

و وأثم عبد الملك بن مروان مل معاوية ، فأحكه وأعطاه طابعه النهائي ، ووضع ( الصَّوَى ) (١٣) على الطَّرق ، لترشد المسافر إلى الاتجاه ، وتحدّد المسافة المتبقّية ، وأوصى رجاله بحمل البريد في أي ساعة من ليل أو نهار ، « فتأخير البريد ساعة من نهار ، إضرار سنة بمصالح العباد » ، وقال لحاجبه (١٤) يوماً : « ولَّيتك ماحضر بابي إلا أربعة : المؤذّن ، فإنّه داعي الله تعالى فلا حجاب عليه ، وطارق اللّيل ، فَشَرّ ما أتى ابه ، ولو وجد خيراً لنام ، والبريد ، فتى جاء من ليل أو نهار فلا تحجبه ، فربّا أفسد على القوم سَنة حبسهم البريد ساعة ، والطّعام إذا أدرك ، فافتح الباب ، وارفع الحجاب ، وخلّ بين النّاس وبين الدّخول » (١٥)

أيًّامُ العَبَّاسِيِّين : عندما أرسل المهدي ابنه هارون الرَّشيد لغزو الرَّوم ، أحبً أن لا يـزال على علم قريب من خبره ، فرتَّب فيا بينه وبين معسكر ابنه بُرُداً تـاتيـه الخباره ، فلمَّا قَفَلَ الرَّشيدُ قطع المهديُّ تلك البُرُد ، فلمَّا كانت خلافة الرَّشيد ، ذكر حسن صنيع أبيه في البُرُد الَّتي جعلها بينها ، فقال له يحيى بن خالد : لوأمر أمير المؤمنين بإجراء البريد على ماكان عليه ، كان صلاحاً لملكه ، فأمره به فقرَّره

<sup>(</sup>١٠) ٢٠ ق. هـ ـ ٦٠ هـ = ٦٠٣ ـ ٦٨٠ م ، وكانت خلافته من ٤١ ـ ٦٠ هـ .

<sup>(</sup>١١) صبح الأعشى ٣٦٨/١٤

<sup>(</sup>۱۲) ۲۱ ـ ۲۱ هـ = ۱۶۲ ـ ۲۰۰ م ، وكانت خلافته من سنة ۲۰ هـ ، إلى ۸٦ هـ .

<sup>(</sup>١٣) الصُّوى : حجر على قارعة الطُّريق ، تكتب عليه المسافة المتبقِّية ، ويثبت عليه الاتِّجاء أيضاً .

<sup>(</sup>١٤) في صبح الأعشى : ٣٦٨/١٤ اسم الحاجب ابن الدُّغيدغة نقلاً عن أبي هلال العسكري .

<sup>(</sup>١٥) صبح الأعشى ١١٤/١ و ٤٥٠/٥ و ٢٦٨/١٤ ، ويذكر هذا الكلام عن زياد ـ بن أبيه ـ أيضاً .

يحيى بن خالد ، ورتَّبه على ما كان عليه أيَّام بني أُميَّة ، وجعل البغالَ في المراكز ، وكان لا يُجَهِّز عليه إلاَّ الخليفة ، أو صاحب الخبر (١٦) .

وتوسَّعت مهامٌ البريد زمن العبَّاسيِّين ، فأخذ يهمُّ (صاحب البريد) بما تهم به الخابرات العامَّة اليوم ، وأنشؤوا له ديواناً خاصًا ، فأصبح صاحب البريد يراقب الحولاة ، وما يدور في المجمّع ، ويتجسَّس على الأعداء ، يرسل عيوناً بصفة تُجَّار ، أو سوَّاح .

وجعل الخلفاء والأمراء بينهم وبين صاحب بريدهم علامات سرّيّة يتّفقون عليها ، ولمو كان مختوماً بخاتمهم ، من ذلك مافعله أبو مسلم الخراساني حين دخل على المنصور (١٧) ، وكان يخشى مغبّة هذه المقابلة ، فاستخلف أبو مسلم على عسكره أبا نصر بن الهيثم ، وقال له : إن جاءك كتابي وهو مختوم بنصف خاتمي فهو خاتمي ، ، وأبن كان مختوماً بكلِّ الخاتم فاعلم أنَّه ليس ختمي ، ولمَّا أمر المنصور بقتل أبي مسلم ، أخذ خاتمه وختم به رسالة إلى ابن الهيثم ، فلمَّا اطلع عليه هذا الأخير ، عرف أنَّه كتب وخُتِم رغم إرادة أبي مسلم ، أو دون علمه (١٨) .

وكان المنصور يقول: « ماأحوجني إلى أن يكون على بابي أربعة نفر ، لا يكون على بابي أعف منهم ، فقيل له: ياأمير المؤمنين ، مَنْ هم ؟ قال: هم أركان الْمُلْك ، ١٥ ولا يصلح الْمُلْك أن السَّرير لا يصلح إلاَّ بأربع قوائم ، إن نقصت واحدة وهى ، أمَّا أحدهم فقاض لا تأخذه في الله لومة لائم ، والآخر صاحب شُرْطة يُنْصِف الضَّعيف من القويِّ ، والشَّالث صاحب خراج يستقصي ولا يظلم الرَّعيَّة ، فالنِّي عن

<sup>(</sup>١٦) صبح الأعشى ١٤/١٤

 <sup>(</sup>١٧) المنصور : عبد الله بن محمد بن علي العبّاسي : ٩٥ ـ ١٥٨ هـ = ١٧١ ـ ٧٧٥ م ، وكانت خلافته من ١٣٦ ،
 إلى ١٥٨ هـ .

<sup>(</sup>١٨) قالُ المنصور لسَلْم بن قتيبة : ما ترى في قتل أبي مسلم ؟ فقال سَلْم : لو كان فيهما آلهة إلا الله لفسدتا ، فقال المنصور : حسبك يا أبا أُميَّة ، ( عيون الأخبار ٢٦/١ ) .

ظلمها غنيًّ ، والرَّابِع ، ثمَّ عضَّ على أصبعه السَّبابة ثلاث مرَّات ، يقول في كلِّ مرَّة : آه آه ، قيل له : ومَنْ هو ياأمير المؤمنين ؟ قال : صاحب بريد يكتب بخبر هؤلاء على الصِّحَة »(١٩)

وولَّى المنصور رجلاً من عرب حضرَموت ، فكتب إليه صاحب البريد أنَّه يكثر الخروج في طلب الصَّيد ببزاةٍ وكلاب قد أعدَّها ، فعزله وكتب إليه : « ثكلتُك أمَّك وعدمتك عشيرتك ! ما هذه العِدَّة الَّتي أعددتها للنّكاية في الوحش ! إنَّا إنَّها استكفيناك أمور المسلمين ، ولم نستكف أمور الوحش ، سلّم ماكنت تلي من عملنا إلى فلان بن فلان ، والحق بأهلك ملوماً مدحوراً »(٢٠).

لقد بلغ من انتظام إدارة البريد في عهد المنصور أن عمَّاله كانوا يوافونه بالأخبار مرّتين في اليوم ، فكان يوقف القاضي عند حدّه إذا ظلم ، ويرجع السّعر إلى حالته الأولى إذا ارتفع .. قال المنصور للمهدي : «ياأبا عبد الله ، لا يصلح السّلطان إلاّ بالتّقوى ، ولا تصلح رعيّة إلاّ بالطّاعة ، ولا تعمّر البلاد بمثل العدل ، ولا تدوم نعمة السّلطان وطاعته إلاّ بالمال ، ولا تقدّمُ في الحياطة بمثل نقل الأخبار ، وأقدر النّاس على العفو ، أقدرهم على العقوبة ، وأعجز النّاس من ظلم من هو دونه ، واعتبر عمل صاحبك ، وعلمه باختباره » (٢١) .

وحذّر قاضي القضاة أبو يوسف الرّشيد ونبّهه لصاحب البريد: «على أنّه قد بلغني عن ولاتك على البريد والأخبار في النّواحي تخليط كثير ومحاباة فيما يُحتاج إلى معرفته من أُمور الولاة والرّعيّة ، وأنّهم ربّا مالوا مع العمّال على الرّعيّة وستروا أخبارهم وسوء معاملتهم للنّاس ، وربّا كتبوا في الولاة والعمّال بما لم يفعلوا إذا لم يرضوهم ، وهذا ممّا ينبغي أن تتفقّده وتأمر باختيار الثّقات العدول من أهل كلّ بلد ومصر فتولّيهم

<sup>(</sup>۱۹) الطبري ۲۷/۸

<sup>(</sup>۲۰) الطّبري ۲۸/۸

<sup>(</sup>۲۱) الطّبري ۷۱/۸

البريد والأخبار ، وكيف ينبغي ألا يقبل خبر إلا من ثقة عدل ؟ ويجرى لهم من الرّزق من بيت المال ، وليُدرَّ عليهم ، وتتقدم إليهم في أن لا يستروا عنك خبراً عن رعيَّتك ، ولا عن ولاتك ، ولا يزيدوا فيا يكتبونه به عليك خبراً ، فن لم يفعل منهم فنكّل به ، ومتى لم يكن البُرُد والأخبار في النَّواحي ثقات عدولاً ، فلا ينبغي أن يقبل لهم خبر في قاض ولا وال ، إنَّا يحتاط بصاحب البريد على القاضي والوالي وغيرهما ، فإذا لم يكن عدلاً فلا يحلُّ ولا يسع استعال خبره ولا قبوله ، وتقدم إليهم أن لا يحملوا على دواب البريد إلاً من تأمر بحمله في أمور المسلمين ، فإنَّها للمسلمين .

حدَّثنا عبيد الله بن عمر أن عمر بن عبد العزيز نهى أن يجعل البريد في طرف السَّوط حديدة ينخس بها الدَّابّة ، ونهى عن اللَّجم الثَّقال .

وحدَّثنا طلحة بن يحيى أن عمر بن عبد العزيز رضي الله عنه كان يبرد ، فحمل ١٠ مولى له رجلاً على البريد بغير إذنه فدعاه ، فقال : لا تبرح حتَّى تقوِّمه ، ثمَّ تجعله في ست المال »(٢٢) .

ورتَّب المعتصم البريد بين سامرًاء والبذ في أذربيجان حيث قائده الأفشين يقاتل بَابَك الْخُرَّمي ، حتَّى إن الخبر كان يأتيه من مسيرة شهر في أربعة أيَّام (٢٣) .

ونقل البريد أثناء الحرب بالجمازات (٢٤) . وأهم طرق البريد في الدَّولة العبَّاسيَّة : مهر

من بغداد إلى القيروان عبر أرض الجزيرة ، فدمشق ، فالقاهرة ، فالاسكندريّة .. إلى القيروان .

ومن بغداد إلى الشَّام عن طريق الصِّفَّة الغربيَّة لنهر الفرات.

<sup>(</sup>۲۲) الخراج ، ص ۲۰۱

<sup>(</sup>٢٣) النَّجوم الزَّاهرة ٢٣٧/٢ ، كا استخدم حمام الزَّاجل خلال القضاء على بَابَك الْخَرِّمي .

<sup>(</sup>٢٤) الجمازات أشبه بالعربة الَّتي تجرُّها الخيل السّريعة ، وكان يركبها عمَّال البريد ورجـال الحرب ، وأمشالهم مَّن يتطلُّب عملهم السّرعة .

ومن بغداد إلى المشرق مرو ، فبخارى ، فسرقند إلى أن يصل إلى الصّين ، ومن مرو يتفرّع طريق إلى فرغانة (٢٥) .

وأدخل بنو بويه عندما سيطروا على الخلافة في بغداد نظامَ السَّعاة ، وكان يقال لم الفيوج ، وهم طائفة من موظفي البريد ، يتخصّصون في نقل البريد السَّريع ، واستال معزَّ الدَّولة هؤلاء السَّعاة بالأرزاق والجرايات الكثيرة ، حتَّى رغب الشَّبَان في هذه الحرفة ، وأقبل فقراء المسلمين على تسليم أبنائهم إلى معزِّ الدَّولة لتدريبهم .

وكان البريد ينتقل من محطّة إلى أخرى على ظهور خيل مهيّاة تنتظر البريد لتنقله المسافة الخصّصة لها بسرعة كبيرة ، وفي أعناقها أجراس يُسْمَع لها رنين تعرف بها ، تسمّى عادة ( قعقعة البريد ) ، « وكان جماعة من النّجابين يبيتون في كلّ ليلة بباب اللّيوان ، يبيت أحدهم وتحت رأسه راحلته وزاده ونفقته ، وقد ودّع أهله ، فإن عرض في اللّيل مهمّ توجّه فيه »(٢٦) .

ومّا يذكر أن ديوان البريد كان « يصدّر أدلّة مكتوبة ، ليستعين بها التّجّار والحجّاج ، تحوي أساء محاط البريد المختلفة ، وبُعد كل واحدة منها عن الأخرى وكانت هذه الأدلّة أساس علم تقويم البلدان عند العرب »(٢٧) ، وكانت محطّة البريد ، خاناً حصيناً ، فيه غرف إقامة لرجال البريد ، وأماكن لدوابهم ، واصطبلات لتبادل الخيول والعناية بها ، ومطاع ومياه نقيّة وفي ديوان البريد في كلّ ولاية تقاويم خاصّة فيها ذكر للمسالك في الولاية ومراكز محطّات البريد ، وفي ديوان بريد العاصمة ومناخ عن كلّ ما في الولايات ، مع تصنيف يغطّي شبكة المواصلات ، ومراكز البريد في جميع أنحاء الدّولة .

<sup>(</sup>٢٥) في صبح الأعشى ٣٧٢/١٤ ـ ٣٩٤ مراكز البريد أيَّام الماليك .

<sup>(</sup>٢٦) الفخري ، ص ٦١

<sup>(</sup>٢٧) قصّة الحضارة ١٤٧/١٣

وعرفت الهند تحت حكم المغول المسلمين - أيّام السّلطان أكبر - « خدمة منتظمة للبريد يقوم على ظهور الإبل ، وأقام في الطّرق الرّئيسيّة الوكائل والخانات على مسافات قصيرة » (٢٨) ، يقول ابن بطوطة : « والبريد ببلاد الهند صنفان : فأمّا بريد الخيل فيسمّونه الولاق ( أولاق ) ، وهو خيل تكون للسّلطان في كلّ مسافة أربعة أميال " وأمّا بريد الرّجالة فيكون في مسافة الميل الواحد منه ثلاث رتب ، ويسمّونها الدّاوة ، والدّاوة هي ثلث ميل " والميل عندهم يسمّى الكروة ، وترتيب ذلك أن في كلّ ثلث ميل قرية معمورة ، ويكون بخارجها ثلاث قباب " يقعد فيها الرّجال مستعدّين للحركة " قد شدّوا أوساطهم " وعند كلّ واحد منهم مقرعة مقدار ذراعين ، بأعلاها للحركة " قد شدّوا أوساطهم " وعند كلّ واحد منهم مقرعة مقدار ذراعين ، بأعلاها جلاجل نحاس ، فإذا خرج البريد من المدينة أخذ الكِتَاب بأعلى يده ، والمقرعة ذات الجلاجل باليد الأخرى ، وخرج يشتدّ بمنتهى جهده ، فإذا سمع الرّجال الّذين بالقباب الجلاجل تأهبوا له ، فإذا وصلهم أخذ أحدهم الكتاب من يده ، ومرّ بأقصى جهده " وهو يحرّك المقرعة حتّى يصل إلى الدّاوة الأخرى " ولا يزالون كذلك حتّى عصل الى الدّاوة الأخرى " ولا يزالون كذلك حتّى عصل الكتاب إلى حيث يراد منه .

وهذا البريد أسرع من بريد الخيل ، وربّا حملوا على هذا البريد الفواكه المستطرفة بالهند ، من فواكه خراسان ، يجعلونها في الأطباق ، ويشتدّون بها حتّى ٥٥ تصل إلى السّلطان ، وكذلك يحملون أيضاً الكبار من ذوي الجنايات ، يجعلون الرّجل منهم على سرير ، ويرفعونه فوق رؤوسهم ، ويسيرون به شتاً ، وكذلك يحملون الماء لشرب السّلطان ، إذا كان بدولة أباد ، يحملونه من نهر الكنك ـ الغانج ـ الّذي تحج الهنود إليه ، وهو على مسيرة أربعين يوماً منها ، وإذا كتب الخبرون إلى السّلطان بخبر من يصل إلى بلاده ، استوعبوا الكتاب ، وأمعنوا في ذلك ، وعرفوه أنّه ورد رجل .٢ صورته كذا ، ولباسه كذا ، وكتبوا عدد أصحابه وغلمانه وخدّامه ودوابه ، وترتيب حاله وسكونه ، وجميع تصرّفاته ، لا يغادرون من ذلك كلّه شيئاً ، فإذا وصل إلى مدينة

<sup>(</sup>۲۸) تاریخ العالم ۲/۵۷۵

مُلْتَان ، وهي قاعدة بلاد السند ، أقام بها حتَّى ينفذ أمر السُّلطان بقدومه وما يجري له بالضَّيافة ، وإنَّما يكرم الإنسان هنالك بقدر ما يظهر من أفعاله وتصرُّفاته وهمَّته ، إذ لا يعرف هنالك ما حسبه ولا آباؤه »(٢٩) .

وبلغ نظام البريد ذروته ، من حيث الإتقان والإحكام زمن الماليك ، حيث أتقن نظام البريد الجوّي (حمام الزّاجل) (٢٠٠) ، ونظم الماليك شبكات له غطّت أرجاء اللهولة ، وكانت المسافة بين أبراجها تزيد كثيراً عنها في البريد البرّي ، « الْحَمَام أوّل ما نشأ بالدّيار المصريّة والبلاد الشّاميّة من الموصل ، وأنّ أوّل من اعتنى به من الملوك ونقله من الموصل السّلطان نور الدّين بن زَنْي صاحب الشّام رحمه الله ، في سنة خمس وستّين وخمسائة ، وحافظ عليه الخلفاء الفاطميّون بمصر ، وبالغوا حتّى أفردوا له ميّا أو وجرائد بأنساب الحمام ، وصنّف فيه الفاضل محيي الدّين بن عبد الظّاهر كتاباً سمّاه ( تَمَائِم الحَمَائِم ) .. وقد سبقه إلى التّصنيف في ذلك أبو الحسن بن مَلاعِب الفَوَارِس البغدادي ، فصنّف فيه كتاباً للنّاصر لدين الله الخليفة العبّاسي ببغداد ، وذكر فيه أساء أعضاء الطّائر ورياشه ، والوُشُوم الّتي تُوسَم في كلّ عَضْو ، وألوان الطّيور ، وما يستحسن من صفاتها ، وكيفيّة إفْراخِها ، وبُعْد المسافات الّتي أرسلت فيها ، وذكر من شيئاً من نوادرها وحكاياتها ، وما يجري هذا المجرى ، وأظنّ أنّ كتاب القاضي عن الدّين بن عبد الظّاهر نتيجة عن مُقدّمته » (٢١)

« وذكر ابن سعيد في كتابه (حَيَا الْمَحْل وجَنَى النَّحْل) أن العزيز ثاني خلفاء الفاطميِّين بمصر، ذكر لوزيره يعقوب بن كِلِّس أَنَّه ما رأى القَرَاصِيَّة (٢٦) البعلبكيَّة، (٢٦) رحلة ابن بطوطة، ص ٣٧٩

<sup>(</sup>٣٠) انظر : صبح الأعشى ٣٨٩/١٤ ( مطارات الحمام الرَّسائلي وذكر أبراجها المقرَّرة بطرق الـدّيـار المصريّـة والبلاد الشَّاميَّة ) .

<sup>(</sup>٢١) صبح الأعشى ٢٩٠/١٤ ، ويقال : للحام الزَّاجل بوصلتان : الشَّمس ، والحقل المغناطيسي للكرة ، الأرضيَّة .

 <sup>(</sup>٣٢) القراصيّة : تطلق على الثّبار المجنّفة لنوع من البرقوق ( الكثرى ) = لـونهـا أزرق ضارب إلى السّواد ،
 [ قراصيّة في الموسوعة العربيّة الميسّرة ] = والعطارون اليوم يطلقونها على نوع صغير من الخوخ .

وأنَّه يحبُّ أن يراها ، وكان بدمشق حمام من مصر ، وبمصر حمام من دمشق ، فكتب الوزير لوقته بطاقة يأمر فيها من هو تحت أمْرِه بدمشق أن يجمع ما بها من الْحَمَام المصري ، ويعلّف في كلّ طائر حبَّات من القراصية البعلبكيَّة ، ويرسلها إلى مصر ، ففعل ذلك ، فلم يمض النّهار حتَّى حضرت تلك الحمائم بما عُلّق عليها من القراصيّة ، فجمعه الوزير يعقوب بن كِلّس وطلع به إلى العزيز في يومه ، فكان ذلك من أغرب ه الغرائب لديه »(٣٣) .

كا نقل الماليك الثّلج من الشّام إلى مصر ، إمّا على المركب : « والمراكب تأتي دمياط في البحر ، ثمّ يخرج الثّلج في النّيل إلى ساحل بولاق ، فينقل منه على البغال السّلطانيَّة » (٢٤) ، إلى القلعة - مقر السّلطان - حيث يخزّنه ثلاجون بشكل سلم . وإمّا على الهُجُن « من دمشق إلى الصّنين ، ثمّ منها إلى بانياس ، ثمّ منها إلى أربَد ، ثم منها إلى ، بيسان ، ثمّ منها إلى خزّة ، ثمّ منها إلى غزّة ، ثمّ منها إلى العريش ، ثمّ منها إلى الورّادة ، ثمّ منها إلى المُطَيْلِب ، ثمّ منها إلى قطيا ، ثم منها إلى القصَيْر ، ثمّ منها إلى الصّالحيّة ، ثمّ منها إلى القطعة » (٢٥) ، في القاهرة .

يذكر الجاحظ: « وللحام من حسن الاهتداء ، وجودة الاستدلال ، وثبات ١٥ الحفظ والذّكر ، وقوّة النّزاع إلى أربابه ، والإلف لوطنه ، ماليس لشيء «(٣٦) ، « ويرى البصريّون : الذّكر أحَنّ إلى بيته لمكان أنثاه ، وهو أشدٌ متناً ، وأقوى بدناً ، وهو أحسن اهتداء «(٣٧) .

كما وأرسل البريد على السُّفن في البحار والأنهار ، ولكن بشكل محدود .

<sup>(</sup>٣٣) صبح الأعشى ٣٩١/١٤

<sup>(</sup>٣٤) صبح الأعشى ٢٩٥/١٤

<sup>(</sup>٣٥) ضبح الأعشى ٣٩٧١٤

<sup>(</sup>٣٦) الحيوان ٢١٤/٣

<sup>(</sup>٣٧) الحيوان ٢٢٣/٢

وكانت للنّيران ودخانها اصطلاحات بين الأبراج ، وفي الرّباطات السّاحليّة خاصّة ، يتفاهون بها ، فيخبر كلّ برج البرج الّذي يليه ، كتحذيرهم من سفن معادية متسلّلة (٢٨) ، وعرفت أبراج النّيران (بالْمَنَاوِر): « وهي رفع النّار في اللّيل ، والدّخان في النّهار »(٢٩) .

وتنبّه الموحّدون في المغرب العربي والأندلس إلى أهمّيّة البريد ، فجاء في « الرّسالة المشهورة » ، الّتي تعتبر بمثابة دستور دأب الموحّدون على ترديده : « .. وتخيّروا لرسائلكم إرسالاً ، وانتقوا من أهل المقدرة على ذلك والثّقة رجالاً » وادفعوا إليهم زاداً يقوم بهم في الجيء والانصراف ويقطع شأنهم عن التّكليف والإلحاف » وارسموا لهم أيّاماً معروفة محدّدة ، معلومة الأمد » لينتهوا إليها إلى مواقف رسائلهم » ويوزّعوها على مسافات مراحلهم ، وحدّروهم من تكليف أحد من النّاس ولو مثقال ذرّة » وأوعدوا من تسبّب منهم بساءة أو مضرّة .. » (١٤) .

وعرف (البريد) الكتابة بحبر سرّي ، فإذا وصلت الرّسالة إلى المكتوب إليه فعل فيه فعلاً يكون مقرَّراً بين المتكاتبين ، من إلقاء شيء على الكتابة ، أو بسحه بشيء ، أو عرضه على النّار ، ونحو ذلك .. مثل : أن يكتب في الورق بلبن حليب قد خلط بنه نشادر ، فإنّه لا تُرى فيه صورة الكتابة ، فإذا قُرّب من النّار ظهرت الكتابة ، ومنها : أن يكتب في الورق أيضاً بماء البصل المعتصر منه فلا تُرى الكتابة ، فإذا قُرّب من النّار أهرت الكتابة ..

<sup>(</sup>٢٨) كان على شواطئ المتوسّط من الإسكندرونة إلى الرّباط عاصمه المغرب ألف رباط ، وذلك بمعـتل رباط واحد كلّ ستّة كيلومترات ، وذلك لمراقبة الشّواطئ ، والتّحذير من غارات السّفن المعادية .

<sup>(</sup>٢٩) صبح الأعشى ٢٩٨١٤

<sup>(</sup>٤٠) الْمَنُّ بالإمامة ( تاريخ المغرب والأندلس في عهد الموحِّدين ) ص ٢٣٠ ، عبد الملك بن صاحب الصَّلاة ، نحقيق د . عبد الهادي التَّازي ، دار الغرب الإسلامي .

ومًا يذكر أن إشبيلية احتفلت بنصر الزلاقة العظيم ، الذي أحرزه المرابطون بقيادة يوسف بن تاشفين بواسطة حمام الزّاجل ، قبل أن يغادر جيش المرابطين ميدان القتال .

<sup>(</sup>٤١) صبح الأعشى ٢٣٠/٩

وعرفت أيضاً (الشِّيفرة) ، أي الرُّموز السِّريَّة ، حتَّى إذا وقعت بيد إنسان لا يعرف مضونها ، والمراد منها ، وأفرد القلقشندي فصلاً عنوانه : ( في إخفاء ما في الكُتُب من السِّرِّ) ، وقال : « وهو مَّا تَمَسُّ الحاجة إليه عند اعتراض معترض من عدوِّ ونحوه يحُولُ بين المكتوب عنه والمكتوب إليه »(١٤) .

#### ☆ ☆ ☆

و يمكننا إجمال أهداف نظام الحكم في الإسلام ، في كلِّ الوظائف السَّابقة الَّتي ذكرنا : تحقيق سعادة الإنسان ، وطهأنينة الفرد ، وتحقيق العدالة الاجتاعيَّة ، ومَّا عرضناه يتَّضح :

احترام رأي الأُمَّـة في تسيير شـؤون الحكم والسَّلطــة : ﴿ وَشَـاوِرْهُمْ فِي الأَمْرِ ﴾ ، [آل عران : ١٥٩/٣] .

سيادة الشَّريعة على المجتمع دون استثناء : ﴿ فَأَحْكُمْ بَيْنَهُم بِمَا أَنْزَلَ اللهُ ﴾ ، [المائدة : ٤٨٥] .

العدالة والمساواة بين أبناء الأُمَّة في الحقوق والواجبات بمختلف فئاتهم : ﴿ إِنَّ اللهَ يَامُرُكُمْ أَنْ تَوْدُوا الأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُمْ بَيْنَ النَّاسِ أَنْ تَحْكُمُوا بِالعَدْلِ ﴾ ، [ النِّسَاء : ١٨٠٥] .

الكفاءة والاستقامة في تولّي شؤون الأُمَّة : ﴿ إِنَّ خَيْرَ مَنِ ٱسْتَأْجَرْتَ القَوِيُّ الأُمِينَ ﴾ ، [القصص : ٢٦/٢٨] .

العدالة في توزيع الثَّروة : ﴿ كَيْ لاَ يَكُونَ دُولَـةٌ بَيْنَ الأَغْنِيَـاء مِنكُمْ ﴾ ، [الحشر: ٥٥/٧] .

حقُّ النَّقد الإيجابي ، والنَّصح لله خالصاً دون رياء ، قال العتبي : بُعث إلى عمر بن ٢٠ \_\_\_\_\_\_\_\_ (٤٢) صبح الأعشى ٢٢٩/٩

الخطّاب بحلل فقسّمها ، فأصاب كلّ رجل ثوب ، فصعد المنبر وعليه حُلّة ، والْحُلّة ثوبان ، فقال : أيّها النّاس ألا تسمعون ، فقال سلمان ـ الفارسي ـ: لانسمع ، قال : وَلِمَ ياأبا عبد الله ؟ قال : لأنّك قسمت علينا ثوباً ثوباً وعليك حُلّة ، قال : لا تعجل ياأبا عبد الله ، ثمّ نادى يا عبد الله ، فلم يُجبه أحد ، فقال : يا عبد الله بن عمر ، قال : لبّيك ياأمير المؤمنين ، قال : نشدتك بالله ، الثّوب الذي اتّزرت به هو ثوبك ؟ قال : اللّهم نعم ، فقال سلمان رضي الله عنه : أمّا الآن فقل نسمع (١٤٥) .

قال معاوية بن أبي سفيان لابن الكوّى : صِفْ لي الزَّمان ، فقال : أنت الزَّمان • إن تصلح يصلح • وإن تفسد يفسد .

وقال رجل لعبد الملك بن مروان : إنّي أُريد أن أُسِرً إليك شيئاً ، فقال ، عبد الملك لأصحابه : إذا شئم ، فنهضوا ، فأراد الرّجل الكلام ، فقال له عبد الملك : قف ، لا تمدحني فأنا أعلم بنفسي منك ، ولا تكذبني فإنّه لا رأي لكذوب ، ولا تغتب عندي أحداً ، فقال الرّجل : يا أمير المؤمنين ، أفتأذن لي في الانصراف ؟ قال له : إن شئت .

وقال عمر بن عبد العزيز لمزاحم مولاه : إنَّ الولاة جعلوا العيون على العوام ، وأنا العلام عيني على نفسي ، فإن سمعت منِّي كلمة تربأ بي عنها ، أو فعالاً لا تحبه ، فعظني عنده ، وانهني عنه .

وقال المنصور لابنه المهدي : أي بني ، اتُتَدم النّعمة بالشّكر ، والمقدرة بالعفو ، والطّاعة بالتّالف ، والنّصر بالتّواضع والرّحة للنّاس (٤٤) .

☆ ☆ ☆

<sup>(</sup>٤٣) عيون الأخبار ١/٥٥

<sup>(</sup>٤٤) تاريخ مدينة دمشق ، لابن عساكر ٢١٨/٣٨

# الجيش والأسطول

إذا كان الإسلام قد خاص حروباً ضداً عدائه ، فهو لم يبادر إليها ، ومتى فرضت عليه أرادها رادعة وعادلة لامدمّرة ، فليست الحرب من أهداف الإسلام ، ولا من اختراعه ، فهي قديمة في التّاريخ ، وربط الإسلام ضمير الجاهد ، بمثل أعلى هو حصراً ، لذلك لااعتداء على الأنفس . والأموال والأعراض . .

### الْجَيْشُ:

لم يكن للعرب في جاهليّتهم نظامٌ خاصٌ للجند ، فكلٌ رجال القبيلة مدعوّون للقتال مشاة أو فرساناً ، إذا ما دعا الدّاعي ، حاملين السّيوف والرّماح والأقواس ، فإذا ما انتهى القتال ، عادوا إلى مساكنهم ، وإنصرفوا إلى أعمالهم .

أمَّا السُّول الَّتِي تـأسَّست في جزيرة العرب \_ في الين والشَّام والعراق \_ فقد كانت متقدّمة حربيّاً ، وفيها نظم للجنديّة .

وفي عصر رسول الله عَلَيْكُمْ كَان كُلُّ مسلم مدعوّاً للجهاد في سبيل الله ، كُلَّما نادى منادي الجهاد : ﴿ ٱنْفِرُوا خِفَافاً وَثِقَالاً وَجَاهِدُوا بِأُموالِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ في سَبِيلِ اللهِ ذلكُم خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُم تَعْلَمُونَ ﴾ ، [التَّوبة : ١/١٤] .

وجعل عمر بن الخطّاب رضي الله عنه الجند فئة مخصوصة ، وأنشأ لهم ديوانَ الجند ، فسجَّل أساءهم ، ومقدار أرزاقهم ، وأكمل الأمويُّون مابداً معر في نظام

الجنديّة ، وأوّل من طبّق التّجنيد الإجباري على نطاق واسع الحجّاج بن يوسف النّقفي ، زمن عبد الملك بن مروان ، وغا الجيش نموّا كبيراً في زمن العبّاسيّين ، واستُعينَ بالأعاجم وخصوصاً الخراسانيّين ، وكان هؤلاء الجند يكوّنون الجيش النّظامي للدّولة ، تدفع لهم الرّواتب بانتظام ، ولكن عندما أساء الجند الّذين جاء بهم المعتصم من ما وراء النّهر ، بني لهم عاصمة جديدة (سامرًاء) ، ثمّ أضحت السّلطة بيدهم ، يولّون خليفة ، ويعزلون آخر ، ويقتلون ويجبسون .

واهمَّ المرابطون بالقوَّة الاحتياطيَّة الَّتي ضمَّت صفوة الجند ، والَّتي كانت تُزَج في المعركة في الوقت المناسب لتحقيق النَّص .

### الجهاد:

بقي رسول الله عَيَّاتُ ثلاث عشرة سنة يدعو النَّاس بالحجَّة والموعظة الْحَسَنة ، وقد أذاقته قريش - وأذاقت المؤمنين عامَّة - كلَّ صنوف الأذى ، وصبَّر الله عزَّ وجلَّ نبيَّه : ﴿ وَآصْبِرْ كَمَا صَبَرَ أُولُوا العَزْمِ مِنَ الرَّسُلِ وَلاَ تَسْتَعْجِلْ لَهُمْ ﴾ • [الأحقاف: ٢٥/٥٦] ، فتخلَّى المسلمون في مكَّة المكرَّمة عن العنف ، وسلكوا طريق المسالمة ، لطراوة عود الإسلام الَّذي يحتاج إلى فرصة كي يشتدَّ ويصلب ، ولأنَّ الإسلام جعل التَّعامل الإنساني ، والكلمة الطيِّبة ، والحبَّة والقناعة منهجاً للرُّوح الإيمانيَّة ولدعوته ، ولكن عندما ضاعت الكلمة الطيِّبة وسط بحر زاخر من القوَّة المستكبرة للمشركين ، كانت المواجهة بعد الهجرة (١) : ﴿ أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا وَإِنَّ اللهَ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ مِنْ النَّهِ وَلَى اللهُ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ مِنْ النِّهِ اللهُ عَلَى نَصْرِهِمْ فَيْرِ حَسَقٌ إلاَّ أَن يَقُولُ وا رَبُنَا اللهُ ﴾ ،

<sup>(</sup>۱) ولو قاتل رسول الله ﷺ في مكّة قبل الهجرة ، وقامت قريش للقضاء عليه وعلى مَنْ معه مِنَ المسلمين المستضعفين ، لقوّم الموقف أن قبيلة قريش تؤدّب فرداً من أفرادها ، فالأمر مسألة داخليّة تحدث في كلّ قبيلة عربيّة ، ولا شأن للآخرين بها ، أمّا بعد الهجرة ، وبعد عمليّة الفرز الّتي تمّت بين مجتمع مسلم مؤمن في المدينة ، ومجتمع وثني مشرك في مكّة ، تغيّرت المسألة ، وتبدّل الموقف .

[ الحج : ٣٩/٢٢ و٤٠] ، ﴿ وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلاَ تَعْتَدُوا إِنَّ اللهَ لاَ يُحبُّ الْمُعْتَدِينَ ﴾ ، [ البقرة : ١٩٠/٢] .

إنَّ القتال في الإسلام لم يُشرَّع إلاَّ ( دفاعاً عن النَّفس ) ، وما إلى ذلك من العِرْض والمال ، وكان رسول الله عَلَيْلًا حريصاً على عدم سفك الدِّماء ، ففي بدر الكبرى أراد حصاراً اقتصاديّاً ليعوِّض عَّا صادرته قريش في مكَّة المكرَّمة ، وفي أُحَد أراد البقاء في المدينة المنوَّرة ، والمحاصرة لدفع قريش بأقل خسائر ، وفي الخندق كان موقفه عَلَيْلًا موقف المدافع ، ودخل مكَّة عام الفتح ( ٨ هـ ) دون إراقة دماء تُذْكَر ..

وربط الإسلام ضمير الجاهد بمثل أعلى هو الله تبارك وتعالى ، فجهاد المسلم في سبيل الله حصراً ، لذلك .. لا اعتداء على الأنفس والأموال والأعراض .

<sup>(</sup>٢) قال توينبي - شيخ المؤرِّخين في القرن العشرين -: من الميسور أن نسقط الدَّعوى الّتي شاعت بين جوانب العالم المسيحي غُلُواً في تجسيم أثر الإكراه في الدَّعوة الإسلاميَّة ، إذ لم يكن التَّخير ببلاد الرَّوم والفرس بين الإسلام والسيف ، وإنّا كان تخييراً بين الإسلام والجزية ، وهي الخطة التي استحقّت النَّناء لاستنارتها ، حين اتَّبِعَت بعد ذلك في البلاد الإنكليزيَّة على عهد الملكة أليزابيت . (ما يُقال عن الإسلام ، ص ٧٧) ، ويقول ول ديورانت عن المسلمين : « لم يكونوا في حروبهم همجاً متوحّشين .. ولم يكن الأعداء يخيرون بين الإسلام والسيف ، بل كان الخيار بين الإسلام والجزية والسيف .. حتى يكن الأعداء يخيرون بين الإسلام والسيف ، بل كان الخيار بين الإسلام والجزية والسيف .. حتى أصبحت الفتوح العربيَّة ـ الّتي كانت أسرع من الفتوح الرَّومانيَّة ، وأبقى على الزَّمان من الفتوح المؤوليَّة ـ أعظم الأعمال إثارة للدَّهشة في التَّاريخ الحربيَّ كله » ، (قصّة الحضارة ٢٠/٧٧ و٧٢) :

آداب الجهاد : إنَّ الأساس الأخلاقي الَّذي قامت عليه الفتوحات ، وكان عليه الجهاد ، يستقيم مع كلِّ أساس سليم لكلِّ اعتقاد سليم قويم ، وهو دستور خالد لآداب الحروب ، فالتَّسامح الَّذي فرضه الإسلام على أتباعه ، يخلق في نفس المسلم شعوراً بالودِّ والصَّداقة : ﴿ .. مَنْ قَتَلَ نَفْساً بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ في الأَرْضِ فَكَانَّا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعاً والصَّداقة : ﴿ .. مَنْ قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعاً .. ﴾ ، [المائدة : ٢٢/٥] ، ولقد لَخَّص أبو بكر الصِّدِيق رضي الله عنه آداب الجهاد في عشر خصال ، جاءت في وصيَّته التي ودَّع بها حيث أسامة بن زيد ، حيث يقول :

« ياأيّها النّاس ، قِفوا أوصيكم بعشر فاحفظوها عنّي : لا تخونوا ولا تُغِلُّوا ، ولا تغدروا ولا تَمثّلوا ، ولا تقتلُوا طفلاً صغيراً ، ولا شيخاً كبيراً ولا امرأة ، ولا تعقروا فخلاً ولا تحرقوه ، ولا تقطعوا شجرة مثرة ، ولا تدبيوا شاةً ولا بقرةً ولا بعيراً إلاّ لمأكلة ، وسوف تمرّون بأقوام قد فرغوا أنفسهم في الصّوامع ، فدعوهم وما فرغوا أنفسهم له .. »(٢) .

لقد أباح الإسلام قتال المحاربين فقط ، ومنع قتل النّساء والأطفال والشّيوخ .. وأخلاقه لا تراهن على الانتصار في الحرب بوسائل الغدر والظّلم والتّصرّفات الوحشيّة ، والأحداث الهمجيّة ، إنّا الغاية أن تنتصر مبادئ الإسلام الإنسانيّة .

ومن آداب الإسلام في الجهاد: عدم التّمثيل، أو الإحراق بالنّار، أو تجويع الأعداء، أو إرهاب الأسرى .. لقد رفض وللله التّمثيل بسهيل بن عمرو، عندما اقترح

<sup>(</sup>٣) الكامل في التّاريخ ٢٢٧/١ ، الطّبري ٢٢٧٣ ، هذه آداب الإسلام منذ بدء فتوحه سنة ١١ هـ = ٣٣٦ م وما جرى في أوربة ـ وياسم الكنيسة ـ بعد ذلك بألف عام وأكثر ، بما عرف بحاكم التّفتيش ، أو التّحقيق ، لن نعلّق عليه بشيء و بل نورد قول ول ديورانت في قصّة الحضارة ٢٠٦٠١ : « فلا بدّ لنا أن نضع محاكم التّحقيق في مستوى حروب هذه الأيّام واضطهاداتها و ونحكم عليها جميعاً بأنّها أشنع الوصات في سجلّ البشرية كلّه ، وبأنّها تكشف عن وحشيّة لانعرف لها نظيراً عند أي وحش من الوحوش » .

بعضهم أن ينزعوا ثنيتي سهيل ، فيدلع لسانه ، حتَّى لا يقوم خطيباً ضدَّ الإسلام (١٠) ، وقال : « استوصوا بالأسرى خيراً »(٥) ، فَخُصَّ أسرى بدر بأفضل ما لدى المسلمين من الطَّعام .

ومن الآداب ضرورة إعلان الحرب قبل البدء بالقتال ، للابتعاد عن الخداع والخيانة .. مع تحريم الإجهاز على الجريح ، وجعله مريضاً يقتضي إسعافه ، وتجب معالجته والحفاظ عليه ، فآلامه توجب العطف والشَّفقة والرَّحة .

وكان عمر بن الخطّاب رضي الله عنه إذا بعث أمراء الجيوش أوصاهم بتقوى الله ، ثمّ يقول عند عقد الألوية : « بسم الله ، وعلى عون الله ، وامضوا بتأييد الله بالنّصر ؛ فو قمّا النّصرُ إلاّ مِنْ عِنْدِ الله فه (٢) ، وبلزوم الحقّ والصّبر ، فقاتلوا في سبيل الله من كفر بالله : ﴿ وَلا تَعْتَدُوا إِنَّ اللهَ لاَ يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ ﴾ (٧) ، ولا تجبنوا عند اللّقاء ، ، ولا تَمَثّلوا عند القدرة ، ولا تسرفوا عند الظّهور ، ولا تقتّلوا هَرِماً ولا امرأة ولا وليداً ، وتوقّوا قتلهم إذا التقى الزّحفان ، وعند حُمَّة النّهضات (٨) ، وفي شَنّ الغارات ، ولا تعتَلُوا عند الغنائم ، ونزّهوا الجهاد عن عَرَض الدّنيا ، وأبشروا بالرّباح بالبيع الذي بايعتم به ، وذلك هَوَ الفوزُ العظيم » (٩) .

وكتب عمر رضي الله عنه إلى سعد بن أبي وقّاص : « .. وترفّق بالسامين في ١٥

<sup>(</sup>٤) ابن هشام ۲۹۳/۲

<sup>(</sup>٥) ابن هشام ۲۸۲/۲

<sup>(</sup>٦) [ آل عمران : ١٢٧٣ ] : ﴿ وَمَا جَعَلَهُ اللهُ إِلاَّ بُشْرَى لَكُم وَلِتَطْمَئِنَّ قُلُوبُكُم بِهِ وَمَا النَّصْرُ إِلاَّ مِنْ عِنْدِ اللهِ العَزيز الْحَكِيم ﴾ .

 <sup>(</sup>٧) [ البقرة : ١٩٠/٢] : ﴿ وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ ال

<sup>(</sup>A) أي شدّتها ومعظمها ، في ( اللّسان : حم ) : وحمُّ الشّيء : معظمه ، ثمَّ أورد اللّسان حديث عمر رضي الله عنه .

<sup>(</sup>١) عيون الأخبار ١٠٧/١ ، ابن الجوزي : ٧٥

سيرهم ، ولا تجشّمهم والسّفر يتعبهم ، ولا تُقصِّ بهم عند منزل يرفق بهم ، حتَّى يبلغوا عدوَّهم والسّفر لم ينقص قوَّتهم " فإنَّهم سائرون إلى عدوِّ مقيم جامِّ الأنفس والكراع (١٠٠) ، وأقيم بمن معك في كلِّ جمعة يوماً وليلة " حتَّى تكون لهم راحة يُجمّون (١١١) فيها أنفسهم ، ويَح منازلهم عن قرى أهل الصُّلح والدِّمَّة ، فلا يدخلها من أصحابك إلاَّ من تثق بدينه ، ولا ترزأ أحداً من أهلها شيئاً ، فإنَّ لهم حرمة وذمَّة " ابتُليتُم بالوفاء بها ، كما ابتُلوا بالصّبر عليها ، فما صبروا لكم وفُّوا لهم " ولا تستنصروا على أهل الحرب بظلم أهل الصّلح » .

المينزات القيتاليّة للجندي المسلم: اعتنى المسلمون بصحّة أبدانهم وسلامتها ، فالمؤمن القويُّ خير وأحب إلى الله من المؤمن الضَّعيف ، وحضَّ عَيِّكَةٍ على السبّاحة والرّماية وركوب الخيل ، « فارموا واركبوا ، وإنْ ترموا أحب إليَّ من أن تركبوا ، ألا إنَّ القوَّة الرَّمي ، ومن ترك الرَّمي بعدما علمه ، فإنَّا وي نعمة كفرها » .

وكانت خفَّة حركة الجندي المجاهد ، نتيجة طبيعيَّة لكال تدريبه وشجاعته وخفة سلاحه ، وإيانه بعقيدته ، أمَّا الانضباط فقد كان المسلم المجاهد على درجة كبيرة من الانضباط والطَّاعة وحبِّ النِّظام ، قال خالد بن الوليد رضي الله عنه عندما عزل عن قيادة جيوش الشَّام : « سمعاً وطاعة لأمير المؤمنين ، والله لو ولَّى عليَّ الفاروق امرأة لسمعت وأطعت »(١٢) .

الأَسْلِحَةُ: يقول عنزٌ وجلٌ: ﴿ وَأَعِدُوا لَهُم مَا ٱسْتَطَعْتُم مِنْ قُوةٍ .. ﴾ ، [الأنفال: ١٠/٨] ، والتَّنكير الَّذي في كلمة (قوَّة) يفيد استغراق الجنس ، ويجعل إرادة التَّطور في مفهوم القوَّة باختلاف العصور واجبة . كا توجب الآية تقصِّي الاستطاعة

<sup>(</sup>١٠) الكراع: الخيل، وجام: كثير، (اللَّسان: جمم).

<sup>(</sup>١١) يجمُّون : يريحون ، الْجَمَّام ( بالفتح ) : الرَّاحة ، ( اللَّسان : جمم ) .

<sup>(</sup>١٢) ومن الانضباط عدم التُّعدِّي على غير السلمين ، أو على أموال سكَّان البلاد المفتوحة وأملاكهم .

إلى أبعد مداها لإعداد الوسائل الصّناعيّة والفنّيّة لإنتاج القوّة ، وذلك ما أدركته العقليّة الإسلاميّة حين رأت شيئاً جديداً ، وواجهت أمراً واقعاً لا سبيل إلى دفعه إلا بوسائله ، فانصرفت إلى إعداد جيوش لها كل ما للجيوش الحديثة من صفات الطّاعة والنّظام وآلات القتال ، وإلى إعداد أساطيل بحريّة كالّتي يملكها البيزنطيّون وأجود .

والآية : ﴿ وَأُعِدُّوا لَهُمْ .. ﴾ تقرر أيضاً أمرين اثنين :

\_ قانون الدِّفاع الاستراتيجي ، ويرسمه الإعداد والتَّسليح والتَّدريب ، للحفاظ على الوجود .

ـ الوقاية السّلميَّة ، لأنَّ القوَّة تردع الأعداء ، فالقويُّ لا يطمع بالقوي ، إنَّا يغريه الضَّعيف استجابة لشريعة الغاب الَّتي غلبت على الطَّبائع البشريَّة ، إنَّ التَّوازن يؤلِّف عنصراً رئيسيّاً للتَّخفيف من المواجهة والصَّدمات ، بل يلغي الحروب أحياناً ، لأنَّ ، نتائج المعركة غير مضونة إذا قامت ضدَّ دولة قويَّة ومسلَّحة ، في حين يسهل اجتياح الدَّولة الضَّعيفة الَّتي لا تقدر على النَّفاع ، لأنَّها تخلَّت عن الإعداد والتَّهيُّو (١٣) .

استعمل الجندي العربي المسلم الدّرع ، وهي إمّا من صفائح من الحديد ، فتسمّى عند ذلك ( لأُمَة ) ، وإمّا أن تكون من زرد الحديد ، فتدعى ( الزّرد ) ، ولبس الخوذة ، وهي بيضة الحديد الّتي تغطّي الرّاس ، والتّرس للوقاية من ضربات السّيوف ، ، ،

ومن الأسلحة الفرديَّة: السَّيف والرَّمح، والدَّبُوس، والطَّبر (١٤)، والفاس، والخنجر.. والقوس والسَّهام.

قال عمرُ بن الخطّاب رضي الله عنه لعمرو بن معديكرب : أخبرني عن السّلاح ، قال : سَلُ عمَّا شئت منه ، قال : الرَّمح ؟ قال : أخوك وربّما خانك ، قال : النّبل ؟ قال : منايا تخطئ وتصيب ، قال : التَّرْس ؟ قال : ذاك المِجَنَّ وعليه تدور المدّوائر ، ٢٠

<sup>(</sup>١٣) والطَّاقة النَّوويَّة اليوم ، شتَّان بين وجودها بيد المعتدي الظَّالم ، وبين وجودها بيد الرَّادع السالم .

<sup>(</sup>١٤) الطّبر، أو الطّبرزين: سلاح يشبه الفأس أو البلطة ، برأس نصف مستدير:

قال : الدِّرع ؟ قال : مَثْقِلة للرَّاجِل ، مُتْعِبَة للفارس ، وإنَّها لحصن حصين ، قال : السَّيف ؟ قال : هنالك (١٥٠) .

أمّا الأسلحة الجماعيّة ، فنها : القسي الثّقيلة ، والجمانيق ، والدّبّابات ، وسلالم وأبراج الحصار ، والحسك الشّائك .. وكانت الجمانيق أعظم الآلات الحربيّة الهجوميّة ، وأشدّها تأثيراً ولا سيّا في الحصار ، إذ هي بمثابة مدفعيّة التّدمير في عصرنا الحاضر(١٦) ، ومنها مجانيق قذف الحجارة ، وتعمل على مبدأ الزّيار ، أو الثّقل المعاكس ، أو على مبدأ المقلاع ، لقد صنع سلمان الفارسي رضي الله عنه أثناء حصار الطّائف منجنيقاً ، وعني عمر رضي الله عنه بصناعة الجانيق ، حتى كان لدى الجيش الإسلامي الّذي فتح فارس عشرون منجنيقاً ، وكذلك جيش خالد وأبي عبيدة الّذي فتح الشّام ، كان مزوّداً فارس عشرون منجنيقاً ، وكذلك جيش العاص الجانيق بعد نزوله في الفسطاط من أرض مصر .

واهم الأمويون بصناعة المجانيق ، حتى استطاع الحجّاج بن يوسف الثّقفي صنع منجنيق أساه ( العَرُوس ) يحتاج إلى خمس مئة رجل لخدمته والعمل عليه ، وقد سلّم عدداً من هذه المنجنيقات إلى ابن عمّ محمّد بن القاسم الثّقفي ، ففتح بها مدينة الدّيبُل ( كراتشي حاليّاً ) سنة ٨٩ هـ = ٧٠٧ م ، وعدّة مدن في وادي السّند (١٧) .

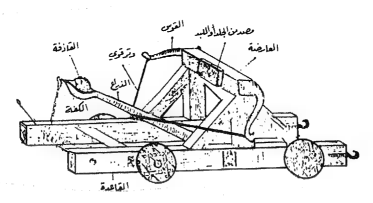
وما إن بدأ القرن الثّاني الهجري ، حتّى أصبح المنجنيق شائع الاستعال عند المسلمين ، وخصوصاً في حصار المدن ، ثمّ صار في نهاية الأمر سلاحاً عاديّاً لدى العبّاسيّين ، اللّذين استخدموه في أغلب معاركهم ، وخصوصاً ( عمورية ) سنة ٢٢٣ هـ = ٨٣٧ م .

٢ وكان الجند المسلمون يكبّرون ويتلون الآيات الكريمة أثناء رميهم بالمجانيق ، فإذا

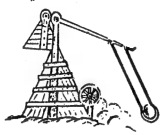
<sup>(</sup>١٥) عيون الأخبار ١٢٩/١ ، وهنالك : أي هنالك السَّلاح الَّذي يُحارب به .

<sup>(</sup>١٦) للتَّوسُّع ( الحياة العسكريَّة عند العرب ) . د . إحسان الهندي ، طبع وزارة الثَّقافة ، دمشق ١٩٦٤ م .

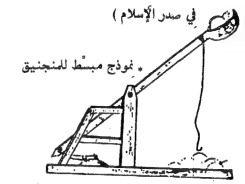
<sup>(</sup>١٧) الفتوحات الإسلاميَّة بعد مضي الفتوحات النَّبويَّة ، أحمد بن زيني دَحُلان ، طبعة المطبعة الحسينيَّة في مصر.



\* منجنيق لقدف الحجارة يعمل على مبدأ ( الزّيار ) ، ( عن كتاب : الفن الحربي



\* رَمْيُ الأحجار بالمنجنيق (مقتبس عن جامع التواريخ لرشيد الدين) ، الجانيق المقلاعية ، و يمكنها الدوران ٥٦٥ (أي دورة كاملة ) قبل رمي المقدوف





\* الدَّبَّابة العربيَّة (عن السِّلاح في الإسلام) لاحظ الكَبْشُ المعلِّق داخل الدَّبَّابة كان المنجنيق يقذف الحجارة ، قالوا : ﴿ وَأَمْطَرُنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِنْ سِجِّيلِ مَنْضُودٍ ، مُسَوَّمَةً عِنْدَ رَبِّكَ وَمَا هِيَ مِنَ الظَّالِمِينَ بِبَعِيدٍ ﴾ ، [هود: ٢/١٨ و ٢٨] ، وإذا كان المنجنيق يقذف النَّفط والنَّار ، قالدوا : ﴿ وَأَعْتَدْنَا لَهُمْ عَذَابَ السَّعِيرِ ﴾ ، [المثلك: ٢٧/٥] ، ﴿ فَأَعْتَرَفُوا بِذَنْبِهِمْ فَسَحْقاً لأصْحَابِ السَّعِيرِ ﴾ ، [المثلك: ٢٧/١] .

وليس المنجنيق هو السّلاح الوحيد الّذي صنعه وطوَّره المسلمون ، فالدَّبَّابة أيضاً ، والَّتي هي برج من الخشب الصُّلب مغلَّف باللَّبود والجلود المنقوعة في الْخَلِّ كي لا تحترق ، وتثبَّت على قاعدة خشبيَّة لها عجلات ، فإذا أراد الحاربون العمل بها ، وضعوها أمامهم متَّخذين منها درعاً يقيهم سهام الأعداء وحجارتهم ، أو جلسوا في جوفها ودفعوها وهم بداخلها حتَّى يصلوا إلى جدار الحصن لينقبوه بما يحملونه من أدوات ، بينا يقيهم سقفها مَّا يرشقهم به الأعداء .

وزادوا حجمها حتَّى اتَّسعت لأكثر من عشرة رجال ، وقوَّوا سقفها وجوانبها الأكثر تعرَّضاً لنبال العدو وحجارته بالخشب السَّميك ، والحديد والرَّصاص ، وجعلوا لها باباً متفصلاً عكن إذا فُتِحَ أن يسند إلى حافَّة السَّور ، ويشكِّل قنطرة عرَّعليها الجنود الَّذين كانوا محتبئين في جوف الدَّبَابة إلى داخل السُّور ، خلال الفتحة الَّتي نقبوها .

السُّور علوا في الدَّبَّابات سلالم معترضة ، تنتهي في أعلاها إلى شرفات تقارب السُّور في الارتفاع ، حتّى إذا اقتربت الدَّبَّابة من السُّور ، ولم يستطع سدنتها خرقه ، صعدوا إلى الشُّرفات ، ومدّوا السَّلالم والقناطر الّتي توصلهم إلى داخل القلعة باستعلاء السُّور .

وكانوا عمدون بالرَّمي بالجانيق ، ثمَّ تتقدَّم الدَّبَابات للاقتحام ، وفطن المسلمون إلى أهيَّة ( سلاح المهندسين ) فرافق الدَّبَابات عدد من الجند الفَعَلة ، حيث كان هؤلاء يكلَّفون بردم الجنادق ، وإزالة الحواجز الَّتي تعيق سير الدَّبَابات قبل وصولها إلى السَّور (١٨) .

<sup>(</sup>١٨) أَهُم معركة إسلاميَّة استُخْدِمَت فيها الدِّبَّابات استخداماً جيِّداً ، هي معركة عموريَّة ، حيث أمر المعتصم =

وعلَّق المسلمون ( الكَبْشَ ) (١٩) بوساطة سلاسل قويَّة تجري على بَكر بسقف الدَّبَّابة أو البرج الخصَّص لحمله ، فإذا أراد الجند هدم سور قلعة أو بابها ، قرَّبوا رأس الكبش منه ، ثمَّ أخذوا في أرجحته إلى الأمام والخلف بالقوَّة كلِّها " حتَّى تنهار بعض حجارة السُّور من تأثير اصطدام رأس الكبش بها ، وعندها يعمدون إلى توسيع هذا الْخَرْق ودعمه لكي لا ينهار على المجاهدين عند مرورهم من خلاله .

وعرف المسلمون الأبراج وسلالم الحصار ، والحسك الشّائك ، وهو قطع من الحديد أو الخشب ، لها عدد شعّب يبقى منها سن - أو أكثر - مرتفع كيفا وقعت على الأرض ، وهي تطرح حول المعسكرات لعرقلة خيل العدو حين تقدّمها أو تسلّلها ليلا ، وأوّل من استعمل الحسك الشّائك في الإسلام رسول الله عَيْسَةُ عندما حاصر الطّائف (٢٠) .

وصنع العرب المسلمون المكاحل ( المدافع ) ، وهي أنابيب ترسل فيها المقذوفات بفعل ضغط البارود المشتعل ، والبارود اختراع صيني اقتبسه العرب منذ أيّام الرَّشيد ، وبلغت دقّة الصَّنع والاستخدام لهذا السِّلاح أقصاها زمن الماليك .

رُقَبُ الْجَيْش: كان على كلِّ عشرة من الْجُنْد عريف ، وعلى كلِّ عشرة من العرفاء نقيب ، وعلى كلِّ عشرة من النَّقباء قائد ، وعلى كلِّ عشرة من القادة أمير ، ثمَّ القائد ، الأعلى للجند ، وكان رسول الله عَلِي القائد الأعلى للجند في غزواته ، وربَّا أسند القيادة إلى غيره في سراياه وبعوثه ، وعندما اتَّسعت رقعة الدَّولة اختار الخلفاء القوَّاد

بصنع عدد كبير من الدّبابات تتسع كلّ منها لعشرة رجال ، يدحرجونها فوق الجلود باتّجاه السور ، وأمر مفارز الفَعَلَة بأن تردم الخندق الحيط بسور عموريّة بجلود الغنم المملوءة تراباً ، كي يمكن الدّبّبابات من الوصول إليه ، وكلف مفارز الرّجالة بحاية من في الدّبابة وحماتها الفعلة أيضاً .

<sup>(</sup>١٩) الكَبْشُ: عمود مستدير من الخشب بطول يقارب عشرة أمتار ، يحمل في مقدّمته رأساً من الحديد ، أو الفولاذ ، على شكل رأس الكبش تقريباً ، ولذا سُمّي بهذا الاسم .

<sup>(</sup>٢٠) إمتاع الأسماع المقريزي ١٨٨١

من عرفوا بالشَّجاعة والقدرة والإقدام وحسن التَّدبير ، فلمعت أساء خالد بن الوليد ، وعكرمة بن أبي جهل ، والمهاجر بن أبي أُميَّة ، وعرفجة بن حارثة البارقي .. في سماء حروب الرِّدَة ، ولمعت أسماء المثنى بن حارثة الشَّيباني ، وسعد بن أبي وقَّاص ، والنَّعان بن مقرِّن المزني في سماء العراق وفارس ، وأبي عبيدة بن الجرَّاح ، وشرحبيل بن حَسنة في سماء بلاد الشَّام ، وأسماء عمرو بن العاص ، وعبد الله بن سعد بن أبي سَرُح ، وعقبة بن نافع في سماء الشَّمال الإفريقي ، وطارق بن زياد وموسى بن نصير ، والسَّمح بن مالك الخولاني ، وعبد الرَّحن الغافقي في سماء إسبانية وفرنسة ، وحمَّد بن القاسم الثَّقفي في سماء السَّند ، وقتيبة بن مسلم الباهلي في ما وراء النَّهر ، وفي قلب الصِّين .

ا طُرُقُ القِتَال : كان نظام القتال عند العرب في الجاهليَّة ( الكَرَّ والفَرُّ ) ، فكلَّما كرُّوا وتكسَّرت هجاتهم فرُّوا ليجتمعوا ثانية ، ويعاودوا الكَرَّة ..

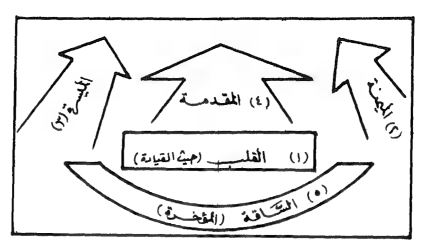
وفي معركة بدر الكبرى ، فوجئت قريش بنظام الصَّف : ﴿ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ اللَّهِ يَحِبُّ اللَّهِ يَتَعِبُ اللَّهِ يَقَاتِلُونَ فِي سَبيلِهِ صَفّاً كَأَنَّهُمْ بَنْيَانٌ مَرْصُوصٌ ﴾ ، [ الصّف : ٢/٦١ ] .

وخاض خالد بن الوليد معركة اليرموك بنظام الكراديس (٢١) ، وقسَّم الجيش إلى : ما قلب فيه القيادة ، ومَيْمَنَة ، ومَيْسَرة ، ومقدِّمة ، وساقة (٢٢) ( مؤخِّرة ) ، ومن هنا جاء اسم ( الخيس ) للجيش ، أي خمس قطع (٢٢) .

<sup>(</sup>٢١) الكُرْدوس : القطعة من الخيل العظيمة ، والكراديس : الفِرَق منها ، وكَرْدَسَ القائد خيله أي جعلها كتيبة كتيبة ، ( اللَّسان : كردس ) .

<sup>(</sup>٢٢) في اللَّسان ( سوق ) : وفي صفة مشيته ﷺ ، كان يسوق أصحابه أي يقـدّمهم ويمشي خلفهم تواضعـاً ، ولا يدع أحداً يمشي خلفه ، وساق الجيش : مؤخّره .

<sup>(</sup>٢٣) وفي رأي : كان يأخذ الأمير خمس الغنية ، فسمَّى خيساً .



- تنظيات الخيس

ومًا يذكر ، أنَّ نظام استطلاع أخبار العدو وأحواله وروحه المعنويَّة كان معروفاً ، فأرسلت العيون مثلاً إلى بيزنطة متنكِّرين في ثياب التَّجَّار أو الأطبَّاء ، فرصدوا تحرُّكات العدو من قرب ، واستطلعوا نيَّاته .

كا عرف جيش المسلمين (كلمة اللّيل) ، أي كلمة السّر للتّعارف ليلا ، وغالباً ما كان الصّحابي محمّد بن مسلمة الأوسي الأنصاري ، أيّام رسول الله عَلَيْتُم صاحب الحرس ، اللّيلي ، والمشرف على أمن معسكر المسلمين ليلاً .

صننوف جُنُودِ الْجَيْشِ واختصاصاتهم : نجد في الجيوش البريّة : الْمُشاة (الرَّجَّالة) ، يحملون السَّيوف والرِّماح والحراب والقيبي والسِّهام ، ويرتدون الدَّروع والخَوّذ ، ولعب المشاة دوراً بارزاً وهاماً في فتوح الشَّام والعراق ، والْخَيِّالة : الفَرْسان على خيولهم ، واعتنى عمر بن الخطّاب رضي الله عنه عناية فائقة بخيول الجيش ، حتى ، راقب تمريناتها في حمى الخيل القريب من المدينة المنوّرة ، وعلى كاهل الفرسان كان الاستطلاع ، والإغارة ، واستثمار النَّصر ، والنَّشَّابة : وهم رماة السِّهام ، ومن واجباتهم الدّفاع عن المراّت الإجباريّة الهامّة ، والتَّمهيد للقتال ، والحماية .

وهم اللّذين كانوا ينشرون حسك الحديد ، مع تحديد دروب خاصّة يتركونها دون فرش " لاستخدامها عند القيام بهجات معاكسة إذا سمحت لهم الظُروف بذلك (٢٤) ، فرش " لاستخدامها عند القيام بهجات معاكسة إذا سمحت لهم الظُروف بذلك رائع ورماة المجانيق : ومهمّتهم التَّمهيد بالرِّمايات التَّدميريَّة أو الْمُحْرِقة ، والعَيَّارون : وهم رماة الحجارة " أو قطع الحديد والرَّصاص من المقاليع ، والنَّفاطون : الَّذين يرمون النَّفط على معدًات العدو ، والأطباء والمضّدون والنَّقَالون : للاعتناء برجال الجيش ورواحله ، فمنذ آيًام رسول الله عَلِيَّة عُرِفَ المشفى الميداني ، فكانت خيمة رُفَيْدة الأسلميَّة (٢٥) مكاناً لمعالجة الجرحي " وإصلاح شؤونهم .



### ١٠ الأُسطُولُ:

اهم المنيُّون بالتّجارة البحريّة ، فوصلت سفنهم إلى بلدان جنوب شرقي آسية ، وإلى الشّواطئ الشّرقيّة للقارّة الإفريقيّة ، ولم تهتم الأجزاء الأخرى من شبه جزيرة العرب في الجاهليّة بالبحريّة لبداوتها .

ولَمَّا ولِي معاوية بن أبي سفيان الشَّام ، ألحَّ عمر بن الخطَّاب رضي الله عنه في غزو البحر ، وذلك لقرب الرُّوم من السَّواحل العربيَّة ، فكتب عمر إلى عمرو بن العاص واليه على مصر : « صف لي البحر وراكبه ، فإنَّ نفسي تنازعني عليه » ، فكتب عمرو بن العاص مجيباً : « إنِّي رأيتُ خلقاً كبيراً » يركبه خَلْق صغير ، ليس إلا السَّماء

<sup>(</sup>٢٤) الجيش العربي في عصر الفتوحات ، د . إحسان الهندي ، ص ١٤٩ وما بعدها .

<sup>(</sup>٢٥) رَفَيْدَة الأسلميَّة الأنصاريَّة ، عن ابن إسحاق قال : وكان رسول الله عَلِيَّةِ حين أصاب سعداً ـ بن معاذ ـ السَّهم بالخندق قال لقومه : « اجعلوه في خية رُفيدة حتَّى أعود من قريب » ، وكانت امرأة من قبيلة أسُّلم في مسجده المكانت تداوي الجرحى ، وتحتسب بنفسها على خِسْمَسة مَنْ كانت به ضَيْمَسة من المسلمين ، ( أسد الغابة : ١١٠٧ و ١١١ ) .

والماء ، إن ركد خرق القلوب ، و إن تحرَّك أزاغ العقول ، يزداد فيه اليقين \_ بالنَّجاة \_ قلَّة ، والشُّك كثرة ، هم فيه كدود على عود ، إن مال غرق ، وإن نجا بَرَق »(٢٦) .

قرأ عمر بن الخطّاب رضي الله عنمه كتاب عمرو بن العاص ، فأرسل قراره إلى معاوية واليه على الشّام قائلاً : « والّذي بعث محمّداً عَلَيْنَةٍ بالحقّ لا أحمل فيه مسلماً أبداً ، وبالله لمسلم واحد أحبُّ إليّ ممّا حَوَت الرّوم » .

لم يقف عمر بن الخطّاب هذا الموقف بسبب وصول رسالة عمرو بن العاص من مصر، لقد وقف رضي الله عنه موقفه لأسباب منها: خوفه على أرواح المسلمين، حيث إنّهم ماعهدوا ركوب البحر مقاتلين فيه وأسطولهم فتي حديث ودولة الرّوم البيزنطيّة عريقة في علوم البحار وفنونه، تسيطر بأسطولها القوي على مياه البحر المتوسّط وغزا العلاء بن الحضرمي (٢٧) أمير البحرين، أيّام عمر في البحر، وقد نهاه عن ذلك فأصيب المسلمون على ساحل فارس المقابل للبحرين، فصار عمر لا يأذن لأحد في ركوب البحر غازيا مجاهداً، كا أرسل عمر عَلْقَمَة بن مُجزّز المدلجي (٢٨) في البحر الأحمر في نفر من المسلمين، ليرد غزوة حبشيّة، فأصيب القوم، فأخذ على نفسه عهداً ألا يحمل في البحر أحداً للغزو.

هذا .. ولم يكتمل بناء أسطول الدُّولة العربيَّة الإسلاميَّة ، والغزو في البِحر يحتاج ١٥ إلى استعدادات لإيجاد أسطول قويِّ .

هذه الأسباب مجتمعة كانت غير مشجّعة ، ولكن عمر بن الخطّاب ماعارض في بناء أسطول حربي ، بُدئ إنشاؤه في عكّا ومصر ، لقد أراد التّريّث وحبّنه ، ليتحقّق النّصر

<sup>(</sup>٢٦) تاريخ الخلفاء ، ص ١٥٥ ، وفي اللَّسان بَرَقَ وَأَبْرَق : تهدَّد وتوعَّد .

<sup>(</sup>٢٧) ' ولاَّه رسول الله ﷺ البحرين ، وتوفِّي ﷺ وهو عليها ، فأقرَّه أبو بكر الصَّدِّيق خلافته كلهـا ، ثمُّ أقرَّه عمر بن الخطَّاب ، أُسد الغابة ٧٤/٣ ، الكامل في التَّاريخ ٢٤٩/٢

<sup>(</sup>۲۸) أسد الغابة ۸۷/۲

بأقلِّ خسائر ممكنة ، خصوصاً وعشرات الآيات في كتاب الله المجيد ، تذكر السُّفن والمنشآت الجاريات في البحر كالأعلام (٢١) :

﴿ وَسَخَّرَ لَكُمُ الفُلْكَ لِتَجْرِيَ فِي البَحْرِ بِأَمْرِهِ ﴾ ، [إبراهم: ٢٢/١٤] .

﴿ أَلَمْ تَرَأَنَّ اللَّهَ سَخَّرَ لَكُم مَا فِي الأَرْضِ وَالفُلْكَ تَجْرِي فِي البَحْرِ بِالْمْرِهِ ﴾ ، ٥ [ الحبي : ٢٥/٢٢ ] .

﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ ٱلْجَوَارِ فِي البَحْرِ كَالأَعْلامِ ﴾ ، [ الشُّورى : ٣٢/٤٢ ] .

﴿ اللهُ الَّذِي سَخَّرَ لَكُمُ البَحْرَ لِتَجْرِيَ الفَلْكُ فِيهِ بِأَمْرِهِ وَلِتَبْتَغُوا مِنْ فَضْلِـهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ ، [ الجاثية : ١٢/٤٥ ] .

وعمر رضي الله عنه أدرى بهذه الآيات الكريمة ، ولكن المهم عنده توفير أسباب النَّصر ، وسيحين موعد انطلاق المسلمين في البحر ، ولكلِّ أجَلِ كتاب (٢٠٠) .

ولًا ولي عثمان بن عفَّان الخلافة ، استأذنه معاوية في الغزو في البحر ، فوافق عثمان واشترط عليه : « لا تنتخب النَّاس ، ولا تقرع بينهم ، خيّرهم ، فمن اختار الغزو طائعاً فاحمله وأعِنْهُ » .

استعمل معاوية على البحر عبد الله بن قيس الجاسي ، وفتحت قبرص سنة ٢٧ هـ ، ثمَّ حقَّق الأُسطول الإسلامي نصراً حاسماً سنة ٣١ هـ ، في معركة ذات الصَّواري (اليرموك البحريَّة ) ، بقيادة عبد الله بن سعد بن أبي سَرْح .

<sup>(</sup>٢٩) وردت كامة ( بحر ) ومشتقًاتها أكثر من أربعين مرَّة في القرآن الكريم ، ووردت كامة ( يَم ) في عـدَّة مواضع أيضاً .

<sup>(</sup>٣٠) انظر: حصن بابليون وذات الصُّواري بقيادة عبد الله بن سعد بن أبي سرح ، ص ٥١ وما بعدها .

- . قبرس : فتبحت سنة ٢٧ هـ/٦٤٧ م عندما استعمل معاوية على البحر عبد الله بن قيس الجاسي .
  - رودس: فتحها جنادة بن أبي أميَّة سنة ٥٢ هـ/٦٧٠ م .
- \* الخريطش (كريت ): وصلها جنادة بن أبي أُميَّة الأزدي سنة ٥٥ هـ/٦٧٣ م أيَّام معاوية ، ففتح بعض أجزائها ، وفتحت أجزاء أخرى أيَّام الوليد ، وفتح الجزء الأكبر منها حميد بن معيوف الهمداني أيَّام الرَّشيد ، وأثمَّ الفتح أبو حفص عمر بن عيسى الأندلسي أيَّام المأمون .
  - \* مَالْطَة : فتحت سنة ٢٥٦ هـ/٨٧٠ م أيَّام عبد الله محمد الأغلى ، وجاء فتحها مكِّلاً لفتح صِقِلَّيَّة .
- \* قَوْمَرَة : فتحها سنة ٨٨ هـ٧٠٧ م عبد الله بن قطن الفهري ، خلال ولاية موسى بن نصير لشمالي إفر بقية .
- صيقليّة: أوّل غزو لها كان أيّام عثان بن عفّان سنة ٣٦ هـ/١٥٦ م ، وذلك على يد معاوية بن حديج الكندي الّذي انطلق من شواطئ بلاد الشّام بمئتي سفينة ، وتابع عبد الله بن قيس الفزاري قيادة الأسطول ، ثمّ غزاها عبّاس بن أخيل ( من رجال موسى بن نصير ) ، ثمّ عبد الرّحن بن حبيب الفهري أيّام ١٠ المنصور العبّاسي ، وتكرّر الغزو سنة ١٤٦ هـ/٧٦٧ م ، والفتح الأكبر كان أيّام زيادة الله بن الأغلب بقيادة أسد بن الفرات سنة ٢١٢ هـ/٢٢٧ م .
  - كورسيكة وسردينية: أوّل غزولها كان سنة ٩٢ هـ/٧١٠ م، وتمّ الفتح سنة ٢٢٧ هـ/٨٤٩ م أيّام عبد الرّحن بن الحكم، وسنة ٤٠٦ هـ/١٠١٥ م غزاها مجاهد العامري، وأتّخذ المسلمون من فتوحهم لسردينية قاعدة انطلاق لمهاجمة إيطالية وجنوبي فرنسة.
  - \* جزر الباليار : أوِّل من غزاها موسى بن نصير عندما أرسل ابنه عبد الله فغزا ميورقة ، وتكرَّر غزوها بعد ذلك ، منها أيَّام الحكم بن هشام سنة ١٨٧ هـ ١٩٨ م ، وسنة ٢٠٠ هـ ١٠٨ م ، وفي سنة ٢٩٠ هـ أرسل عبد الله بن محمد الأموي الأندلسي [ ٢٧٥ ـ ٣٠٠ هـ / ٨٨٧ م ] أسطولاً بقيادة عصام الخولاني فأعاد فتح ميورقة ومينورقة ،

وانطلق المسلمون في عرض البحر المتوسّط فاتحين : أقريطش (كريت) ، ورودس ، وكورسيكة وسردينية ، وصِقِلَيَّة ، وقوصرة ، ومالطة ، وجزر الباليار (٢١) .. ومتحرّن الأسطول الأندلسي من الوصول إلى رومة بقيادة مجاهد العامري (٢٢) .

صيناعة السُّفُنِ العَرَبِيَّة: بعث عبد الملك بن مروان إلى عامله على إفريقية حسان بن النَّمان يأمره بإنشاء دار لصناعة السُّفن في تونس • فكانت هذه أوَّل (دار صناعة) متخصصة في الإسلام • وتابع الأمويُّون بناء دور الصّناعة في شتَّى الأمصار العربيَّة • وأهمها تلك الَّتي أُنشئت في جزيرة الرَّوضة بمصر سنة ٥٤ هـ/١٧٣ م ، وأُخرى في بيروت ، وثالثة في صور "" ..

واهمَّ العبَّاسيُّون بإنشاء دور الصِّناعة في أحواض المتوسِّط ، والحيط الهندي .

رزاد إنتاج دور الصناعة القديمة في عهد الفاطميّين ، وأنشئت دور جديدة في كلًّ من القاهرة ، ودمياط ، والإسكندرية ، وطرابلس الغرب ، وسوسة .

كا تولَّى الأُمويُون في الأندلس إنشاء دور لصناعة السَّفن في كلِّ من الموانئ التَّالية : الجزيرة الخضراء ، دانية ، سبتة .. فقوي الأسطول الأندلسي بشكل ملحوظ ، وخصوصاً في عهد الخليفة عبد الرَّحن النَّاص (٢٤) ، حيث قارب عدد سفنه مئتي سفينة ، وأشهر قادة الأسطول الأندلسي أيَّام الموحِّدين أحمد الصَّقِلِّي ، الَّذي انتهت أساطيل المسلمين في أيَّامه إلى مالم تبلغه قبله ولا بعده ، وذلك بتوجيه من السَّلطان يوسف بن عبد المؤمن الموحِّدي .

وأنشأ صلاح الدِّين الأيُّوبي أُسطولاً لمحاربة الصَّليبيِّين ، وخصَّص له ديواناً كبيراً ،

<sup>(</sup>٣١) جزر الباليار شرقي الشَّاطئ الأندلسي في البحر المتوسِّط ، وهي : منورقة ، وميورقة ، ويابسة .

<sup>(</sup>٣٢) انظر مصوّر حوض البحر المتوسّط ، ص : ٣٧١

<sup>(</sup>٣٣) الجيش العربي في عصر الفتوحات ، د . إحسان الهندي ، ص ١٦٤ وما بعدها .

<sup>(</sup>٣٤) عبد الرَّحن النَّاص : ٣٠٠ ـ ٣٥٠ هـ/٩١٢ ـ ٩٦١ م .

عُرِف باسم ( ديوان الأُسطول ) ، وأيّام الظّاهر بيبرس ، أشرف بنفسه في جزيرة الرُّوضة على صناعة قطع الأُسطول .

ولقد صنع العرب المسلمون سفناً خاصّة بالعمل في البحر المتوسّط ، اتّصفت بضخامتها ، صنيعت من خشب الأرز ، الّذي حُمِل إلى دور الصّناعة من جبال لبنان ، أو من الأناضول ، واعتمدت هذه السّفن المسامير في تثبيت ألواحها .

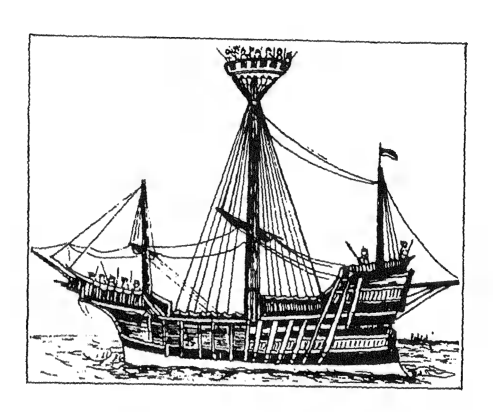
كا صنعوا سفناً خاصَّة بالعمل في البحر الأحمر ( بحر القُلْزُم ) ، والحيط الهندي ، وهي أقلَّ حجاً من السَّفن العاملة في البحر المتوسِّط ، استَقْدِم خشبها من صعيد مصر ، اعتمدت الغِراء في تثبيت ألواحها ، وقُطِعَت أشجار من عُمَان ، وجبال فارس ، لصناعة السَّفن العاملة في الحيط الهندي .

أنواع السُّفُن البغت أنواع السُّفن أكثر من ثلاثين نوعاً ، حسب حاجتها وطريقة ١٠ علها ، منها : البوصي ، البارجة ، البطسة ( وكانت تحمل منجنيقاً ) ، الجلاسة ، الحرّاقة ( وكانت قيها أسلحة ناريّة ومجانيق ) ، الحمّالة ( وكانت تحمل الأزواد للرّجال ) الخليّة ، الزّورق ، السّفينة ، السّنبوك ، السّميريّة ، الشّونة ، السّلندي السّباك ، السّناة ، الطّراد أو الطّريدة ، العدوليّة ، العشاري ، العكيري ، العارة ، الغراب ، القارب ، القرقور ، القبق ، الماعونة ، المسطّح وهو من أكبر سفن الأسطول ١٥ الإسلامي ، وغيرها كثير جدّاً .

وكان لكلّ سفينة قائد ( مُقَدَّم ) له القيادة في كلّ ما يختص في البحر في سفينته ، وكان القائد العام للأُسطول يدعى ( أمير البحر ) ، ومنه اشتُق لفظ ( أدميرال ) الأجنبيَّة : Admiral .



nverted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)



« حَرَّاقَة عَرْ بِيَّة

# النَّشَاطَاتُ الاقتصادِيَّةُ

﴿ لَقَدْ كَانَ لِسَبَأَ فِي مَسْكَنِهِمْ آيَةٌ جَنَّتَ انِ عَنْ يَعِينِ وَشِمَ ال كُلُوا مِنْ رِزْقِ رَبِّكُمْ وَآشُكُرُوا لَهُ بَلْدَةٌ طَيِّبَةٌ وَرَبِّ غَفُورٌ ﴾ .

[ سَبَأ : ١٥/٣٤ ]

. مَنْ أَحُيّا أُرضاً مينتة فهي له » .

[ رسول الله عَلَيْهِ ]

### الزّراعة :

عرف عرب الين قبل الإسلام أسلوباً متقدّماً في الرّي ، فبنوا السّدود الّي كان ١٠ أشهرها سد مأرب ، الّذي بني في منطقة جافّة لا تزيد أمطارها على مئة ميليتر ، وهو سدّ تخزيني توزيعي ، تأتيه السّيول فيرتفع مستوى المياه خلف السّدّ ، حيث توزّع الفتحات والقنوات المياه إلى أراضٍ قُدّرت مساحتها بستّة آلاف هكتار ، وهي كافية لحياة تجمّع سكني جيّد .

ولقد هُدِم هذا السَّد لتجمَّع الطَّمي خلفه بكِمِّيَّات كبيرة • ولتمُّلح الأرض الَّي ٥٠ رواها لعدم تنظيم كُيَّات المياه في الرِّيِّ • ولعدم إيجاد مصرف في الوادي الطَّبيعي لصرف كُيَّات المياه الزَّائدة • وبسبب هجات القبائل الَّتي أدَّت إلى إهال ترميم جسم السَّد ، وبسبب الرِّياح الموسميَّة الَّتي تأتي بسيول هائلة ، كسيل العَرِم (١) .

لم يؤخِّر اهمَّامُ المسلمين بنشر الإسلام الزِّراعة وتقدُّمَها ، قال رسول الله عَلِيَّةِ :

<sup>(</sup>١) من محاضرة للدُّكتور محمد نذير سنكري ، معهد التُّراث العلمي العربي ، حلب : ١٩٨٦/٧/١١ م .

« مَنْ أحيا أرضاً مَوَاتاً فهي له »(١) ، وروى البخاري حديثاً نَصَّه : « ما بالمدينة أهل بيت هجرة إلا يزرعون على الثَّلث أو الرَّبع » ، وأعمر عَلِيْلَةٍ أرض خيبر بالنِّصف ، ولَّا رأى عَلِيْلَةٍ يداً خشنة من أثر الْمَرِّ والمِسْحاة (٢) قال : « هذه يَدّ يحبَّها اللهُ ورسوله »(٤) .

وشجّع عمر بن الخطّاب رضي الله عنه الزّراعة في سواد العراق ، لكنّه منعها عن الصّحابة ، لسلامة مسيرة الفتوح والجهاد في سبيل الله .

« وفي زمن الخلفاء الرَّاشدين مُسِحَت الأراضي ، واحتفظت الحكومة بسجلاً بها ، وأنشأت عدداً كبيراً من الطُّرُق وعنيت بصيانتها ، وأقيمت الجسور حول الأنهار لمنع فيضانها ، وكان كثير من أرض فلسطين قبيل الفتح رملاً وحجارة ، فأصبحت خصبة غنيَّة عامرة بالسُّكَّان »(٥) .

## ١٠ الزّراعة أيّام الأُمويّين:

أمر معاوية بن أبي سفيان باستصلاح الأراضي البور ، واهم الأمويُون بتجفيف المستنقعات بين البَصْرة والكوفة ، وبنوا السَّدود في جبال عسير ، كسد عبد الله بن معاوية قرب الطَّائف ، ونهر يزيد بن معاوية يسقي في مدينة دمشق أراضي مرتفعة واسعة يشهد على عناية الأمويين بزيادة الأرض المزروعة (١) ، وكتب عر بن عبد العزيز إلى وَلاَتِه : انظر إلى من قبلك من الأرض فأعطوها بالمزارعة على عبد العزيز إلى وَلاَتِه : انظر إلى من قبلك من الأرض فأعطوها بالمزارعة على

<sup>(</sup>٢) البخاري (حرث ١٥) ، التّرمذي (أحكام ٣٨).

<sup>(</sup>٣) المشحَّاةُ : هي المجرفة من الحديد ، ( اللَّسان : مسح ) .

<sup>(</sup>٤) رواه أنس ، أَشْدُ الغابة ٢٦٩/٢

<sup>(</sup>٥) قصَّة الحضارة ١٥٠/١٣

<sup>(</sup>٦) وشقّوا قنوات كثيرة ، وما يعرف اليوم في البلاد العربيّة ( بالقنوات الرّومانيّة ) ، لم تكن نظاماً رومانيّاً قطّ ، نشأ نظام الأفلاج في الجزيرة العربيّة وفي إيران حوالي سنة ٢٥٠٠ ق.م ، ولقد كان التّركيز الرّوماني ضن خطّ معيّن هو ٥٠٠ ملم .

النّصف ، وإلاّ فعلى الثّلث ، حتّى تبلغ العُشْرَ ، فإن لم يزرعها أحَـدٌ فـامنحهـا ، وإلاّ فأنفق عليها من مال المسلمين ، ولا تُبيرَنّ قبلك أرضاً .

« كتب عمر بن عبد العزيز إلى عبد الحميد بن عبد الرَّحمن (٧) أن انظر الأرض ولا تحمل خراباً على عامر ، ولا عامراً على خراب ، وانظر الخراب فإن أطاق شيئاً ، فخذ منه ماأطاق وأصلحه حتَّى يعمر ، ولا تأخذ من عامر لا يعتمل شيئاً ، وما أجدب من العامر من الْخَرَاج فخذه في رفق وتسكين لأهل الأرض .. »(٨) .

## الزّراعة أيّام العبّاسيّين:

وجّه العبّاسيّون عناية خاصّة لأرض السّواد ، فَعَدّت الدّولة الحافظة على شَقّ القنوات وتجديدها من أعمال الدّولة ، فَوصِلَت مياهُ دِجُلة بالفرات ، وبقيت هذه الأقنية يستفاد منها حتّى أيّامنا هذه .

« كانت الحكومة ـ العبّاسيّة ـ تشرف على قنوات الرّيّ الرّئيسيّة وتتعهدها بالصّيانة والتّطهير ، فأوصلت ماء الفرات إلى أرض الجزيرة ، وماء دجلة إلى أرض فارس ، وشُقّت قناة كبيرة بين النّهْرَيْن التّوامّيْن عند بغداد ، وكان خلفاء الدّولة العبّاسيّة الأوّلون يشجّعون الأعمال الخاصّة بتجفيف المستنقعات " وتعمير القرى الخرّبة والضّياع الّي هجرها سكّانها ، وكان الإقليم المحصور بين بخارى وسمرقند يُعَدّ في أثناء القرن العاشر ( إحدى الجنّات الأرضيّة الأربع ) " وكانت الثّلاث الأخرى هي جنوبي فارس " وجنوبي العراق ، والإقليم المحيط بدمشق في بلاد الشّام "() .

لقد حض ابو يوسف القاضي هارون الرّشيد (١٠) على تشييد الجداول الجديدة على

 <sup>(</sup>٧) أبو عمر عبد الحميد بن عبد الرّحن بن زيد بن الخطّاب العدوي ، وال من أهل المدينة ، ثقة في الحديث ، استعمله عمر بن عبد العزيز على الكوفة ، توفّي بحرّان نحو ١١٥ هـ/ نحو ٧٣٣ م ، ( الأعلام ٢٨٦/٣ ) .

<sup>(</sup>٨) الْخَرَاجِ ، ص ٩٣

<sup>(</sup>٩) 'قصّة الحضارة ١٠٧/١٣

<sup>(</sup>١٠) « فكّر هارون الرّشيد في حفر قناة تربط البحرين المتوسّط والأحمر في موضع قناة السّويس ، =

نفقة الدَّولة الخاصَّة ، بغية تحسين الزَراعة وتوسَّعها ، مع تنظيف الجداول الموجودة وترميها ، كا أوص بتشكيل شرطة نهريَّة ذات كفاءة ممتازة (١١١) ، لذلك أنشأ العبَّاسيُّون ديواناً خاصاً لهذه الأُمور ، عرف ( بديوان الماء ) بلغ عدد المشتغلين فيه عدَّة آلاف .

قال وليم ويلكوكس المهندس الله زار العراق إبّان الانتداب البريطاني: «إنّ على الخلفاء في ريّ الفرات ، يشبه أعمال الرّي في مصر والولايات المتّحدة الأمريكيّة وأسترالية في هذا العصر (١٢).

كَا خَفَّضُوا مِبْلِغُ الْخَرَاجِ على الفلاَّحين بين آونـة وأُخرى تشجيعـاً لهم ، وزيـادة في دخلهم ورفاهيتهم .

و « حرروا رقيق الأرض من عبودية الإقطاع »(١٣).

ر ومن المناطق الزَّراعيَّة الهامَّة خراسان وبلاد ما وراء النَّهر ، ففي بُخارى مثلاً : إذا علوت مرتفعاتها لم يقع بصرك من جميع النَّواحي إلاَّ على مغارس تتَصل خضرتها بلون السَّماء ، وكأن السماء مكبَّة زرقاء على بساط أخضر .

## الزِّراعَةُ فِي الأنْدَلُسِ:

عاش سكَّانُ الأندلس في طمأنينة بعد الفتح الإسلامي ، « لم تنعم الأندلس طوال عاش سكَّانُ الأندلس في طمأنينة بعد الفتح العرب (١٤) ، وكانت الحكومة تاريخها بحكم رحيم وعادل ، كا نعمت به في أيّام الفاتحين العرب (١٤) ، وكانت الحكومة تقوم بإحصاء عامٌ للسُّكَّان والأملاك في فترات منظّمة ، وكانت الضّرائب معقولة إذا

وخطّطها ، ولكن يحيي البرمكي لم يشجّعه على حفرها لأسباب لانعرفها ، ولملها أسباب ماليّة » ، قصّة الحضارة ١٠٩/١٣

<sup>(</sup>١١) انظر فصل ( في الجزائر في دجلة والفرات والغروب ) ، الخراج ، ص ٩٩

<sup>(</sup>١٢) الإسلام في حضارته ونظمه ، أنور الرِّفاعي ، ص ٢٨٠

<sup>(</sup>١٣) قصّة الحضارة ٢٩٣/١٣

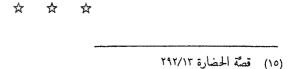
<sup>(</sup>١٤) القول لستانلي لين بول .

قورنت بما كانت تفرضه عليهم رومة وبيزنطة »(١٥) ، لذلك نشطت الزّراعة وجعلوا لمياه وازدهرت ، لقد جعل المسلمون جبال الأندلس مدرّجات صالحة للزّراعة ، وجعلوا لمياه الثّلوج مستودعات ضخمة للرّي ، ومّا يذكر أنّ صقر قريش ( عبد الرَّحن الدّاخل ) ، أدخل أوَّل شجرة نخيل إلى أُوربّة ، وأدخل المسلمون إلى أوربّة أيضاً : الأرز ، والحنطة السّوداء ، والموز ، والبرتقال واللهون ، والسّفرجل ، والقطن ، وقصب السّكر ، والفستق الحلي ..

وكانت زراعة الكروم من الأعمال الكبرى في بلاد الأندلس ، وأحمالت حدائق المُخضَر ، وغياض الزَّيتون ، وبساتين الفواكه مساحات من الأندلس ـ وخصوصاً حول قرطبة وغَرْناطة وبلنسية ـ جنَّات على الأرض ، كا استحالت جزيرة ميورقة التي فتحها العرب المسلمون في القرن الثَّامن الميلادي بفضل علمهم بالزِّراعة ، وعنايتهم بها ، ، ، فردوساً مليئاً بالفاكهة والأزهار ، تشرف عليها أشجار النَّخيل الَّتي سُمِّيت الجزيرة باسمها فما بعد .

ومن الكلمات العربيَّة الزِّراعيَّة الَّتي دخلت الإسبانيَّة واللُّغات الأُوروبيَّة :

Aceituna : حبُّ المسك ، Acebibe : النَّريب ، Abelmosco : الزَّيت ، السَّاقية ، Alazan : الحَصان ، Acequia : الرَّيتونة ، Aceituna : السَّاقية ، Aceituna : السَّكِّر ، Karaffe : العُرَّافية ، Zucker : عصير اللَّيون ، الْحَبَىق ، Zucker : السَّكِر ، Bananen : النَّارنج ، البرقوق ( المشمش ) ، Bananen : بنان الموز ، Orange : النَّارنج ، Spinat : الأرض شوكي ، Reis : الأرز ، Artischoken : الشَّربية ، Kattun : القطن ..





\* خَارًان ماء بُني في القرن التّاسع الميلادي قرب القيروان

### الصِّناعَة :

كانت الصّناعة في الجاهليَّة بسيطة ، تُرِكت للعبيد ، وازدهر منها في الين صناعة الرّماح والسّيوف والمجانيق (١٦) .

وحض رسول الله عَلَيْكُم على تصنيع السّلاح بأيد وطنيّة عربيّة ، عن علي رضي الله عنه ، قال : كانت بيد رسول الله عَلَيْكُم قوس عربيّة ، فرأى رجلا بيده قوس فارسيّة ، فقال : « ماهذه ؟ ألقها ، وعليكم بهذه وأشباهها ، ورماح القنا ، فبها يزيد الله لكم في الدّين ، ويكن لكم في البلاد »(١٧) ، لقد خصّ القوس العربيّة ، لأنّ رقعة الدّولة العربيّة الإسلاميّة كانت جزيرة العرب فقط ، فروح الحديث الشّريف تحضّ على العربيّة الإسلاميّة كانت جزيرة العرب فقط ، فروح الحديث الشّريف تحضّ على د تصنيع السّلاح بأيد وطنيّة ، ورفض المستورد منه ، والمهم تصنيعه في أرض الإسلام ، وعدم الإعجاب والتّعظيم ، والاعتاد على الأجنبي المستورد .

<sup>(</sup>١٦) جاء في كتب التَّاريخ : « ولم يشهد حُنيناً ولا حصار الطَّائف عروة بن مسعود ، ولا غَيْلان بن سلمة ، كانا بِجَرَش ـ وهي مدينة عظيمة في الين ـ يتعلَّمان صنعة السَّبَّابات والجَانيق والضَّبُور ، والضَّبُور : السَّبابات التَّبابات التي تقرِّب إلى الحصون لتنقب من تحتها ، ( السَّيرة النَّبويَّة لابن كثير ٢٥٢/٣) .

<sup>(</sup>۱۷) ابن ماجه ، الجهاد ۲۸۱۰ ، ص ۹۳۹

لقد تم تصنيع أوّل منجنيق في الإسلام ، أثناء حصار الطّائف ، وعُنِي عمر بن الخطّاب رضي الله عنه بالتّصنيع الحربي ، الّذي جهّز به جيوش الفتوح في بلاد الشّام ، ومصر ، والعراق .

وتقدّم التّصنيع الحربي أيّام العبّاسيّين ، فحسّنوا المجانيق والـدّبّابات .. وتقدّمت صناعة السّفن وتعدّدت أنواعها ، واستخرجوا المعادن كالندّهب والفضّة من مناجم المغرب ومصر والسّودان والحجاز وكرمان وما وراء النّهر وخراسان ، والحديد من مناجم الشّام وفارس وكرمان ، واللؤلؤ من مياه الخليج العربي ، والعقيق من الين اوالكبريت من غور فلسطين وفارس ، والنّفط والرّصاص من فارس ، والزّئبق والفحم الحجري من مناجم ما وراء النّهر .

### أهمُّ الصِّناعات:

الصِّناعات النّسيجيّة: الحريريّة منها: في فارس والعراق والشّام، ومنه ( الْخزُّ ) وهو النّسيج الحريري النّاع، و ( الدّيباج ) وهو الحرير الموشّى بالقصب .

وكان التَّجَّار الأوربيَّون يقدِّرون منسوجات الدَّولة الفاطميَّة تقديراً يفوق سائر المنسوجات ، و يتحدَّثون وهم مذهولون عن منسوجات القاهرة والإسكندريَّة ، الَّتي تبلغ من الرَّقَّة درجة يستطاع معها أن تمرَّ في خاتم الإصبع .

والكتَّانيَّة : في مصر وفارس .

والمسوفية : في كل أرجاء المدولة ، ولكن فارس امتازت بتصنيع السَّجَّادات الفاخرة ، واشتهرت أرمينية و بخارى بأنواع متيِّزة من البُسَط .

ومن المئناعات المعدنيّة تكفيت المعادن (١٨) ، البرونز أو النّحاس بالذَّهب أو

<sup>(</sup>١٨) النُّدميت هنا: التَّطمير .

الفضَّة ، واشتهرت الموصل بصنع الأدوات النُّحاسيَّة للموائد ، واشتهرت مدينة حَرَّان بصناعة أدوات القياس الدَّقيقة ، كالموازين والأَسْطُرلابات .

ومن الصِّناعات الغذائيّة: السُّكّر في الأهواز وبلاد الشَّام، وماء الورد، والعطور..

واشتهرت بلاد الشَّام ومصر بصناعة الزُّجاج ، الَّذي احتفظ بكلِّ ما كان له من جمال في العهود القديمة ، وازداد دقَّة وبراعة ، ونوافذ المساجد المملوءة بالزُّجاج الملوَّن شواهد على هذه الصّناعة الجيلة ، واشتهرت فارس ومصر بالفَخَّار والخزف ، والمغرب العربي وبلاد الشَّام والعراق بصناعة الجلود .

وفي الأندلس: استخرج العرب المسلمون الحديد والذَّهب والفضَّة والرَّصاص، والقصدير والنحاس والكبريت والياقوت والزَّجاج والإثْمِد (الكُحُل)، وأقاموا في غَرْناطة وطليطلة معامل الحديد والصلب، وكان الفولاذ الأندلسي ذا شهرة عالميَّة، كا اشتهرت طليطلة بالسَّيوف، وقرطبة بالدَّروع وأنشئت في الأندلس أيضاً معامل البُسُط والحرير (١٩)، والفخَّار والزَّجاج والفسيفساء، ودباغة الجلود والصِّياغة، وصناعة البارود والسَّكَر والورق...

القد قدَّم المسلمون إلى العالم الورق الرَّخيص ، واخترع ابن يونس المصري الرَّقَّاص السلمون إلى العالم الورق الرَّخيص ، واخترع ابن يونس المصري الرَّقَاص عبير ساعة المسجد الأُموي وصفاً دقيقاً في أحداث رحلته المشهورة (٢٠) .

إنَّ الصَّناعة العربيَّة الإسلاميَّة في العصور الوسطى - كا تقول زيغريد هونكه - كانت موضع فخر الأوروبي واعتزازه ، فعندما يرى بين يديه سلعة كُتِبَ عليها إنها من

<sup>(</sup>١٩) كان في قرطبة وحدها ( ١٣٠٠٠ ) ستَّاج .

<sup>(</sup>٢٠) انظر الصُّورة ص: ٥٣٦

صنع دمشق أو بغداد ، أو القاهرة أو قرطبة .. تراه يفاخر بها مَنْ حوله ، لأنَّها صناعة عربيّة .

\* \* \*

### التِّجارَةُ:

ازدهرت التّجارة وبلغت أوجها في العصر العبّاسي ، لاتّساع رقعة الدّولة العربيّة ه الإسلاميّة ، ولتنوَّع المنتجات لتنوَّع الأقاليم واختلاف سلعها ، كا سهّلت وحدة النّقد المتداول التّعامل التّجاري ، وسبّب تدفَّق الثَّروات ارتفاع مستوى المعيشة ، ورقيّ الصّناعة وتقدَّمها .

وشجَّع الخلفاء التِّجارة عندما حفروا الآبار، وأقاموا المحطَّات ( الخانات ) على طول طرق القوافل، كا أنشؤوا المنائر في الثَّغور، وأدَّى وصول التَّجَّار المسلمين الأُول ١٠ إلى سواحل إفريقية الشَّرقيَّة، والهند، وسرنديب ( سيلان )، والملايو، والصِّين (٢١) .. إلى تنوَّع السِّلع في أسواق المدن الكبرى، وإلى انتشار الإسلام حيث وصلت قدم التَّاجر المسلم.

### استورد المسلمون من 1

الهند : الذَّهب والقصدير ، والتَّوابل ، والعاج ، والآنية ، وبعض أنواع الثِّياب ١٥ القطنيَّة .

الصِّين : العود والمسك ، والسُّروج ، والحرير .

سرنديب: الياقوت والماس.

أرمينية : البُسُط ، والوسائد الفاخرة ، والجلود .

روسية وما وراء النُّهر: الفِرَاء، وجلود الثُّعالب، والورق.

(٢١) ازدهرت التّجارة في الحيط الهندي ، وبقيت في البحر المتوسّط علاقات ذات صبغة حربيّة مع الأوربيّن .

۲.

الحبشة : العقيق والعاج ، والجلود المدبوغة ، واللآلئ من شواطئ البحر الأحمر الغربيّة . وصدّروا : الشَّعير والحنطة والأرز ، والفاكهة ، والسُّكَّر ، والزَّجاج ، والحرير المنسوج ، والأقشة الصُّوفيَّة والكتَّانيَّة والحريريَّة ، والزَّيت والعطور كاء الورد . وزيت البنفسج ..

وازدهرت تجارة الأندلس مع أوروبّة والمغرب العربي ، فصدّرت الـذّهب والفضّة
 والحرير والسّكّر .

وازدهرت تجارة المغرب مع حوض النّيجر ، حيث تجارة الملح والعاج والمعادن الثّمنة ..

**☆ ☆ ☆** 

### ١٠ طُرُقُ الْمُوَاصِلات :

لقد جابت قوافل المسلمين البلاد ، ومخرت سفنهم عباب البحار ، فوصلوا الصّين ، والدَّائرة القطبيَّة الشَّماليَّة ، ومفاوز الصَّحراء الكبرى .

وبالإضافة إلى طرق البحريَّة الَّتي كانت تربط موانئ الجزيرة العربيَّة ببلاد الشَّام ومصر والعراق ، أصبحت الطَّريق الرَّئيسيَّة تبدأ من بغداد ، وتتَّجه شرقاً إلى خراسان البُنجاب ، ومنها إمَّا جنوباً إلى الهند ، وإمَّا أن تتابع شرقاً حتَّى الصِّين . ومن بغداد إلى بلاد الشَّام غرباً فصر ، ومنها على طول شواطئ المتوسِّط حتَّى المغرب ، تتفرَّع عنها طرق باتِّجاه مدن الشَّال الإفريقي الهامَّة .

وكانت على طول هذه الطَّرق البرِّيَّة \_ وهي غالباً طرق البريد أيضاً \_ خانات للمسافرين ، لتأمين حاجاتهم من طعام ونوم ، والعناية بدوابهم وبضائعهم " وأهمَّ هذه الخانات ماكان عند ملتقى الطُرق " حيث يجد التَّجار فيها ( الكاتب بالعدل ) مثلاً " ليحرِّر عقود البيع والإيجار .

أما الطُّرق البحريَّة فقد كانت عبر البحر المتوسِّط ، والبحر الأحمر ، والحيط الهندي .

لقد كانت السَّفن تقطع البحر المتوسِّط من ميناء أنْطاكِيَة إلى مضيق جبل طارق في ستة وثلاثين يوماً • ووصلت سفن المسلمين منذ القرن الأوَّل الهجري إلى الصِّين ، وفتحت كانتون ميناءها لهم منذ سنة ٨٢ هـ .

وفي الخليج العربي ، اتّخذ المسلمون ميناء سيراف مرسى لسفنهم الّتي كانت عمّلة بالسّلع الواردة من البَصْرة والأبّلة وعُهان وغيرها " وتنقل تجارة العرب والفرس إلى " الصّين " واستطاع المسلمون منذ أواخر القرن الثّاني للهجرة أن يستقرّوا في ميناء خانفو إلى الجنوب من شنغهاي حاليّا " وكان لهم قاض مسلم يحكم بينهم وفق أحكام الشريعة الإسلاميّة " ويؤمّهم في صلاتهم " وكانت الرّحلة من سواحل الخليج العربي ، إلى سواحل الهند " تستغرق مدّة تتراوح بين شهر يُن وثلاثة أشهر " وقد تستغرق شهراً واحداً إذا ساعدت الرّياح الموسميّة .

1.

وكانت الملاحة النَّهريَّة نشطة في نهر النَّيل ، ونهرَيُّ دِجْلة والفرات .

وفي الأندلس ، كانت قرطبة عقدة مواصلات بريّة ، تتّجه منها الطّرق إلى المتوسّط والأطلسي ، وتتّجه شمالاً عبر جبال البرانس إلى فرنسة ، وكانت سفنهم تتنقّل مابين مالقّة والمريّة والموانئ المغربيّة ، وكانت السّفن النّهريّة داعمة الحركة في نهر الوادي الكبر .

**Δ Δ Δ** 

### النَّقْدُ:

قرَّر عبد الملك بن مروان سكَّ (٢٢) عملة عربيَّة إسلاميَّة ، بدلاً من العملة البيزنطيَّة والفارسيَّة ، فبنى داراً لضرب النَّقود بدمشق ، وأمر بجمع العملة المستعملة في جميع أنحاء (٢٢) السّكة في الاصطلاح الشَّائع يقصد بها العملة المضروبة - أي المسكوكة - من معدن ، اشْتَقَّ هذا المعنى للسّكة من معناها الأصيل ، وهو القالب الذي تضرب به العملة باستخدام الطبع أو الضغط ، ويكون عادة بوساطة معدن شديد الصّلابة كالحديد ، كا قد ينصرف اسم السّكة إلى النّقوش التي تطبعها هذه القوالب على سبيكة العملة من رسوم أو كتابات ، يقول ابن خلدون : « السّكة هي الحتم على الـتنانير =

الدُّولة ، وضرب بدلها عملة جديدة من الذَّهب والفضَّة ، عليها بعض الآيات الكريمة ، وجعل وزنها ٣٪ زيادة عن العملات المعروفة آنذاك كالبيزنطية مثلاً ، مَّا جعلها نقداً مطلوباً موثوقاً به .

جاء في ( فتوح البلدان ) : « كان عبد الملك أوّل من أحدث الكتاب الّذي يكتب في رؤوس الطّوامير من ﴿ قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدٌ ﴾ وغيرها ، من ذكر الله ، فكتب إليه ملك الرّوم أنّكم أحدثتم في قراطيسكم كتاباً نكرهه ، فإن تركتوه و إلاّ أتاكم في الدّنانير من ذكر نبيّكم ما تكرهونه ، فكبر ذلك في صدر عبد الملك ، فكره أن يدع سُنّة حسنة سنّها ، فأرسل إلى خالد بن يزيد بن معاوية ، فقال له ؛ ياأبا هاشم ، إحدى بنات طَبَق (٢٢) ، وأخبره الخبر ، فقال : افرخ روعك ياأمير المؤمنين ، حرّم دنانيرهم فلا يتعامل بها ، واضرب للنّاس سككا ، ولا تعف هؤلاء الكفرة ممّا كرهوا في الطّوامير ، فقال عبد الملك : فرّجتها عنّي فرّج الله عنك وضرب الدّنانير .. (٢٤) .

وفي الصَّبح الأعشى: « أوَّل من ضرب الدَّنانير والدَّراهم في الإسلام عبد الملك بن مروان ، وكان النَّاس قبل ذلك يتعاملون بدراهم الفرس والرَّوم ، ولما ضربها عبد الملك كتب إلى الحجَّاج بالعراق بإقامة رسم ذلك ، فضرب الدَّراهم ونقش عليها: ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ إلى آخر السُّورة ، فسمِّيت الدَّراهم الأحديَّة ، وكرهها النَّاس لنقش القرآن عليها ، مع أنَّه قد يحملها الْمُحْدث ، فسمِّيت المكروهة .. »(٢٥) .

الدَّراهِم المتعامل بها بين النَّاس بطابع حديد تنقش فيه صور أو كلمات مقلوبة ، ويضرب بها على الدَّنانير والدَّراهِم فتخرج رسوم تلك النَّقوش عليها ظاهرة مستقية ، ولفظ السّكة كان اسهاً للطَّابع وهي الحديدة المتَّخذة لذلك ، ثمَّ نقل إلى أثرها وهي النَّقوش الماثلة على الدَّنانير والـدَّراهم ، ثمَّ نقل إلى القيام على ذلك .. » ، القاموس الإسلامي ٣٩٩/٣

٢٣) بنات الطُّبَق : الدُّواهي ، ويقال للَّدَّاهية : إحدى بنات طَّبَق ، ( اللَّسان : طبق ) .

<sup>(</sup>۲٤) فتوح البلدان ، ص ۲٤١

<sup>(</sup>٢٥) صبح الأعشى ٢٤/١

« ولقد عني أوائل أباطرة المغول عناية كبيرة بمشكلة العملة المستقرَّة ، وكانت للسّكة المغوليَّة علاوة على قيتها الأصليَّة مظهرها الفنِّي أيضاً ، وقد استمرَّوا نماذجها من فارس .. وكان للإمبراطور أكبر نحو سبعين من دور الضَّرب تقوم كلِّها بسكِّ العملة من الذَّهب والفضَّة والنَّحاس ، وكانت الرَّوبِّيَّة هي وحدة النَّقود .

وحافظ ابنه وخليفته جهانكير على معيار السّكة ، وأمر بإصدار قطع أخرى ، بديعة مدهشة لم تفقها أخرى من عدّة نواح .. وكان أوَّل من أجاز من المغول نقش صورته على السّكة ، وكان أوَّل وآخر حاكم للهند ضمَّ اسم زوجته الإمبراطورة نورجيهان العظيمة إلى اسمه على قطع السّكة المستعملة في أنحاء مملكته .

وأهم ما تمتاز به العملة الّتي سُكّت في عهد خلفه شاه جيهان قطع من النّقود الذّهبيّة كبيرة الحجم ، وكانت نسبة الفضّة إلى الذّهب فيها كنسبة ١ إلى ١٥ ، وقد ١٠ أدخلت إلى الهند من فارس قطعة جيلة تعرف باسم موهور ( Mohour ) في القرن السّادس عشر ، وظلّت تصدر حتّى بعد سقوط دولة المغول في الهند ، تصدرها دور الضّرب البريطانيّة لأغراض خاصّة .. "(٢٦) .

وفي سنة ٤٦٤ هـ « صنع الأمير يوسف بن تاشفين دار السّكة برَّاكُش ، وضرب فيها السّكة بدراهم مدوَّرة ، زنة الدِّرهم منها درهم وربع ، سكة من حساب عشرين ، درهماً للأوقيَّة ، وهو الدَّرهم الجوهري المعلوم في وقتنا هذا " وضرب الدِّينار الذَّهبيَّ باسم الأمير أبي بكر بن عمر (٢٧) في هذا العام » (٢٨) .

diد الدّنانير ذهبيّة ، والدّراهم من الفضّة ، والدّوانق من النّحاس (٢٩) .

<sup>(</sup>۲٦) - تاريخ العالم ١٠١/٦

<sup>(</sup>۲۷) أبو مكر زكريا بن عمر أمير المرابطين بعد وفاة عبد الله بن يــاسين سنــة ٤٥١ هــ/١٠٥٩ م . وهو ابن عُ يوسم، بن تاشفين ، ( الزُّلاَقة ، ص ٢٥ ) .

<sup>(</sup>۲۸) البان المغرب ۲۲/۶

<sup>(</sup>٢٦) يذكر ابن بطوطة في رحلته ( ص ٦١٨ ) أنَّ الصَّبن عرفت العملة الورقيَّة : « وأهل الصّين لا يتبايعون

دُورُ الطَّرْبِ (""): أو (صناعة السّكة)، ويقصد بها فَنَّ ضرب العملة، وتعرف دار السّك بدار الضّرب، وهو الاسم الأكثر شيوعاً وكان يتولَّى عليها رئيس مسؤول يعرف باسم (متولِّي دار الضَّرب)، ولكن لأهِّيَّة العملة في إشاعة الثّقة في المعاملات، كان الإشراف الأعلى على دار الضَّرب للقاضي، والسَّبب هو ضان شرعيَّة الـدَّنانير والـدَّراهم الّتي تصدر على دار السّك بأسائهم (أي أساء السّلاطين والحكَّام) سواء من حيث جواز العيار أو الوزن.

أمًّا من النَّاحية الفنَّيَّة ، فيضطلع بالعمل في دار الضَّرب أربع فئات تَمثِّل كلَّ فئة ناحية فنَّيَّة في صناعة السَّك ، كما يَثِّل كلَّ فئة شخص واحد أو أكثر حسب أهيَّة دار الضَّرب ، وهؤلاء هم :

أ ـ المقدّم ، وهو الّذي يتولّى حفظ الأعيرة للتّحقّق من أوزانها .

أـ النَّقَّاش ، وهو الّذي يتولَّى حفر القوالب .

أ ـ السَّبَّاك ، ومهمَّته إعداد السَّبيكة ، بالنِّسَب المقرّرة رسميّاً لكلِّ علة .

ع لَ الضَّرَّاب ، ومهمَّته الضَّرب ، أو الختم على السَّبيكة بعد إعداد القضبان المعدنيَّة من السَّبائك المصهورة .

ه وكانت دور الضَّرب تتناول ١٪ عن كُيَّة الأموال الَّتي تضربها ، كُأَجرةِ للعمل وثمن الوقود ، فدار واحدة في القرن الرَّابع الهجري بلغ دخلها ٢٠٠,٠٠٠ دينار في العام .

بدينار ولا درهم ، وجميع ما يتحصل ببلادهم من ذلك يسبكونه قطعاً كا ذكرناه ، وإنها بيعهم وشراؤهم بقطع كاغَد ، كل قطعة منها بقدر الكفّ مطبوعة بطبابع السلطان ، وتسمَّى الحُس والعشرون قطعة منها بالشت وهي بمنى الدِّينار عندنا ، وإذا تَزْقت تلك الكواغد في يد إنسان ، حملها إلى دار كدار السّكة عندنا فأخذ عوضاً جديداً ودفع تلك ، ولا يُعْطِي على ذلك أُجرة ولا سواها ، لأنَّ الله ين يتولُون علها لهم الأرزاق الجارية من قبل السلطان » .

<sup>(</sup>٣٠) القاموس الإسلامي ٤٠٠/٣

ومًّا يذكر ، أنَّ الدّينار المرابطي أصبح النَّقد الدُّولي بسبب سمعة المرابطين المتازة في العالم كلّه ، ولاقتصادهم المتين ، ولرفاهية دولتهم .

## بَعْضُ وَحَداتِ الوَزْنِ والكَيْلِ والقِيَاسِ ا

وحدات الوزن: الأُوقيَّة الشَّرعيَّة لوزن الفضَّة = ١١٩ غراماً
الأُوقيَّة الشَّرعيَّة لوزن النَّهب = ٢٩,٧٥ غراماً
الحبَّة الشَّرعيَّة من الدِّينار الشَّرعي = ٢٠٠٠ غراماً
الحبَّة الشَّرعيَّة من المثقال الشَّرعي = ٢٠٠٠ غراماً
الدَّانق الشَّرعي من درهم الكيل الشَّرعي = ٢,٩٧٨ غراماً
الدِّرهم الشَّرعي لوزن النَّقد الفضَّة = ٢,٩٧٥ غراماً
الدِّرهم الشَّرعي لوزن الكيل أو الوزن المجرِّد = ٢,١٧١ غراماً
الدِّينار الشَّرعي لوزن النَّقد ( مثقال النَّقد ) = ٤,٢٥ غراماً
الرَّطل الشَّرعي لوزن الكيل أو الوزن المجرِّد (البغدادي)=٤٠٨ غراماً
الرَّطل الشَّرعي لوزن النَّقد الفضَّة = ١٤٢٨ غراماً
الرَّطل الشَّرعي لوزن النَّقد الفضَّة = ١٤٢٨ غراماً
المثقال الشَّرعي لوزن الكيل أو الوزن المجرِّد (البغدادي) =٤٠٤ غراماً

### وَحَداتُ الكَيْل وما يعادلها في النّظام المتري :

<sup>(</sup>٣١) انظر : (كتباب الإيضاح والتّبيان في معرفة المكيال والميزان ) لأبي العبّاس نجم الدّين بن الرّفعــة الأنصاري ، المتوفّى ٧١٠ هـ/١٣١٠ م ، حقّقه وقدّم له الدّكتور محمد أحمد إساعيل الخباروف ، جماعمة الملك عبد العزيز ١٤٠٠ هـ/١٩٨٠ م ، الصّفحات : ٨٦ ، ٨٨ ، ٨٨

<sup>(</sup>٣٢) « إنَّ نسبة وزن القمح من الماء ٧٩٪ تقريباً » ، المرجع السَّابق ، ص ٨٨

| 10784.        | 191     | الأُردُب المصري (الأسيوطي) الرَّسمي         |    |
|---------------|---------|---------------------------------------------|----|
| 1.884         | 187,718 | الجريب الفارسي العراقي في زمن               |    |
|               |         | الفاروق رضي الله عنه                        |    |
| 7797          | ٤,١٢٧   | الصَّاع النَّبوي(الشَّرعي)عندالخنفيَّة      |    |
| 7140          | ۲,۷٥    | الصَّاع النَّبوي ( الشَّرعي ) عند           | ٥  |
|               |         | الشَّافعيَّة والحنابلة والمالكيَّة          |    |
| 717117        | 77,07   | القفيز العراقي عند فتح العراق وفارس         |    |
| -             | 7.4     | القُلَّتان الشَّرعيَّتان ( بالتَّقريب )     |    |
| <b>XYE, Y</b> | ١,٠٤٣   | الْمُدُّ النَّبوي عند الحنفيَّة             |    |
| 0 5 7, 5      | ١,٠٤٣   | المُدُّ النَّبوي عند الشَّافعيَّة والحنابلة | ١. |
|               |         | والمالكيَّة                                 |    |
| ۱۸۳٦۰         | ۲۳,۲٤٠  | الْمُدُّ الشَّرعي                           |    |
|               |         |                                             |    |

# وَحَداتُ القِيَاسِ وَمَا يُعَادِلُها في النِّظامِ المتري:

| ۱٬۹۲0 سم ( سانتیتر ) طول | الإصبع الشَّرعي                        |    |
|--------------------------|----------------------------------------|----|
| ٤٦,٢ سم طول              | الذِّراع الشَّرعي                      | 10 |
| ٧٦,٣٧ سم طول             | الذِّراع العُمَرِيَّة                  |    |
| ٢٢,١٧٦ كيلومتر طول       | البريد الشَّرِعَي                      |    |
| ١٣٦٦,٠٤١٦ متراً مربّعاً  | الجريب الشُّرعي ( العمري )             |    |
| ٤٦,٢ سم                  | الخطوة الشرعيّة                        |    |
| ۰,۰۰۳٤ سم                | شعرة البغلِ                            | ۲. |
| ۰٫۳۲۰ سم                 | الشّعيرة الشّرعيّة                     |    |
| ۸۸,۷۰۶ كيلومتر طول       | مسافةُ الِقَصْرِ الشَّرعيَّة = ٤ بُرُد |    |
| ۱۸٤۸۰۰ سم طول            | الميل الشرعي                           |    |
| ٥٥٤٤٠٠ سم طول            | الفرسخ الشّرعي                         |    |
| ١٥,٤ سم طول              | القدم الشَّرعيَّة                      | 70 |

أمَّا المرحلة ، ففي ( اللِّسان ) : المنزلة يُرْتَحَل منها ، وما بين المنزلتين ( مرحلة ) ، والمرحلة مسيرة يوم ، وتقدَّر بنحو ٩٠ كيلومتر .

☆ ☆ ☆

\* دينار من النَّهب ، ( سوريَّة : القرن ١٧٠ م )



﴿ وَآخَرُونَ يَضْرِبُونَ فِي الأَرْضِ يَبْتَفُونَ مِنْ فَضْلِ اللهِ وَآخَرُونَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ ﴾ [المزّمَل: ٢٠/٧٣]

تهيد:

جعل الإسلام غاية وجود الإنسان عمران الأرض ، وعد هذا العمران عبادة ، فنظرته إلى الإنسان نظرة التّكريم ، ويؤيّد هذا التّكريم النّظرة الإيجابيّة للحياة منذ علم الله آدم \_ وبصورة مباشرة \_ الأسماء كلّها ، فالإنسان في المجتمع الإسلامي مخلوق رائع ، أودِعَت به مواهب مدهشة ، وطاقات عظية ، مع تمتّعه بحرّيّة الاختيار .

في هذا المجتمع ، ألغى الإسلام رابطة العصبيّة القبليّة المفرّقة ، الّتي كانت في المجتمع الجاهلي ، وأحلّ محلّها رابطة العقيدة : ﴿ يَاأَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِنْ ذَكَرٍ وأَنْثَى وَجَعَلْنَاكُم شُعُوباً وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُم عِنْدَ الله أَتْقَاكُم ﴾ ، [ الحجرات : ١٣/٤١] .

وسوَّى أبو بكر بين النَّاس في القسم ، فقيل لعمر في ذلك فقال : لا أجعل من مول الله عَلَيْكُمْ فإذا معه ، فكان يقدم الأقرب فالأقرب من رسول الله عَلَيْكُمْ فإذا استووا في القرابة ، قدَّم أهل السَّابقة ، حتَّى انتهى إلى الأنصار ، فقالوا ؛ بمن نبدأ ؟ قال ؛ ابدؤوا برهط سعد بن معاذ ثمَّ الأقرب فالأقرب إليه (۱) .

وحضر باب عمر بن الخطَّاب رضي الله عنه جماعة ، منهم سهيل بن عمرو ، وعُيَيْنَة بن محصن ، والأقرع بن حابس ، فخرج الإذن فقال : أين صُهَيْب ؟ أين

<sup>(</sup>۱) طبقات ابن سعد : ۲۱۳/۱ ، الطّبرى : ۱٦٢/٤

عَمَّار ؟ أين سلمان ؟ فتعَّرت وجوه القوم ، فقال واحد منهم : لِمَ تتعَّر وجوهم ؟ دُعوا ودُعينا ، فأسرعوا وأبطأنا ، ولئن حسدتموهم على باب عمر ، لَمَا أعدَّ اللهُ لهم في الجنَّة أكثر(٢) .

بدأ التَّمييز بين المسلم العربي ، والمسلم الأعجمي أيَّام الأُمويِّين ، وعادت العصبيَّة ، وعاد معها النِّزاع القَبَلي ما بين يمنيِّين ( قحطانيِّين ) ، وقيسيِّين ( عدنانيِّين ) ، وأصبح ، المجتمع العربي أيَّام الأُمويِّين يتألَّف من ،

العرب: وهم أصحاب الحكم والقيادة ، ولكنَّهم منقسمون إلى عنيِّين وقيسيِّين .

والموالي : وهم المسلمون الأعاجم ، وجُلَّهم من الفرس ، السندين أظهر بعضهم شعوبيَّة ، أرادوا منها المساواة حسب تعاليم الإسلام ، واتَّجه بعضهم إلى الثَّورة والسَّيف ، فتلقَّفتهم الدَّعوة العبَّاسيَّة .

والرَّقيق : ومصدره أسير الحرب معاملة بالمِثْل ، لأنَّ الإسلام شرَّع العتق ، وحرَّم نظام الرِّق بأنواعه ، ولم يبح منه إلاَّ ما هو مباح اليوم في نظام الأسرى ، وتسخيرهم في أعال جسديَّة مع وصيَّة رسول الله عَلِيَّةٍ : « استوصوا بالأسرى خيراً » ، ريمًا يتحرَّروا بتبادل الأسرى ، أو المن على الأسرى من غير مقابل ، أو بالعتق ، أو بالمكاتبة (٢) ، أو التَّدبير (٤) .

والرِّقُّ يتَّصل بالعمل الجسماني فقط ، ولا صلة له بالعقل أو الفكر ، لذلك من

10

<sup>(</sup>۲) عيون الأخبار: ١/٥٨

<sup>(</sup>٣) المكاتبة : عقد بين السيّد والعبد لإعادة الحرّيّة نظير دفعه مالاً لسيّده ، ويرى بعض الفقهاء أن المكاتبة واجبة ، إذا طلبها العبد ، استناداً لقول الله عزّ وجلّ : ﴿ وَالّذِينَ يَبْتَفُونَ الْكِتَابَ مِمّا مَلَكَتُ أَيْمَانَكُم فَا جَبُوهُم إِنْ عَلِمْتُم فِيهِم خَيْراً ﴾ ، [ النّور : ٣٣/٢٤] ، وبعد المكاتبة يعطى العبد حتى التجارة والعمل وحق التملّك ، وحق العمل لنفسه .

<sup>(</sup>٤) التَّدبير: من قال له سَيِّدُه: « أنتَ دبر حياتي حرِّ » .

آداب الإسلام ألاَّ يقـال للرَّقيق عبـد ، بل يكرَّم بقول ( فتى ) ، و « مَنْ لَطَمَ مملوكه أو ضربه فكفًارته عتقه » .

وأهل الذَّمَّة : وهم غير المسلمين الَّذين تمتَّعوا بحرِّيَّة تامَّة ، مع حماية لأنفسهم ومعابده (٥) .

وفي زمن العبَّاسيِّين عاد التَّوازن بين العرب والفرس اجتاعيّاً ، ولكن ظهـور الأتراك منذ أيَّام المعتصم أوجد منافساً سيطر على الخلافة والحكم .

وعرف المجتمع الأندلسي صراعاً بين قيسيَّة ويمنيَّة ، وبين عرب وبربر ، وعُرفت فيه شريحة من الإسبان الَّذين أسلموا .

#### ☆ ☆ ☆

المرأة: ﴿ هُـوَ الَّـذِي خَلَقَكُم مِنْ نَفْسٍ وَاحِـدةٍ وَجَعَـلَ مِنْهَا زَوْجَها لِيَسْكُنَ
 إليها .. ﴾ ، [الأعراف: ١٨٩٧] .

قرَّر الإسلام المساواة بين الرَّجل والمرأة في كلِّ شيء : ﴿ هُنَّ لِبَاسٌ لَكُمْ وَأَنْتُمْ لِبَاسٌ لَكُمْ وَلِلرِّجَالِ عَلَيْهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ وَلِلرِّجَالِ عَلَيْهِنَّ وَإِمَّا دَرَجَةٌ وَالله عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ ، [البقرة : ٢٢٨/٢] ، وهذه الدَّرجة إمَّا درجة النبوّة ، وإمَّا درجة صبره عليها إن غضبت ، وأرجح الأقوال : درجة المسؤوليّة عن أُسرة وحمايتها والإنفاق عليها ، فالقوامة وظيفة داخل كيان الأُسرة لإدارة هذه المؤسسة الخطيرة . ووجود القيِّم في مؤسسة ما ، لا يلغي وجود حقوق الشُّركاء فيها ، والعاملين في وظائفها ، ولقد حدَّد الإسلام صفة قوامة الرَّجل ، وما يصاحبها من لطف ورعاية وصيانة وحماية ، مع تكاليف في نفسه وماله ، وآداب في سلوكه مع زوجه وعياله ، فالسَّمة المسيطرة على هذه المؤسسة الصَّغيرة ، هي سمة المودَّة : ﴿ وَمِنْ آياتِهِ أَن خَلَقَ فالسَّمة المسيطرة على هذه المؤسسة الصَّغيرة ، هي سمة المودَّة : ﴿ وَمِنْ آياتِه أَن خَلَقَ فالسَّمة المسيطرة على هذه المؤسسة الصَّغيرة ، هي سمة المودَّة : ﴿ وَمِنْ آياتِه أَن خَلَقَ فالسَّمة المسيطرة على هذه المؤسسة الصَّغيرة ، هي سمة المودَّة : ﴿ وَمِنْ آياتِه أَن خَلَقَ

<sup>(</sup>٥) انظر ( الإسلام في قفص الاتِّهام ) : الذَّميُّون والجزية .

لَكُمْ مِنْ أَنْفُسِكُمْ أُزْوَاجاً لِتَسْكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مَوَدَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ ، [الرَّوم: ٢١/٣٠] ، وللمرأة حق اختيار زوجها ، فهي بـذلـك تختـار القيِّم عليها .

ويشرّع الإسلام تشريعاً مثاليّاً ، كا يشرّع لمن لا يقوون على الوصول لهذه الغاية المثلى ، فالزَّوجة الواحدة هي الأصل في الإسلام ، وجعل الزَّوجة الثَّانية لأسباب ، ه منها : العُقْم ، والمرض المزمن ، والحروب .. فالإسلام أباح التَّعدُد ، ولم يأمر به ، أباحه لضرورات ، ولم يجعله فرضاً .

والطَّلاق أبغض الحلال إلى الله « لأنَّ الزَّواج كا في سورة البقرة : ٢٨٢/٢ ميثاق غليظ ، فلا يقع الطَّلاق إلاَّ إذا استحالت الحياة الزَّوجيَّة بين الزَّوجيَّة ، والإيمان عاصم ، والعقيدة ملزمة لدى كلِّ من الطَّرفَيْن « وهي السَّبيل إلى مراعاة حدود الله ، ١٠ وأحكام الشَّرع ، فلا يصحُّ الالتجاء إلى الطَّلاق لأسباب يكن أن تتغيَّر في المستقبل .

والطّبلاق أبغض الحلال إلى الله: « تزوّجوا ولا تطلّقوا فإن الطّبلاق يهتزّله العرش » ، « لعن الله كلَّ مِزواج مِطْلاق » ، ولكن الإسلام يعترف بالأمر الواقع إن لم يتم الوفاق بين الزّوجين : ﴿ فَإِمْسَاكَ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسْرِيح بِإِحْسَانٍ ﴾ ، يتم الوفاق بين الزّوج والطّبلاق دواء مرَّ المسناق ، ولكن مرض الشّقساق أكثر مرارة السقوة ، والطّلاق خير من الموقف الذي يحصل كثيراً في الغرب ، عندما تسوء العلاقة بين الزّوج وزوجه ، ولا طريق للتّوفيق بينها ، فيأخذ كلّ منها خديناً له ، لأنَّ الطّبلاق غير مباح لأيّ منها ، ويصعب الحصول عليه ، فلتكن الخدانة الأثية هي الطّبلاق غير مباح لأيّ منها ، ويصعب الحصول عليه ، فلتكن الخدانة الأثية هي وكانت آخر هذه الدّول إيطالية ، حيث أباحته عام ١٩٧١ م ، وما إن أُقِرَّ حتَّى قَدِّم إلى ١٠ الحام أكثر من مليون طلب طلاق ، وعلينا أن نتصوَّر حياة مليون أسرة كانت تعيش حياة الشّعاء والنّكد داخل البيت ، يفرَّ منها الزّوجان إلى العلاقات غير الشّرعيّة ليقوم حياة الشّعاء فير الشّرعيّة ليقوم حياة الشّقاء والنّكد داخل البيت ، يفرّ منها الزّوجان إلى العلاقات غير الشّرعيّة ليقوم حياة الشّعاء فير الشّرعيّة ليقوم

بذلك نظام غير شرعي هو نظام الخليلات ، وهو ما تعاني منه المجتمعات الأوربيّة (٦) .

وأعطى الإسلام المرأة نصيباً من الإرث ، مع أنَّها معفاة من الإنفاق منه قبل الزُّواج وبعده .

ويكفي المرأة فخراً أنَّ أوَّل قلب خفق بالإسلام ، وتالَّق بنوره ، قلب امرأة ، إنَّه قلب خديجة بنت خويلد ، فهيَّات للإسلام الكثير من أسباب نجاحه ، وأوَّل شهداء الإسلام امرأة ، إنَّها سُمَيَّة بنت خبّاط ( أَمَّ عمّار بن ياسر ) ، ودور أسماء بنت أبي بكر ( ذات النَّطاقَيْن ) يذكر لها في الهجرة ، وأحبطت صفيَّة بنت عبد المطلب في غزوة الخندق تسللاً واستطلاعاً يهوديّا ، وفي خيبر ، أمَّ سليم ، وأمَّ عطيَّة الأنصاريَّة سارتا مع نساء أخريات ، وقالوا لرسول الله عَلَيْلَة : « نعين المسلمين مااستطعنا ، نناول السهام ، وفسقي السَّوية في سبيل الله » ، وفي خين سهلة بنت ملحان التي تزوَّجت أبا طلحة ( زيد بن سهيل ) بهر هو إسلامه ، حمن ضعراً دون رسول الله عَلَيْلَة ، وجعلت ابنها أنساً خادماً لمرسول الله عَلَيْلَة ، وجعلت ابنها أنساً خادماً لمرسول الله عَلَيْلَة ، وجعلت ابنها أنساً خادماً لمرسول الله عَلِيْلَة ، وجولة بنت الأزور في اليرموك ، وفي القادسيَّة موقف الخنساء لا يُنسى .

<sup>(</sup>٦) نشرت الأسبوع العربي ، العدد ٦٨١ ، ص ٦٥ : « بدأت صناعة التهنئة الختلفة ، تتجه إلى قضايا الطُلاق ، بِعَدُها أمراً واقعاً ، فظهرت في بعض أسواق الدول الغربيّة بطاقات مخصّصة للأشخاص الذين أنهوا علاقاتم الزوجيّة ، وللأشخاص الذين يودّون تهنئتهم بذلك ، فقد حوت بعض البطاقات عبارات مثل : « تهانينا لطلاقكم » ، « نحسدكم على حرّيّتكم » ، « وما أجمل ماصنعتم .. حظاً سعيداً » ، كا أنّ في الأسواق أيضاً بطاقات مزدوجة متوّجة بكلة ( انقسام ) ، وهي خاصّة بالأزواج المطلقين ، بحيث يكتب الزّوج المطلق اسمه وعنوانه ورقم هاتفه على جهة ، وتكتب الزّوجة المطلقة كل ذلك على الجهة يكتب الزّوج المطلق أكثر من الأسواق الأخرى ، والسّوق الأمريكيّة هي التي يجري فيها حاليّاً تصريف بطاقات الطّلاق أكثر من الأسواق الأخرى ، إذ إن معتل الطّلاق في أمريكة قد ارتفع ٣٣ في المئة خلال الأعوام العشرة الماضية » .

 <sup>(</sup>٧) السُّويق : طعام يتَّخذ من الحنطة والشُّعير ، [ اللَّسان : سوق ] .

## مكانة العمل في المجتمع الإسلامي:

﴿ وَآخَرُونَ يَضْرِبُونَ فِي الأَرْضِ مِنْ فَضْلِ اللهِ وَآخَرُونَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ ﴾ ، [ الذَّمِّل : ٢٠/٧٣ ] .

احترم الإسلام العمل ، والمسلم يعلم أنَّ نبيَّ الله داود كان حسدّاداً ، وإدريس كان خيَّاطاً ، وزكريا كان نجَّاراً ، وموسى رعى الغنم ، لقد قال رسول الله وَيَلِيَّةٍ : « من أمسى كالاً من عمل يده أمسى مغفوراً له » ، فَعَمِل الصَّحابة ، فكان أبو بكر الصَّدِيق رضي الله عنه تاجر قماش ، وسقى علي رضي الله عنه بالدّلاء ، وكان الزَّبير بن العوَّام خيًاطاً ، وسعد بن أبي وقًاص كان يبري النبل ، وعمرو بن العاص كان جزَاراً .

وأُطلق على وُلاة الأمصار لقب ( عامل ) ، ودخل بعض الصَّحابة على معاوية بن أبي سفيان وهو خليفة ، فحيَّوه بقولهم : السَّلام عليك أيُّها الأجير .

وقدَّم الإسلام مفهوم الأجر بأسلوب يسمو عن مجرَّد النَّظرة المادِّيَة ، عندما ربطه بالعقيدة والخير والثَّواب ، فجعل الأجر أجْرَيْن ، أجراً في الآخرة عن العمل الصَّالح ، بالإضافة إلى الأجر المادِّي الدُّنيوي : « إنَّ الله يحبُّ إذا عمل أحدكم عملاً أن يتقنه » .

وكا حض الإسلام على العمل ، حارب البطالة : « إنّ السّاء لا تمطر ذهباً ولا فضّة » ، ولقد شملت المساواة في الإسلام الأصل الإنساني " فلا فضل في عنصر ه اولي أولون ، وشملت الإنسان تجاه أحكام الشّريعة " وفي التّكاليف كلّها ، الحقوق والواجبات ، أمّا في السّعي والعمل فالجزاء على قدر الجهد النّاتي " والمساواة هنا في الإنتاج والجهد والعمل غير عادلة " ومن هنا جاء التّفاوت في ثمرات السّعي والرّزق : فو وَلِكُلِّ دَرَجَاتٌ مِمّا عَمِلُوا كه ، [ الأحقاف : ١٩/٤١] ، وعندما أثنى بعض الصّحابة على رجل منقطع إلى العبادة " قال علي العبادة " قال عليه " « فَمَنْ كان يكفيه علف بعيره " وإصلاح ٢٠ طعامه ؟ » ، قالوا : كُلّنا ، فقال عَلَيْلُم : « كَلّم خير منه » (٨)

<sup>(</sup>٨) فالعمل واجب على قدر طاقة الإنسان ، لا على قدر حاجته ، فلو عمل كلُّ على قدر حاجته ، فن لمن =

وتحريم الرّبا تاكيد على انَّ الجزاء على قدر الجهد الذَّاتي ، وأنَّ المال في نظر الإسلام لا يلد المال ، وفيه استغلال أصحاب رؤوس الأموال لجهد العاملين • سواء أصابوا ربحاً أم أُصيبوا بخسارة ، فالعمل هو أساس الكسب وتوزيع الثَّروة : ﴿ وَلاَ تُجْزَوْنَ إلاَّ مَا كُنْتُمُ تَعْمَلُونَ ﴾ ، [ يس ١٣٦٠:٥] .

المرأة والعمل: ليس من معنى الحجاب احتباس المرأة في البيت والحيلولة بينها وبين العمل و ففهوم الحجاب الاحتشام والعفّة ، مع ستر مواضع الفتنة ، وتجنّب التّبرّج ومواطن الرّيبة (١) ، واستقلال المرأة في مالها يستلزم حرّيّة العمل ، على ألاّ تستهين بأقدس أمانة في عنقها ، ألا وهي : ( الأسرة : زوجاً وأولاداً ) .

والمرأة آثمة إذا تسبّبت في تخلّف مجتمعها ، وفي وسعها النّهوض به ، على أن يكون علما في جوّ نقي طاهر ، ففي الإسلام : « إنّها النّساء شقائق الرّجال » ، [ الإمام أحمد ، والتّرمذي ، وأبو داود ] ، وفي القرآن الكريم وردت كلمة رجل مفردة ٢٤ مَرَّة ، وقُوردت كلمة أمرأة مفردة ٢٤ مرَّة أيضاً ، قمّة المساواة .

وحديث: «يامعشر النّساء ، ما رأيت من ناقصات عقل ودين أذهب للبّ الرّجل الحازم من إحداكن "»، [متّفق عليه]، قيل يوم عيد، فلا يعقل من رسول الله الرّجل الحازم من إحداكن "»، أو يحط من كرامتهن في مناسبة

<sup>=</sup> لا يستطيع العمل لعلَّة ؟ وأين نظرة التَّكافل الاجتاعي .

<sup>(</sup>٩) في عالم التَّجميل عند المرأة ، ولكلِّ المناسبات ، وفي جميع الأوقىات ، يَنْصَح بما يلي : « لكي تكوني أكثر جالاً وجاذبيَّة ، أنصحك بالآتي ، اجعلي غضَّ البصر كحل عينيك تزدادا صفاءً وبريقاً ، ضعي لمسات من الصَّدق على شفتيك تصبحا أكثر جمالاً ، أمَّا أحمر الخدود فاستعمليه من صنف الحياء الَّذي يُباع في مركز الإيان ، واستخدمي صابون الاستغفار لإزالة أي ذنوب أو خطايا تشتكين منها .

أمًا شعرك فاحميه من التَّقصُّف بالحجاب الإسلامي الَّذي يحفظه من نظرات الأجانب الحرقة ، أمَّا الحِلي ، فأنصحك بأن تضعي في أُذنيك حلق الأدب ، وزيِّني يمديك بسوار التَّواضع ، وأصبعك بخاتم التَّسامح ، وقلادة العفَّة خير ما تطوِّقين به عنقك ، وهذا الحلي الجيل لا يوجد إلاَّ في تجارة الإسلام الرَّابحة ، فاعتني الفرصة ، وبادري في الشَّراء » .

بهيجة ، فليست صيغة الحديث صيغة تقرير ، ولا قاعدة عامّة أو حكماً عامّاً ، إنّها صيغة تعجّب من التّناقض القائم في ظاهرة النّساء الأنصاريّات ، اللّواتي فيهنّ رقّة ونعومة ، وعلى الرّغ من ذلك كامتهن هي العليا عند الرّجال ذوي الحزم ، أي كلّ ما في الأمر التّعجّب من حكمة الله ، كيف وضع القوّة حيث مظنّة الضّعف ، وأخرج الضّعف من مظنّة القوّة (١٠) .

والمرأة في الإسلام ( الْمُحْصَنَةُ ) ، منارة العفّة والفضيلة ، فتح أمامها مجال التّعليم ، وأسبغ عليها مكاناً اجتاعيّاً كريماً في مختلف مراحل حياتها ، تنو الكرامة بنوّ سنّها ، من طفلة إلى زوجة إلى أمّ ، حيث تكون في سِنّ الشّيخوخة الّتي تحتاج معها إلى مزيد من الحبّ والحنوّ والإكرام .

المرأة نصف المجتمع ، وترعى نصف الآخر بحكم موقعها المؤثر في زوجها وأولادها ١ ومحيطها .

« قضيَّة المرأة هي قضيَّة كلِّ أب ، وكلِّ ابن ، وما دام في الدَّنيا آباء وأبناء ، ففي الدُّنيا احترامٌ عميق لكرامة النِّساء ، والَّذين لا يفرِّقون بين الكرامة والابتزاز ، هم غارقون في الأوهام والأوحال »(١١) ، انطلاقتها في الحياة لاشك فيها ، ولكن دون مجال لاستغلال أنوثتها بما يرهقها ، ويؤدِّي إلى شقائها ، رجاء ألا نقع فيا وقعتِ فيه ١٥ أختها في الغرب بما ضجَّ منه عقلاء القوم ومفكروهم الأحرار .

## الغِنَاءُ والموسيقى:

لما هاجر رسول الله على إلى المدينة المنوّرة ، لبس النّاس أحسن ملابسهم ، كأنّهم في يوم عيد ، ولما وصل على الله خلال المدينة ، صاح النّاس رجالهم ونساؤهم جاء

<sup>(</sup>١٠) تحرير المرأة في عصر الرّسالة ، عبد الحليم أبو شقّة ، دار القلم ـ الكويت .

<sup>(</sup>١١) . المرأة بين الفقه والقانون ، ص: ٣

رسول الله ، وجعل الإماء والجواري ينشدن ويغنين ويضربن بالدَّفوف ، والحبشة تلعب بحرابها فرحاً بقدومه عَلِيلًا ، وفي الصَّحيحين ، وجعلت النِّساء والصِّبيان والولائد ينشدن :

طَلَعَ البَدُرُ عَلَيْنَا مِنْ ثَنِيًا تِ السَودَاعِ وَجَبَ الشُّكُرُ عَلَيْنَا مِا مَا دَعَا اللهِ دَاعِ وَجَبَ الشُّكُرُ عَلَيْنَا اللهِ دَاعِ اللهِ دَاعِ اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ اللهِ مَا عَلَيْنَ المُطَاعِ اللهِ مَرْحَبًا يَا لَمُطَاعِ جَئْتَ شِرَّوْتَ المَدينَة مَرْحَبًا يَا خَيْرَ دَاعِ جَئْتَ شَرَّوْتَ المَدينَة مَرْحَبًا يَا خَيْرَ دَاعِ

ودخل عَيْنَةُ المدينة ، والمسلمون يحيطون به مشاة وركباناً ، وقد تقلدوا سيوفهم ، وتحلّوا بأحسن ملابسهم ، وعلا وجوهم الزّهو والبشر والابتهاج بقدمه عَيْنَةً ، واعترضته القبائل لينزل عندها ، وقد أخذت بزمام النّاقة ، فقال عَيْنَةً : « خَلُوا سبيلها ، فإنّها مأمورة » ، فخلُوا سبيلها ، فانطلقت ، حتّى إذا حلّت ديار بني عدي بن النّجّار ، فإذا بجوار يضربن بِدُفّهن ويتغنين ويقلن :

نَحْنُ جَوَارٍ مِنْ بَنِي النَّجَّارِ يَا حَبَّنَا مُحَمَّدٌ مِنْ جَارِ فقال رسول الله عَلَيْنَةٍ : « اللهُ يعلم إنِّي لأُحبُّكُنَّ » (١٢) .

مر ولمّا تقرّرت صيغة الأذان ، أمر عَيْكُمُ أن يتعلّمه بلال ، لأنّه كان ندي الصّوت (١٣) .

وكان عَيْشَةٍ يكره نكاح السِّرحتَّى يُضْرَب بِدُفِّ (١٤).

وعن عائشة قالت : دخل عليَّ أبو بكر ، وعندي جاريتان من جواري الأنصار

<sup>(</sup>١٢) انظر " الوفا بأحوال المصطفى " ٢٥٢/١ ، وابن ماجه ، الحديث ١٨٩٩

<sup>(</sup>١٢) عن أنس بن مالك قال : قال رسول الله عَلَيْلَةٍ : « لكلِّ شيء حلية ، وحلية القرآن الصَّوت الحسن » .

<sup>(</sup>١٤) انظر « مجمع الزَّوائد ومنبع الفوائد » للحافظ نور الـدِّين علي بن أبي بكر الهيثمي ( ت ٧٠٨ هـ ) ، المجلَّـد الثَّاني ، دار الكتاب العربي ، ط٢ ، سنة ١٩٦٧ م .

تغنيان بما تقاولت به الأنصار في يوم بُعَاثِ (١٥) ، قالت : وليستا بمغنيتين ـ أي محترفتين \_ فقال أبو بكر : أبمزمور الشَّيطان في بيت النَّبي ﷺ ؟ وذلك في يوم عيــد الفطر ، فقال النَّبيُّ عَلِينَةُ : « يا أبا بكر ، إنَّ لكلِّ قوم عيداً ، وهذا عيدنا »(١٦) .

وعن ابن عبَّاس ، قال : أنكحت عائشةُ ذات قرابة لها من الأنصار ، فجاء رسول الله عَلِيليم ، فقال : « أهديتُمُ الفتاة ؟ » ، قالوا : نعم ، قال : « أرسلتم معها من ، يُغنِّي ؟ » ، قالت : لا ، فقال رسول الله عَلِيَّةٍ : « فهالاَّ بعثتم معها من يُغَنِّيهم ، يقول:

> اتنيناكُمْ أتَيْنَاكُمْ فَحَيُّونِا نَحَيِّيكُمْ ولولا الــنَهْ الأحم رمّا حَلَّت بواديكُمْ ءُ ما سمنت عَاداريكُمُ

ولولا الحنطية الشمرا

فإنَّ الأنصار قوم فيهم غزل »(١٧).

« والحِدَاءُ » أيَّام رسول الله ﷺ كان معروفاً ، ففي الطُّريق إلى غزوة خيبر(١٨) قال عَلِيْتُ لِعامر بن الأكوع : « انزل فحدَّثنا من هناتك (١٩) ، انزل فحرِّك بنا الرَّكاب » ، فقال : يا رسول الله قد تولَّى قولي الشِّعر ، فقال عمر بن الخطَّاب رضي الله عنه : اسمع وأطع ، فنزل عامر يرتجز :

<sup>(</sup>١٥) يوم بُعاث : يوم من أيَّام العرب ، كان فيه حرب بين الأوس والخزرج في الجاهليَّة ، وبُعاث : اسم حيسن للأوس ، ( اللَّسان : بعث ) .

<sup>(</sup>۱٦) ابن ماجه ، الحديث ١٨٩٨

<sup>(</sup>١٧) ابن ماجه وابن حنبل والبيهقي والبخاري والحاكم ، والبيتان الثَّاني والثَّالث في الطَّبراني في الأوسط.

<sup>(</sup>١٨) غزوة خيبر: الحرُّم ٧ هـ، أب ( أغسطس ) ٦٢٨ م .

<sup>(</sup>١٩) هناتك : جمع هنة ، كناية عن كلِّ شيء لاتعرف أسمه ، أو تعرفه ، فتكنِّي عنـه ، وأصل الهنـة : هنهـة وهنوة ، قال الشَّاعر : « على هنوات شَانها متتابع » ، وفي البخاري : « ألَّا تنزل فتسمعنا من هُنَيْهاتِك » مصفَّرة بالهاء ، وإنَّما أراد مُثِلِينَةٍ أن يحدو بهم من أراجيزه وشعره ، فالإبل تستحث بالحداء .

وَاللهِ لولا الله ما اهتَديْنا وَلاَ تَصَدَّقنا وَلاَ صَلَّيْنا وَاللهِ لَهُ مَا اللهُ مَا اهتَديْنا وَإِنْ أَرادُوا فِتْنَا قَ أَبَيْنَا وَأَنْ أَرادُوا فِتْنَا قَ أَبَيْنَا فَا فَرْبَتِ الأَقَدَامَ إِنْ لاَقَيْنا فَا فَعُوْرُ فَداءً لَكَ ما اقتَفَينا (٢١) وَأَلقِيَنْ سَكينَا قَ عَلَيْنا وَالقِينَ سَكينَا قَ عَلَيْنا اللهَ عَلَيْنا اللهَ اللهَ عَلَيْنا (٢١) إنّا إذا صِيحَ بِنَا أَبَيْنَا وَبِالصّياحِ عَوَّلُوا عَلَيْنا (٢١)

فقال له رسول الله عَلَيْتَم عند إنشاده هذه الأبيات : « يرحمك الله »(٢٢) ، « يرحمك ربُّك »(٢٤) .

وفي عمرة القضاء ، دخل عَلَيْتُهُ مكَّة المكرَّمة ، وعبد الله بن رواحة آخذ بخطام ناقته ، وهو يقول :

بِاَسْمِ الَّذِي لادينَ إلاَّ دِينَه بِالشَّمِ الَّذِي مُمَّدَ رَسُولُهُ وَينَهُ الكَفَّارِ عَنْ سَبِيلِهِ (۲۵)

وكان العبَّاس رضي الله عنه يداعب ابنه (قُتَم )(٢٦) وهو يقول منشداً:

حِبِّي قُصِفَمْ شِبْ هَ ذَي الأَنْفِ الأَنْمِ الأَنْفِ الأَنْمِ الأَنْفِ الأَنْمَ بِرَغْ مِنْ زَعَ مِنْ زَعَ مِنْ زَعَ مِنْ النِّعَمْ بِرَغْ مِنْ زَعَ مِنْ زَعَ مِنْ أَعَالَمُ الْأَنْمَ الْمُنْمَ الْمُنْمَ الْمُنْمَ الْمُنْمَ الْمُنْمَ الْمُنْمَ الْمُنْمِ اللَّمْمَ الْمُنْمَ اللَّمْمَ اللَّمْمِ اللَّمْمَ اللْمُعْمَ اللَّمْمَ اللَّمْمَ اللَّمْمَ اللَّمْمَ اللَّمْمَ اللَّمْمَ اللَّمْمَ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمْمَ اللَّمُ اللَّمْمَ اللَّمُ اللَّمْمَ اللَّمُ اللَّمْمَ اللَّمُ الْمُعْمَ اللَّمُ اللْمُعْمَ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمُ اللْمُعْمِ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمُ الْمُعْمِ اللَّمُ الْمُعْمِ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمُ الْمُعْمِ اللْمُعْمِ اللَّمُ الْمُعْمِ اللْمُعْمِ اللْمُعْمِ اللْمُعْمِ اللْمُعْمِ اللْمُعْمِ اللْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعْمِ اللْمُعْمِ اللْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعْم

<sup>(</sup>٢٠) في السِّيرة النَّبويَّة لابن كثير ٢٤٦٢ : « لأَهُمُّ لولا أنتَ مااهتدينا » .

<sup>(</sup>٢١) أي فاغفر ما اكتسبنا ، وأصل الاقتفاء الاتباع .

<sup>(</sup>۲۲) الأبيات مجموعة من عدَّة مصادر : الاكتفاء ١٦٣٦/أ ، السَّيرة الحلبيَّة ٣٧/٣ ، طبقات ابن سعد ١١١/٢ ، الرَّوض الأُنْف ٥٦/٤ و ٥٧ ، ابن هشام ٢١١/٣ ، الباية والنَّهاية ١٨٢/٤ ، عيون الأثر ١٣٠/٢

<sup>(</sup>۲۲) الاكتفاء ١/١٣٣/أ

<sup>(</sup>٢٤) السِّيرة الحلبيَّة ٢٧/٣ ، البداية والنَّهاية ١٨٢/٤

<sup>(</sup>٢٥) السِّيرة النَّبويَّة لابن كثير ٢٣٢/٢

<sup>(</sup>٢٦) رجل « قُتُمُ » : إذا كان معطاء ، ( اللَّسان : قثم ) .

<sup>(</sup>٢٧) البداية والنَّهاية ٢١٦/٤ ، والسِّيرة النَّبويَّة لابن كثير ٤٠٩/٣ ، ( هكذا ورد النَّصُّ ) .

وجاء قوم إلى عمر بن الخطَّاب رضي الله عنه ، فقالوا له : إنَّ إماماً يصلّي بنا العصر ، ثمَّ يغنِّي بعد ذلك ، فقام معهم ، واستنشده الأبيات الَّتِي يغنِّيها ، فإذا هي الأبيات التَّالية :

عَادَ فِي اللَّذَاتِ يَبْغِي تَعَبِي فِي اللَّذَاتِ يَبْغِي تَعَبِي فِي عَلَي فَي عَادِي فِي فَي عَلَي فَي اللَّعِب فَي اللَّعِب فَي اللَّعِب فَي اللَّعِب فَي اللَّعِب قب لَ أَن أُدركَ مِنْ فَي اللَّعِب اللهِ وَخَالَ مِنْ اللهِ وَخَالُهِ فِي اللهِ وَخَالُهِ فِي وَارْهَبِي

وف وادي كُلَّما عَ اتَبْتُ فَ لَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

وصار يبكي ، ثمَّ قال : مَنْ كان منكم مغنّياً ، فليغَنّ هكذا .

فالإنشاد والغناء \_ وبلحن جميل محبّب \_ لأبيات تحمل معاني فاضلة سامية ، أمرّ مباح (٢٨) ، ولم يقف الإسلام في وجه كلّ غناء ، بل وقف في وجه المعاني السّاقطة الماجنة " وهي خطيرة جدّاً في حياة كلّ الأمّ والشّعوب " ولعظيم خطر الأُغنية "

<sup>(</sup>٢٨) انظر : إيضاح الدّلالات في سماع الآلات ، تأليف الشّيخ عبد الغني النّابلسي ، تحقيق الأستاذ أحمد راتب حمُّوش ، طبع دار الفكر بدمشق عام ١٩٨١ م .

<sup>&</sup>quot; واعلم أنَّ ساع الألحان بالأشعار الطَّيِّبة والنَّغَم المستلفَّة ، إذا لم يعتقد المستمع محظوراً ، ولم يسمع على منموم في الشَّرع ، ولم ينخرط في زمام هواه مباح في الجملة ، ولا خلاف أنَّ الأشعار أنشدت بين يدي رسول الله عَلِيْهِ ، وأنَّه سمعها ولم ينكر عليهم في إنشادها ، فإذا جاز ساعها بغير الألحان الطَّيبة ، فلا يتغيَّر الحكم بأن تسمع بالألحان .. » ص ١٠٢ ، « وكل من ورد عنهم السَّماع من الصَّحابة والتَّابعين والعلماء العاملين رضي الله عنهم " مقاصدهم في ذلك حسنة ، ونيَّاتهم صحيحة ، ومن أنكر السَّماع من المنقدة بن ، ومن التأخرين إنَّا مرادهم القسم الفاسد من ذلك .. » ص ١٤٠

وعميق أثرها في المجمّع ، يقول دانيل أوكنل : « دَعُونِي أكتب أَغانِيَ الأُمَّةِ ، وَلستُ أَبالي بعد ذلكَ مَنْ يَسنُ شَرَائعَها » (٢٩) .

ولمّا انتشر شعراء الغزل في العصر الأُموي ، أمثال : عمر بن أبي ربيعة ، وكثير عزة ، وجميل بثينة ، تغنّى كثير من النّاس بأشعارهم . وكان الخلفاء الأول في هذا العصر ، يستمعون في أوقات فراغهم لقصائد الشّعراء ، ولم يلبث الغناء أن حلَّ محلّ الشّعر . فكان الخلفاء لا يظهرون للنّدماء ، بل كان بينهم حجاب ، حتَّى لا يطلع النّدماء على ما يفعله الخليفة إذا طرب ، فقد تأخذ نشوة الطرب بِلبّه ، فيقوم بحركات لا يطلع عليها ، إلا خواص جواريه ، وإذا ارتفع من خلف السّتارة صوت ، أو حركة غريبة ، صاح صاحب السّتارة : « حسبك يا جارية ! كفى ! انتهى ! أقصري ! » ، موهما النّدماء أنّ الفاعل لتلك الحركات هو بعض الجواري (٢٠٠) .

ويذكر الجاحظ أن بعض خلفاء بني أُميَّة ، ظهروا للنَّدماء والمغنين ، ولم يحفلوا بإتيان حركات تثيرها نشوة الطَّرب في نفوسهم .

وفي عهد الوليد الشَّاني كلف النَّاس بالموسيقى والغناء ، وأسرفوا في ذلك . وكان للقيان أثر ملحوظ في تقدُّم الغناء ، وكانوا من غير العرب .

ه ومن أشهر المغنين في هذا العصر (طَوَيْس) ، وأبو مروان الغَريض. ومن آلات الطَّرب: الصَّنج ، وبه يُسَمَّى أعشى قيس «صنَّاجة العرب» ، لجودة شعره ، والطَّنبور ، والدَّريج وله أوتار كالطَّنبور ، والمزمار.

أمَّا العصر العبَّاسي ، فقد وردت أخبار غنائه ومغنَّيه في كتاب « الأغاني » لصاحبه أبي الفرج الأصفهاني ، والأصفهاني متَّهم في أمانته الأدبيَّة والتَّاريخيَّة . جاء في

<sup>(</sup>٢٩) قصّة الحضارة ٢٢/٤

<sup>(</sup>٣٠) تاريخ الإسلام ٢٠١٥٥

« ميزان الاعتدال في نقد الرِّجال = للدهبي ١١٢/٣ : « إنَّ الأصفهاني في كتابه الأغاني كان يأتي بالأعاجيب بحدَّثنا وأخبرنا » . وجاء في « لسان الميزان » بشأنه : يأتي بأعاجيب بحدَّثنا وأخبرنا . فن يقرأ الأغاني يَرَ حياة العبَّاسيِّين (٢١) حياة لهو ومجون وغناء كلّها = وهذا يناسب المؤلّف وخياله وحياته ومن حوله ، فنشك بصحَّة ما كُتِب في هذا الموضوع اعتاداً على الأغاني فقط .

وما سبق لا يعني مطلقاً أنه لم يكن غناء وموسيقى في الدَّولة العبَّاسيَّة ، بل كان ، ولكن ليس بالحجم الَّذي صوَّره الأصفهاني .

ولا يعني مطلقاً أنَّه لم يكن هناك مجون وحانات ، بل كان ، ولكن ليس بالصُّورة الَّتي صوَّرها الأصفهاني .

فالرَّشيد كانت مجالسه فيها سمر وأشعار تنشد ، ولكن في مستوى رفيع ، ومعان ، ا فاضلة ، كقول ابن السَّمَاك ، عندما دخل على الرَّشيد وبين يديه حمامة تلتقط حبّاً ، فقال له : صِفها وأوجز ، فقال : كأنَّا المنظر من ياقوتتين ، وتلتقط بدرتين ، وتطأ على عقيقتين ، وأنشدونا لبعضهم :

۲.

<sup>(</sup>٢١) وخصوصاً عصر القوَّة في الدُّولة العبَّاسيَّة ، الَّذي بدأه أبو العبَّاس السَّفَّاح [ ١٣٢ هـ ـ ١٣٦ هـ ] ، وانتهى بوفاة المتوكِّل بن المعتصم ٢٥٢ هـ .

ها لها برنوستين من تبـــاريـــج وبين \_\_\_ع جــود المقلتين ها كا تصبغ عَيْنَى (٣٢)

نسجت فوق جنــاحيـ وهي طاووسيَّة اللَّو ن بنان المنكبين تحت ظل من ظلال الالله اليات عنافي الكتفين فَقَــدَتُ الفــاً فنــاحت فهی تبکیــه بــلا دمـ وهى لاتصبغ عينك

وغنَّى للرُّشيد مسكين المدنى ، الَّذي يعرف بأبي صدفة :

قفُ بالمنازل ساعةً فتامَّل فلسوف أحمل للبلي في محمل

وكان ابن أبي مريم هو الَّذي ينادم الرَّشيد ويضحكه ، وكان عنده فضيلة بـأخبـار ١٠ الحجاز وغيرها ، وكان الرَّشيد قد أنزله في قصره ، نبُّهه الرَّشيد يوماً إلى صلاة الصُّبح ، فقام فتوضّا " ثمَّ أدرك الرّشيد وهو يقرأ : ﴿ وَمَالِيَ لاَ أَعْبُدُ الَّذِي فَطَرَنِي ﴾ ، فقال ابن أبي مريم : الأأدري والله ، فضحك الرّشيد ، وقطع الصّلاة ، ثمَّ أقبل عليه وقال : ويحك اجتنب الصَّلاةَ والقرآنَ وقل فيا عدا ذلك (٢٣) ، ومَنْ هذه شروطه مع نديمه ، لن نجد في كتب التَّاريخ الصَّحيحة عن مجالسه مجوناً ، كما أعتقد (٢٤) .

وغنَّى إبراهيم الموصلي للرَّشيد ولأبنائه الأمين والمأمون والمعتصم من بعده ، وأجاد ابنه إسحاق بن إبراهيم الموصلي في وضع الألحان ، وكتب رسالة مطوّلة في الغناء ، صحَّح فيها أنغامه وطرائقه ، واحتفظ بالغناء القديم ، وخالف بذلك أباه ومن ذهب مذهبه في تغييرات أصوات المتقدّمين.

<sup>(</sup>٣٢) مروج الذَّهب ٣٥٩/٣

<sup>(</sup>٣٣) البداية والنَّهاية ٢١٤/١٠ . وانظر : هارون الرَّشيد أمير الخلفاء وأجلُّ ملوك الدُّنيا ، طبع دار الفكر بدمشق ،

<sup>(</sup>٣٤) تاريخ الإسلام ٢٩٩٧

وكان الخليفة الواثق يتقن الغناء إتقاناً لم يسبق إليه خليفة ولا ابن خليفة ، وقد وضع بعض الأصوات والأنغام الجديدة (٢٥) « يقول السيوطي : « وكان الواثق أعلم الخلفاء بالغناء ، وله أصوات وألحان عملها نحو مائة صوت ، وكان حاذقاً بضرب العود ، ورواية الأشعار والأخبار »(٢٦) .

أمًا في الأندلس ، فقد أولع أمويًّو الأندلس بالغناء والموسيقى ، وأجزلوا العطاء ، للمغنين والموسيقيّين ، ففي عهد عبد الرَّحن بن هشام : [ ٢٠٦ ـ ٢٣٨ هـ ] وفد على الأندلس أبو الحسن علي بن رافع الملقّب بزرياب (٢٧) ، تلميذ إسحاق بن إبراهيم الموصلي ، الذي قدم من بغداد إلى بلاط زيادة الله الأغلبي ، أمير القيروان ، ثمَّ تاقت نفسه إلى الأندلس ، فلمَّا سمعه عبد الرَّحن بن هشام قدَّمه على جميع المغنين (٢٨) .

زاد زرياب على العود وتراً خاصاً واتّخذ مضرب العود من قوادم النّسر بدل الخشب ، وإليه يرجع تعليم الجواري الغناء في عصره ، علّمهناً الغناء والعزف على العود ومن هؤلاء : غزلان وهنيدة ومنفعة ، وأثّر في أذواق النّاس ، في لباسهم ، وطعامهم ، وآداب المائدة وتنظيها ، « فكانوا يبدؤون بالحساء ، ثمّ يقدّمون اللّحوم والطّيور ، وينتهون بالحلوى ، كا أخذوا عنه تفضيل الأكواب الزَّجاجيّة الرَّفيعة على أكواب النَّهب والفضّة ، وابتكر أسمطة الطّعام من الجلد الرَّقيق بدل الكتّان ، واتّخذ المراء الأندلس وخلفاؤها وخواصهم زرياب قدوة فيا سنّه لهم من آداب المائدة واستحسنه من الأطعمة التي نسبت إليه (٢٩) .

<sup>(</sup>٣٥) و (٣٦) تاريخ الخلفاء : ٣٤٢ و ٣٤٣

<sup>(</sup>٣٧) أطلق عليه هذا اللّقب لسواد لون بشرته ، وفصاحة لسانه ، تشبيهاً له بطائر أسود الرّيش ، حسن الصّوت . يقول ليڤي بروفنسال ؛ أثبت أنه مجدد عبقري ، فقد أوجد معهداً موسيقيّاً عالياً ، حيث طُوّرت الموسيقي الأندلسية » ، [ الحضارة العربيّة في إسبانية ، ط باريس ١٩٤٨ م ] .

<sup>(</sup>٣٨) نفح الطّيب ٧٥٣/٢ و ٧٥٤

<sup>(</sup>٣٩) تاريخ الإسلام ٤١٣/٢ عن نفح الطّيب ٧٥١/٢ و ٧٥٢ ، بروفنسال : الشَّرق الإسلامي والحضارة العربيَّة ـ الأندلسيَّة ، ص ٣٠ـ٣٤

ولم تلقَ الموسيقى إقبال النَّاس في العصر العبَّاسي النَّاني ، ولعلَّ سبب ذلك مناهضة فقهاء الحنابلة لأسباب اللَّهو ، واللَّعب عامَّة ، ومن بينها الموسيقى .

ولمّا كثر روَّاد الحانات في العصر العبّاسي المتأخّر ، قام بعض الصّالحين في وجه هذا التّيّار ، ويذكر ابن الأثير أنَّ شخصاً أتلف آلة الغناء الّي تستعملها إحدى المغنّيات ، كانت تصطحب جنديّاً من السّلاجقة الأتراك (نن ، وذكر أنَّ الخليفة المقتدي بأمر الله : [ ٢٦٧ ـ ٤٨٧ هـ ] ، أمر بنفي المغنّيات والمفسدات من النّساء ، وخرّب أبراج الْحَمَام ، ومنع اللّعب بها ، صيانة لِحُرُم النّاس .

وفي خطط المقريزي ٢٨٧/٢ ، أنَّ الخليفة الحاكم الفاطمي ، أصدر بين سنتي [ ٣٩٨ ـ ٤٠١ هـ ] ، قوانين تحرِّم اجتماعات اللَّهو والطَّرب على شواطئ خليج القاهرة ، وتلاها بقوانين منع بموجبها سماع الموسيقى ، والاستمتاع بالألعاب ، ومنع آخرين من سماع المغنيات .





<sup>(</sup>٤٠) الكامل في التَّاريخ ٢٨/١٠

## اللُّهو واللُّعب :

الحياة زمن يمضي ، ولا يقبل الإسلام أن يمضي زمن في حياة معتنقيه غير مَنْتِجِ نافع ، لا يقدّم خيراً في حياة الفرد أو المجتمع ، لذلك قال عزَّ وجلَّ : ﴿ لاَ خَيْرَ فِي كَثِيْرٍ مِنْ نَجْوَاهُمْ إِلاَّ مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أو إصلاح بَيْنَ النَّاسِ وَمَنْ يَفْعَلُ ذَلِكَ الْبَيْعَاءَ مَرْضَاتِ اللهِ فَسَوْفَ نؤتِيهِ أَجْراً عَظِيماً ﴾ ، [النّساء : ١١٤/٤] .

يقول عَلَيْكَ : « خير لهو المؤمن السّباحة ، وخير لهو المرأة الغَزْل » ، كما حضَّ عَلَيْكَ ، ، على تربية الفَرَس والاعتناء بها أوقات الفراغ .

واللُّهو الحرَّم ، هو كلُّ لهو اقترن بالفجور والفسوق وترك الفرائض والواجبات .

وهكذا .. أحلَّ الإسلام ضروب التَّسلية البريئة والمفيدة كالصَّيد وسباق الخيل ، لذلك كلف بعض الخلفاء الأمويِّين بالصَّيد ، لأنَّه تمرين على الرَّكض والكرِّ والرَّمي .. والفروسيَّة عوماً ، واختيار الخيول واختبارها ، ولذلك كان سباقُ الخيل أهمَّ تسلية ها للشَّعب في كلِّ العهود الإسلاميَّة ، تستهوي نفوس الشَّباب ، حيث تظهر مهاراتهم وفروسيَّتهم وإمكاناتهم ، حتى أصبحت حلبات السِّباق وامتطاء الغلمان والعسكر صهوات الجياد ـ وهم كُثُر ـ بالعُدَد الكاملة ، والأسلحة التَّامَّة ، وما يرافق ذلك من إقامة معالم الزينة ، كل أولئك كان عِثابة أعياد فيها الفرحة والبهجة .

<sup>(</sup>٤٨) رواه البيهقي وابن حجر الهيتمي في : كفِّ الرَّعاع .

ويقال إنَّ هشام بن عبد الملك كان أوَّل من أقام حلبات السِّباق ، وكانت الأميرات يتدرَّبن على ركوب الخيل ، ويشتركن في السِّباق (٢٩) .

ومن أنواع التَّسلية « الكرة » ، وكانوا يتدافعونها في الهواء بالعصيِّ ، والقُلة والمقلاة وهما عودان يلعب بها الصِّبيان (٥٠٠) .

أمَّا في العصر العبَّاسي الأوَّل ، فقد قضى النَّاس بعض أوقات فراغهم في ساع الحكايات الهادفة ، والنَّوادر الهزليَّة ، والأحاديث الَّتي تتجلَّى فيها الفطنة والذَّكاء ، كا لعبوا في منازلهم الشَّطرنج (١٥) ، وعرفوا النَّرد ، والرَّمي بالنَّسَّاب ، والصَّيد .. وكان سباق الخيل من أجلِّ أنواع التَّسلية وأرقاها عند الخلفاء والأمراء وكبار رجال الدَّولة .

وعرف هذا العصر « التّنس » ، ويسمُّونها لعبة « القراح » ، وكان النّساء يمارسن ، الرّمي بالسّهام .

واسترَّ اللَّعب بالشَّطرنج في العصر العبَّاسي الثَّاني ، مع النَّرد وسباق الخيل ، وانتشرت في أوقات الفراغ مجالس الاستاع إلى الغناء أو الموسيقى . كا انتشرت مجالس الوعظ ، حيث أدَّت المساجد مهمَّة الوعظ ، وعالجت مسائل الدِّين والدُّنيا ، وكان لها أثر ملحوظ في حفظ القيم الإسلاميَّة ، ولا سيَّا ما يتعلَّق بالمثل العليا .

ه واستهوت مجالسُ القصص العامَّةَ ، فعقدت في الطُّرقات ، وفي المنازل ، وفي المساجد انطوت القصص على أهداف كالشَّجاعة ، والنَّجدة ، والكَرَم ، والوَفَاء ، والعَنَّة ، والشَّهامة ..

<sup>(</sup>٤٩) مروج الذَّهب ١٨٨/٣ و ١٨٩

<sup>(</sup>٥٠) يرمي الصِّي بالقلَّة في الهواء تمُّ يضربها بمقللة في يده ، وهي خشبة طولها ذراع ، فتستر القلَّة في حركتها ، وإذا وقعت كان طرفاها مجانبين للأرض ، فيضرب الصِّي أحد طرفيها فتستدير وترتفع ، ثمَّ يعترضها بالمقلاة فيضربها في الهواء ، فتستر ماضية .

<sup>(</sup>٥١) وفي أواخر القرن الشالث عشر الميلادي ، عرفوا نوعاً من الشَّطرنج يسمَّى « الجوارحيَّة » ، أو اللُّعب =

ويقول الدَّميري في حياة الحيوان الكبرى: ولعب بعض النَّاس بتربية الْحَمَام، هواية ومحبَّة ، وشارك بتربيته شرائح مختلفة من المجتم ، ولكن السَّلطات عملت على محاربة هذه الهواية ، لأنَّ فيها انتهاك حرمات الجيران ، وإقلاق راحتهم ، وما يستتبع ذلك من الصِّياح ، ورمي الحجارة وتساقطها على سطوح المنازل المجاورة (٥٢).

واعتني الخلفاء الفاطميُّون بعرض الخيل ، وتسييرها في مواكب يحضرها الخليفة .

#### ☆ ☆ ☆

### الأعياد:

أعياد المسلمين اثنان : عيد الفطر بعد شهر الصَّوم ، وعيد الأضحى بعد موسم الحجِّ ، وكان الخلفاء يحتفلون بها احتفالاً دينيّاً مهيباً ، فيؤمُّون النَّاس في الصَّلاة ، ويلقون عليهم خطبة العيد ، وكانت الأنوار تسطع في أرجاء المدن الإسلاميَّة في ليالي ، العيد ، وتتجاوب أصوات المسلمين بالتَّهليل والتَّكبير ، وتضرب الطَّبول ، وتدق الأبواق ، وترفع الأعلام والرَّايات ذات الألوان الزَّاهية (٢٥٠) .

واحتُفِلَ في الدُّولة العبّاسيّة بأعياد الفُرْس ، كالنَّوْروز ، وهو أوّل أيّام السّنة عندهم ، ويقع في ابتداء فصل الرّبيع ، وكان المسلمون قد أبطلوا الاحتفال بهذا العيد في

<sup>=</sup> بالجوارح ، تعمل فيه كل حاسَّة من حواس الإنسان وتنافس غيرها من الحواس ، تاريخ الإسلام ...
۲۱۳/۲ ، عن متز : « الحضارة الإسلامية » ۲۱۳/۲ و ۲۱۶

<sup>(</sup>٥٢) روى ابن ماجه « الحـديت ٣٧٦٤ و ٣٧٦٠ و ٣٧٦٦ » ، عن عـائشـة رضي الله عنهـا ، أنَّ النَّبي يَهِيُّكُمْ نظر إلى إنسان يتبع طائراً ـ حمامة ـ، فقال : « شيطان يتبع شيطانة » .

<sup>(</sup>٥٣) وكان الاحتفال بهذين العيدين يبلغ منتهى روعته وأبّهته في النُّغور ـ كا يقول ابن حوقل ـ مثل طَرسُوس حيث يرابط المجاهدون القادمون من مختلف بقاع العالم الإسلامي ، فكان لهذه الاحتفالات أثرٌ كبير في إظهار عظمة الإسلام وأفراحه ، حتَّى أصبح عيد الفطر وعيد الأصحى في هذه التُغور من الأيّام البديعة الجيلة المشهودة .

بلاد فارس ، غير أنَّه عاد في العصر العبَّاسي الأوَّل ، وكانوا يتهادون فيه بالهدايا ، ومنها السُّكَّر والملابس ، ويلبس الجند ملابس الرَّبيع والصَّيف .

كا احتفلوا بالمهرجان أوَّل الشِّتاء ، ويسمُّونه « روزمهر » ، ومعناه « محبَّة الرُّوح » ، وكان الفرس يتَّخذون المهرجان دليلاً على نهاية العالم ، والنَّوْرُوز دليلاً على بدايته ، وكان اليوم الخامس من المهرجان ، من أعظم أيَّام الفُرْس ، ويسمُّونه « رام روز » ، وهو المهرجان العظيم .

وأولى الفاطميُّون عيد الفطر عناية خاصّة ، فكانت الخيرات تعمّ النّاس ، حيث توزّع الفِطرة ، والكسوة ، ويعمل السّاط ، ويركب الخليفة لصلاة العيد . كلّ ذلك ، بعدما اتّخذوا من غرّة رمضان المبارك من المواسم الدّينيّة البهيجة ،حيث تعمّر المساجد بتلاوة القرآن الكريم ، وبصلاة التّراويح .

وكان عندهم نَوْرُوز خاص يُمَمَّى « النَّوْرُوز القِبْطي » ، وهو أوَّل السَّنة القبطيَّة ، توقد فيه النِّيران ، ويرشُّ الماء ، ولقد اهتمَّ الفاطميُّون بالاحتفال بهذا العيد ، وأعادوا الاحتفال بوفاء النِّيل .

واحتفل الفاطميُّون بمولد الرَّسول الكريم عَلِيَّةٍ ، وبيوم عاشوراء ، وبمولد علي رضي الله عنه .. وكان معزَّ الدَّولة بن بُوَيْه أوَّل من احتفل بعيد الغدير ، وذلك سنة ٢٥٢ هـ .

ومن الاحتفالات ، الاحتفالات بالانتصارات الحربيّة ، كا حدث سنة ٤٦٣ هـ ، عندما انتصر السُّلطان ألْب أرسلان على البيزنطيّين في موقعة ملاذكرد .

ومًّا يذكر أنَّ الاحتفالات بعيد المولد النَّبويِّ الشَّريف بلغت أوجها أيَّام المهاليك ، وعَمَّت العالم الإسلامي كلَّه .



الْمَلابِسُ والأَزْياءُ: لم يتأنّق المسلمون الأوّلون في ملابسهم ، لقد عرفوا ببساطة اللّباس ، فلبس أبو بكر الصّدّيق رضي الله عنه الشّملة والعباءة ، وعرف عن عمر بن الخطّاب رضي الله عنه لبسه خشن الملبس ، وكثيراً ما رقّع ثوبه ، قال علي رضي الله عنه : رأيت لعمر بن الخطّاب إزاراً فيه إحدى وعشرون رقعة من أدم \_ أي جلد \_ . وخطب مرّة النّاس وعليه إزار فيه اثنتا عشرة رقعة (قعة ) .

وقال أنس: لقد رأيت في قيص عمر أربع رقاع بين كتفيه . وأبطأ جمعة في الصَّلاة ، ثمَّ خرج ، فلمَّا صعد المنبر اعتذر إلى النَّاس فقال : إنَّا حبسني قيصي هذا ، لم يكن لى قيص غيره .

وعن عبد الله بن عبّاس قال : خرجت أريد عمر بن الخطّاب فلقيته راكباً حماراً وقد ارتسنه بحبل أسود ـ أي جعله رسناً له ـ في رجليه نعلان مخصوفتان ، وعليه إزار ١٠ وقيص صغير ، وقد انكشفت منه رجلاه إلى ركبتيه ، فشيت إلى جانبه ، وجعلت أجذب الإزار وأسوِّيه عليه ، كلَّا سترت جانباً انكشف جانب . فيضحك ويقول : إنّه لا يطيعك ، حتَّى جئنا العالية فصلَّينا ، ثمَّ قدَّم بعض القوم إلينا طعاماً من خبز ولم ، فإذا عمر صائم ، فجعل يقدِّم إليَّ طيِّب اللَّحم ، ويقول : كُلُ لي ولك ، ثمَّ دخلنا حائطاً فألقى إليَّ رداءه ، وقال : اكفنيه ، وألقى قيصه بين يديه وجعل ١٥ يغسله ، وأنا أغسل رداءه ، ثمَّ جففناه وصلَّينا العصر ومشينا .

وكان سلمان الفارسي رضي الله عنه عامل عمر على المدائن ، يلبس الصوف ، ويركب الحمار ببرذعته بغير إكاف ، ويأكل خبز الشَّعير . وكان أبو عبيدة بن الجرَّاح يلبس الصوف الجافي ، فلاموه على ذلك ، وقالوا له : إنَّك بالشَّام ، وحولنا الأعداء ، فغيِّر في زيِّك ، وأصلح من شارتك ، فقال : ماكنت بالَّذي أترك ماكنت عليه في ٢٠ عصر الرسول عَلَيْتُهُ .

<sup>(</sup>٥٤) تاريخ أبي الفداء ١٧٤/١ ، والحلية ٥٣/١ ، وابن الجوزي ١١٩

<sup>(</sup>٥٥) المسعودي ١٨/١

أمًّا اللِّباس \_ وخصوصاً في البادية \_ فقد كان يتألَّف من قباء طويل مشقوق الوسط ، ومتدلٍ على العقب ، مربوط في الوسط بحزام من جلد ، كا ارتدوا العباءة فوق القباء ، وهي مصنوعة من وبر الْجَمَل . وكان لباس الرَّأس العمامة .

وفي الحرب لبسوا أردية خاصّة ، كالسّروال والرّداء القصير ، بدلاً من الثّياب ه الفضفاضة المتدلّية .

وفي عهد سليان بن عبد الملك شاع الوشي (٢٥) - كا يقول المسعودي - اللذي كان يجلب من الين والكوفة والإسكندريَّة ، واتَّخذ النَّاس منه جلابيب وأردية وسراويل وعائم .

أمَّا في العصر العبَّاسي فقد ظهر التَّأثير الفارسي في الأزياء ، فلبس أبو جعفر المنصور القلانس ، وهي القبَّعات السُّود الطَّويلة الخروطيَّة الشَّكل . وأصبح لباس عُلْيَةَ القوم يشتمل على « سروالة » فضفاضة ، وقيص وقباء وقلنسوة ، ولبس العامَّة إزاراً وقيصاً ودراعة وسترة طويلة وحزاماً ، وانتعلوا الأحذية ، ولبسوا الجوارب وسمَّوها « موزاج » .

وأبو يوسف قاضي هـارون الرَّشيـد ـ كا في وفيّـات الأعيـان ـ أوَّل من غيَّر لبـاس ١٥ العلماء إلى هذه الهيئة الَّتي هم عليها في زماننا هذا .

وفي الأندلس ، تحكم زرياب في ابتداع الأزياء ، وحث النّاس على تغيير الملابس لتكون مناسبة للفصول ، وعلّمهم أن يلبسوا ملابس بيضاء في الصّيف ، وملابس حريريّة خفيفة في الرّبيع ذات ألوان زاهية ، وأنّ الشّتاء فصل الفراء والملابس الثّقيلة .

وفي عهد الفاطميّين في مصر ، كانت القاهرة من أهمٌّ مراكز النَّسيج ، واشتهرت بأنواع خاصّة من الثِّياب الحريريّة والقطنيّة والكتَّانيَّة والصُّوفيَّة ، وفي دار الكسوة الَّتي ٢٠

<sup>(</sup>٥٦) الوسّي ـ في اللَّسان ـ نوع من التّياب معروف ، وهو يكون من كلِّ لون ، خلط لون بلون .

بناها الخليفة المعزلدين الله الفاطمي في القاهرة ، كانت تفصَّل الثِّياب للخليفة والأُمراء والوزراء وسائر موظَّفي الدَّولة ، على اختلاف مراتبهم ، والخلع الَّتي كانت تمنح بسعة للوزراء والأُمراء والأشراف في عيد الفطرحتَّى سُمِّى « عيد الْحُلَل » .

أمًّا ثياب المرأة فقد اشترط بها الحشمة ، وعدم إظهار مفاتن الجسم ، لذلك كانت ملاءتها طويلة تغطّي جسمها ، كا لفَّت المرأة رأسها بمنديل ربطته فوق جيدها . وفي ه العصر العبَّاسي تطوَّر لباس المرأة ، فاتَّخذت وجيهات المجتمع غطاء للرَّأس مرصَّعاً بالجواهر ، ومحلَّى بسلسلة ذهبيَّة مطعَّمة بالأحجار الكريحة ، ويعزى هذا الابتكار إلى عليّة بنت المهدي أُخت الرَّشيد .

أمَّا نساء عامَّة النَّاس ، فكنَّ يزيِّنَّ رؤوسهنَّ بحلية مسطَّحة من الـذَّهب ، ويلففن حولها عصابة منضَّدة باللؤلؤ والزُّمرُّد ، ولم يجهل جميعهنَّ فنَّ التَّجميل الَّذي أخـذنه من .. الفارسيَّات .

#### ☆ ☆ ☆

# الطُّعَامُ:

كان الطَّعام في صدر الإسلام في غاية البساطة ، واكتُفِي بالقليل منه ، وضَّت المائدة العامرة لوناً أو لونين على الأكثر ، وخير الأُدم اللَّحم ، مع مراعاة القواعد ، الصَّحيَّة ، فلا إدخال طعام على طعام ، وغسل الأيدي قبل الطَّعام وبعده .

وأفضل أطعمة العرب الثّريد ، وهو الخبز يفت ويبل بالمرق ويوضع فوقه اللّحم ، ومنه اللّمزة وهو الخبز يكسر عليه السّمن ، والكوتان وهو الأرز والسّمك ، والأطرية وهو طعام فيه خيوط من الدّقيق ، والرّبيكة وهي شيء يطبخ من بُرِّ وتمر ويعجن بالسّمن والجشيش وهو دقيق مجروش يوضع في قدر ويلقى عليه لحم أو تمر يطبخ ، والعكّة وهو طعام يتّخذ من دقيق يعجن بسمن ثم يشوى والقديد وهو اللّحم

يُشْرَح ويقدد ، والصَّفيف إذا شرح اللَّحم عراضاً ، والشَّواء ، والبسيسة وهي السَّقيق ، والسَّويق ويتَّخذ من الحنطة والشَّعير ، والخزير وهي الحساء من الدَّسم والدَّقيق ، والخزيرة أيضاً أن تنصب القدر بلحم يقطَّع صغاراً على ماء كثير ، فإذا نضج ذر عليه الدَّقيق ، فإن لم يكن فيها لحم فهي عصيدة ، ولا تكون الخزيرة إلاً وفيها لحم (٥٧).

ويتَّضح مَّمَا سبق قلَّة استعمال العرب للخضروات في طعامهم ، ولعلَّ السَّبب أنَّ بلادهم ليست زراعيَّة (٥٨) .

هذا .. وبُدئ باستعال الملاعق الَّتي صنعت من الخشب أو الفخَّار زمن الأُمويِّين ، ويذكر الإمام أحمد أنَّ رسول الله عَلِيلَةٍ كان يستعمل السَّكين في قَطْع اللَّحم .

ر وبدأ النَّاس يجلسون على موائد حولها الكراسي زمن الأُمويِّين (٥١) ، وروي عن معاوية وسليان بن عبد الملك حبّها للطَّعام وتفنُّنها في اختيار ألوانه .

ونوَّع العبَّاسيُّون طعامهم منذ أيَّام أبي جعفر المنصور " وتفنَّن أهل بغداد في طعامهم من صيد وفاكهة وخضروات ، وشربوا « النَّبيذ » الَّذي أحلَّه أبو حنيفة ، وهو طبعاً غير نبيذ هذا العصر " وإن اتَّفقت التَّسمية . جاء في كتاب « بدائع الصَّنائع في ترتيب الشَّرائع " للإمام علاء الدِّين الكاشاني " الملقَّب بملك العلماء : « وما يتَّخذ من الزَّبيب شيئان : نقيع ونبيذ ، فالنَّقيع أن ينقع الزَّبيب في للناء أيَّاماً حتَّى تخرج حلاوته إلى الماء ، ثمَّ يطبخ أدنى طبخ ، فما دام حلواً يحلُّ شربه ، وإذا غَلاً واشتدً وقذف بالزَّبد يحرّم - لأَنَّه تخمَّر -، وأمَّا النَّبيذ فهو الَّذي يؤخذ من ماء الزَّبيب إذا

<sup>(</sup>٥٧) تاريخ الإسلام ٢/١٥٥ و ٥٤٣ عن ابن سيده = المخصَّص = ٤٪١٢٠ \_ ١٤٨

<sup>(</sup>٥٨) ولكنَّهم عرفوا بالكرم ، يجودون بطعامهم ولا سيا في البوادي ، حتَّى كانوا يوقدون النَّار ليلاً ليهتدي بها الضَّيفان الغرباء ، يقول شاعرهم :

وَإِنِّي لَمُعَطِّمُ مَا وَجَـدْتُ وَقَـائِلَ لَمُوقَدِ نَارِي : لِيلَةَ الرِّيحَ أُوقِيدِ لَوَا يَبِسُطُونَ سَاطاً عَلَى الأَرْضَ ، ثمَّ يَجِلُسُونَ صَفَّيْنَ مَنْ حُولُهُ .

طبخ أوفى طبخ = يحلّ شربه مادام حلواً ، فإذا غَلاَ واشتدَّ وقذف بالزَّبد يحلُّ شربه مادون السَّكر عند أبي حنيفة وأبي يوسف = وعند محمد والشَّافعي لا يحلُّ شربه » ، كا يحلُّ عند أبي حنيفة وأبي يوسف شرب نبيذ التَّمر ما دام حلواً = ويحرم إذا أسكر ، وكذلك الشَّراب المتَّخذ من حَلِّ العسل بالماء دون تخمَّر ، وكذلك الأشربة المتَّخذة من الشَّعير والدُّخن والذَّرة والتِّين والسُّكر .. لذلك = شرب هارون الرَّشيد - مثلاً - النبيذ بعرف زمانهم ، لا نبيذ هذا الزَّمان ، ولقد تنبَّه إلى ذلك ابن خلدون فقال : لم يعاقر الرَّشيد الحمر لانبيذ هذا الزَّمان ، ولقد تنبَّه إلى ذلك ابن خلدون فقال : لم يعاقر ويصلّي الصَّبح في وقته ، ويغزو عاماً ويحجُّ عاماً ، وإنَّا كان الرَّشيد يشرب نبيذ التَّمر ويصلّي الصَّبح في وقته ، ويغزو عاماً ويحجُّ عاماً ، وإنَّا كان الرَّشيد يشرب نبيذ التَّمر على مذهب أهل العراق = وفتاويهم فيه معروفة ، وأمَّا الحر الصِّرف فلا سبيل إلى الرَّبار عند أهل الملّة (١٠) .

ونقل زرياب إلى الأندلس ، أرقى أنواع الطّهي البغدادي ، وقرَّر أغاطاً جديدة في تنظيم المائدة ، فكانوا يبدؤون بالحساء ، ثمَّ يقدِّمون اللَّحوم والطُّيور ، وينتهون بالحلوى .

وفي مصرأيًام الطُّولونيِّين ، تعدَّدت ألوان الطعام « كالدَّجاج ولحوْم الجدي والضَّأن » والفالوذج واللَّوزينج والقطايف « والعصيدة الَّتي كانت توفَّر في عهد المقريزي باسم « المأمونيَّة » ، وبلغ من وفرة هذه الأطعمة ، أنَّها أصبحت في متناول العامَّة .

<sup>(</sup>٦٠) وهذا لا يعني أنَّ الخرة لم تعرف ، ولكنَّها ليست شرطاً في حفلاتهم الَّتي اهتَّوا بها اهتاماً بالغاً ، تتجلّى فيها مظاهر الرَّوعة والجلال ، كحفلة زواج الرَّشيد من زبيدة ، والمأمون من بوران بنت الحسن بن سهل ، وقطر النَّدى والمعتضد العبّاسي ا وابنة السّلطان ملكشاه السّلجوقي إلى الخليفة العبّاسي المقتدي .. أو عند استقبال الوفود الأجنبيّة ، كاستقبال المقتدر سنة ٣٠٥ هـ رسولي إمبراطور الرَّوم لطلب عقد الهدنة ، واستقبال الحاكم الفاطمي لرسول إمبراطور الرَّوم ، واستقبال الحكم المستنصر في الأندلس ملك الجلالقة سنة ٣٥١ هـ . والشّعب على مختلف شرائحه كان يقلّد هذه الاحتفالات الرَّائعة ، كل حسب إمكاناته .

واعتنى الإخشيديُّون بتنويع الطَّعام واشتاله على العناصر الضَّروريَّة للتَّغذية ، وأقام الفاطميُّون الأسمطة في الأعياد والمواسم ، طول كل سماط منها نحو ثلات مئة ذراع ، وعرضه سبع أذرع ، تنثر عليه صنوف الفطائر والحلوى الشَّهيَّة . مِمَّا أُعِدَّ في دار الفطرة الخليفيَّة .

وكان الخلفاء والأمراء ذوو اليسار يحصلون على بواكير الفواكه بوساطة البريد ، الذي بلغ حدّ الكال في عهد بني بُويْه في المشرق ، وفي عهد الفاطميّين والماليك في مصر .

وفي العصر العبّاسي المتأخّر ألّف محمد بن عبد الكريم الكاتب البغدادي كتاباً تحت اسم « الطّبيخ » ، وذلك سنة ٦٢٣ هـ = ١٢٢٦ م ، وصف فيه الطّعام في عصره ، وفيا سبقه من العصور العبّاسيّة ، ذكر فيه من الأطمعة ؛ الدّجاج ، يسلق ويقطّع ثمّ تعرّق بالشّيرج - زيت السّمم - المضاف إليه الكزبرة والمستكة والدّار صيني . والْمَضيرة : وهي اللّحم السّمين من الإلية ، يقطّع ويوضع في قدر ، ثمّ يضاف إليه ماء وملح ، ثمّ يغلى ، فإذا قارب النّضج أضيف البصل والكرّات والكُون والمستكة والدّارصيني ، فإذا نضج وجف ماؤه ولم يبق سوى الدّهن ، غرف في إناء ، وأضيف إليه اللّبن واللّيون نضج وجف ماؤه ولم يبق سوى الدّهن ، غرف في إناء ، وأضيف إليه اللّبن واللّيون جوانب القدر ، ويترك ويغطّى حتّى يغلي قليلاً ، تضاف إليه بعدها التّوابل ، ثمّ تسح جوانب القدر ، ويترك ويغطّى حتّى يهدأ .

« والسَّكباج » : حيث يقطَّع اللَّحم السَّمين ، ويوضع في قدر ، ثمَّ تُضاف الكزبرة الخضراء ، والـدّارصيني والملح ، ويظل على النَّارحتَّى يغلي ، ثمَّ يضاف إليه الكزبرة اليابسة ، والبصل ، والكرّات ، والجزر أو الباذنجان .

ومن الأطعمة الشَّهية الشَّعبيَّة السَّمك واللَّحم والباقِلاَء ، والهريسة من أنواع الحلوى الَّتي تباع في الأسواق كل صباح ، والعصيدة من التَّمر والسَّكر والعسل ، والتَّريد من المرق واللَّحم والحمس ، والأرز يؤكل مع اللَّبن والسَّمن والسَّكر ، والكباب

والرؤوس والأكارع ، وتُبَاع في الأسواق مطبوخة ونيّئة .. ويزيد في قيمة الطّعام ما يضاف إليه من المسك والعنبر والعود والزّعفران والقرنفل ، واللّوز والفستق والجوز والبندق ..

وتميَّز المغرب العربي بألوان خاصَّة من الطَّعام ، مثل « الكفتة » ، الَّي تطهَّى بالزَّيت ، ويضاف إليها كُيَّة كبيرة من التَّوابل ، وفي مدينة فاس سوق يباع فيه الخبز ه المقلي بالزَّيت ، ويُحَلَّى بالعسل ، ويتناول النَّاس هذا الخبز على طعام الإفطار ، ولا سيًا في أيًام الأعياد ، وتؤكل هذه الفطائر مع اللَّحم المشوي ، أو مع العسل ، أو مع الحريرة . وفي فاس ـ وغيرها من المدن المغربيَّة ـ يشوى اللَّحم في السَّفافيد ، ويُبنى كانونان ، أحدهما فوق الآخر ، وتوقد النَّار في الكانون الأسفل ، وعندما يحمى الكانون العُلُوي يوضع فيه الْحَمَل كاملاً من فوَّهة في أعلى الكانون ، حتَّى لاتحترق الأيدي ، ١٠ وهكذا يتمُّ شواء اللَّحم ، ويأخذ لوناً جميلاً ، ونكهة لطيفة ، لأنَّ الدُّخان لا يصل إلى اللَّحم ، وإنَّا يصل إلى السَّعل ، ويستمرُّ شيُّ اللَّحم على نار خفيفة طول اللَّيل ، وفي الصَّباح يبدأ بيع هذا اللَّحم في الأسواق .

أمّا أسواق الجزّارين ، فقد كانت المواشي قبل أن تُحْمَل إلى الحوانيت ، تعرض على أمين الجزّارين لفحص اللّحم والتّأكّد من سلامته من الأمراض ، ثمّ تسلّم لحاملها ورقة ١٥ يحدّد فيها ثمن البيع ، بحيث يستطيع كلّ شخص أن يراها ، ويقرأ الثّمن الّذي يباع به اللّحم ، ويشرف المحتسب على ذلك ، وعلى باعة السّمك بصفة خاصّة ، كي لا يخلط السّمك الطّازج والسّمك الفاسد ، ومن أنواع السّمك الشّهيرة في المغرب « الشّائبل » ، وقيل : « وكفى بالشّائبل نحماً طربيّاً » .





# الحَيَاةُ الفِكْرِيَّةُ الفرَقُ الدِّينيَّةُ

﴿ وَجَاهِدُوا فِي اللهِ حَقَّ جهَادِهِ
هُوَ أَجْتَبَاكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي
هُوَ أَجْتَبَاكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي
الدَّيْنِ مِنْ حَرَجِ مِلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْراهِمَ هُوَ
سَمَّاكُمُ الْمُسْلِمَيْنَ مِنْ قَبْلُ وَفِي هَلَا لَيْكُونَ الرَّسُولُ شَهِيْسَداً عَلَيْكُم
وَتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ فَأَقِيمُوا
الصَّلاةَ وَآتُوا الزِّكَاةَ وَاعْتَصِمَوا بِاللهِ
الصَّلاةَ وَآتُوا الزِّكَاةَ وَاعْتَصِمَوا بِاللهِ
هُو مَوْلاكُمْ فَنِعُم الْمَولُكِي وَنِعُمَ الْنَصْولُكِي وَنِعُمَ النَّصِيرَ كِي .

[ الْحَجُّ : ٢٢/٨٧ ]

مصلحة المسلمين العُلْيا توجب وحدة الكلمة ، وألا سُنَّة ولا شيعة ـ خصوصاً وأن القرآن الكريم بقي بنجوة من كل تحريف أو تبديل ، سليماً لم يسسمه تحريف ـ ببل الجميع مسلمون مؤمنون ، كا كانت تسميتهم أيَّام رسول الله عَيْظِيَّة ، يقول عزِّ وجل : ﴿ مِلَّةَ أَبِيكُم إِبْراهِيمَ هُوَ سَمَّاكُمُ الْمُسْلِمِينَ مِنْ قَبْلُ ﴾ ، [الححُ ٢٧٧٧ ] .

ولكن .. صادفت دعوة عبد الله بن سَبَا لله يقريق كلمة الأُمَّة ، وإثارة الفتنة أيّام عثان له في البَصْرة والكوفة والشّام ومصر مرتعاً خصيباً ، فراح يبذر سمومه في المجتمع الإسلامي ، فهيّا العقول إلى الاعتقاد بأنَّ عثان بن عفّان اغتصب الخلافة ، وأخذ المجتمع النّاس على عثان وعلى ولايته : « إنَّ عثان أخذ الخلافة بغير حق ، وهذا على وصى الرّسول عُرِيليّة ، فانهضوا في هذا الأمر فحرّكوه ، وابدؤوا بالطّعن على أمرائكم ،

وأظهروا الأمر بالمعروف والنَّهي عن المنكر تستيلوا النَّاس وادعوهم إلى هذا الأمر »(١) .

وأصبحت الحال في الأمصار حرجة ، عمَّا اضطر عثان إلى ندب محمد بن مسلمة الأنصاري إلى الكوفة ، وأسامة بن زيد إلى البَصْرة ، وعبد الله بن عمر إلى الشَّام ، وعمَّار بن ياسر إلى مصر، ليقفوا على حقيقة الأمر، ولكن الأمر أفلت من يد عثان ه وولاته ، عندما بدأ دور العمل والتَّنفيذ حسب خطَّة رسمها ابن سبأ بدقَّة ، عندما كاتب من مصر أشياعه من أهل البصرة والكوفة ، واتَّفقوا على الشُّخوص إلى المدينة المنوَّرة ، فوصلوها ، واستطاع عثمان أن يعيد وفد مصر راضياً ، إلاَّ أن كتاباً زوَّره ابن سبأ ، أمر فيه أن تستأصل شأفة هذا النَّفر ، أعاد القوم إلى المدينة ، فأغلظ عثان رضي الله عنه الأيمان على أنَّه ماكتب ، ولا أمر بكتابة هذا الكتاب ، ولا علم له بـ ١٠ ولكن أصحاب الفتنة اقتحموا داره وقتلوه في الشَّامن عشر من ذي الحجة سنة ٣٥ هـ/٦٥٦ م ، وبويع علي رضي الله عنه بالخلافة ، ونصح الَّذين طالبوا بدم عثان أن يتريَّشوا ، حتَّى إذا هدأت النُّفوس ، وعاد الأمن إلى نصابه ، أجري الحقُّ مجراه ، إِلاَّ أَنَّ نصائحه لم تُجْدِ نفعاً ، فكان خروج طلحة والزُّبير وعائشة إلى البصرة ، وكانت موقعة الْجَمَل في منتصف جمادي الآخرة سنة ٣٦ هـ ، والَّتي انتصر فيها علي ، فبادر ١٥ إلى عزل الولاة الَّذين ولاَّهم عثمان ، والَّذين كانوا مثار الفتنة ، فأذعنوا إلاَّ معاويـة بن أبي سفيان \_ وإلي الشَّام \_ قريب عثان ، والمطالب بدمه ، فسار علي رضي الله عنه من الكوفة إلى صفّين في تسعين ألفاً ، وسار معاوية بن أبي سفيان من الشَّام في خمسة وثمانين ألفاً ، فكانت صفّين في صفر عام ٣٧ هـ ، واستطاع عمرو بن العاص بما

<sup>(</sup>١) الطُّبري ٣٤٠/٤ ، ولدراسة الفرق الإسلاميَّة انظر :

\_ الفصل في الملل والأهواء والنَّحل ، لابن حزم الظَّاهري الأندلسي .

ـ الملل والنّحل للشّهرستاني .

\_ الفّرُقُ بين الفررق للبغدادي .

<sup>-</sup> والمصادر التَّاريخيَّة المعتمدة ، كالطُّبري ، والكامل في التَّاريخ ، والبداية والنَّهاية ، ومروج النَّهب .

أُوتيه من دهاء (٢) وحنكة أن يفرِّق بين جند علي " عندما قال بفكرة التَّحكيم : « هذا كتاب الله عزَّ وجلَّ بيننا وبينكم " ، وكان ما كان للتَّحكيم من أثر " أبقى على التحام جند الشَّام ، وانقسام جند علي ، الَّذي أراد أن يحكم السَّيف بينه وبين معاوية ، ولكن الخوارج اعتزلوه ، وساروا متَّجهين إلى المدائن (٢) .

**☆ ☆ ☆** 

الحَمَوَارِجُ :

وهم أعداء الأمويين ، وأعداء شيعة على رضي الله عنه ، لم يدخلوا الكوفة بعد صفين مع علي ، ونزلوا قرية بظاهرها تسمّى حَرُوراء ، وكان عددهم اثني عشر ألفاً ، ونادى مناديهم : إنَّ أمير القتال شَبَثُ بن ربعي ، وأمير الصّلاة عبد الله بن الكوَّاء اليشكري ، والأمر شورى بعد الفتح ، والبيعة لله عزَّ وجلَّ ، والأمر بالمعروف والنَّهي عن المنكر . ويسمّى هؤلاء الخوارج ، كا يسمون الحروريَّة ، وأمرهم غريب يدعو إلى العجب ، لأنَّهم قبلوا بالتَّحكيم ، وعلي رضي الله عنه لم يقبله ، إلاَّ بعد أن أكرهوه على قبوله ، وهم يخرجون على ما أبرموه بعد قبول التَّحكيم .

سار الخوارج من أهل البَصْرة والكوفة إلى النَّهروان مستخلفين عليهم عبد الله بن وهب الرَّاسبي ، وأخذوا يقتلون كُلَّ من لم يشاطرهم رأيهم ، فسار إليهم علي ، وانتصر عليهم ، ولكنَّ فئة منهم اعتزلت القتال ، ولم تعتزل رأيها ، فكانوا أشد الأحزاب خطراً ، إذ يرون أن غيرهم من المسلمين كفَّار ، وأنَّ دماءهم وأموالهم حلال .

<sup>(</sup>٢) قال الشّعبي : « دهاة العرب أربعة : معاوية بن أبي سفيان ، وعمرو بن العماص ، والمغيرة بن شعبة ، وزياد ـ بن أبيه ـ فأمّا معاوية بن أبي سفيان فللأناة والحلم ، وأمّا عمرو بن العاص فللمعضلات ، وأمّا المغيرة فللمُبادَقة . وأمّا زياد فللصّغير والكبير » ، وكان قيس بن سعمد بن عبادة من السدّهاة المشهورين ، وكان أعظمهم كرماً وفضلاً ، ( أَسندُ الغابة ٥/٨٤٧ ) .

<sup>(</sup>٣) تاريخ الإسلام ٢٦٤/١

ضعف شأن الخوارج أيّام الأمويّين ، عندما ولي العراق زياد بن أبيه ، لما بدأه من الشّدّة والقسوة والعنف في معاملتهم ، وكذلك أيّام الحجّاج بن يوسف النَّقفي ، الّذي نكّل بهم على يد المهلّب بن أبي صُفْرة ، ومنذ ذلك الوقت ، وبعد مقتل قطّري بن الفّجَاءَة (٤) ، ضعفت شوكتهم ، وقلَّ عددهم ، فلم يحرّكوا ساكنا أيّام الوليد وأخيه سليان بن عبد الملك ، فلما ولي عر بن عبد العزيز الخلافة ، خرج شَوْذب السيكري (٥) ، فكتب عر بن عبد العزيز إليه يقول : بلغني أنّك خرجت غضباً لله ولنبيّه ، ولستَ أولى بذلك منّي ، فهلم أناظرك ، فإن كان الحقُ بأيدينا دخلت فيا دخل فيه النّاس ، وإن كان في يدك نظرنا في أمرنا ، فأجاب شوذب عرّ قائلاً : « لقد أنصفت ، وقد أرسلت إليك رَجّلين يدارسانك ويناظرانك » ، وأثمرت سياسة عر بن عبد العزيز فشهد أحد الرّجّلين بأنّ عمر على صواب : « ما سمعت كاليوم قط دحجّة أبين وأقرب مأخذاً من حُجّتك ، أمّا أنا فأشهد أنّك على حقّ ، وأنا بريء مّن بَرِئ من من سيات المنطهدين .

قطري بن الفجاءة بن مازن بن يزيد الكناني المازني التّميي ، من رؤساء الأزارقة الخوارج وأبطالهم ، بقي ثلاث عشرة سنة يقاتل ويُسلَّم عليه بالخلافة وإمارة المؤمنين ، والحجَّاج يُسيِّر إليه جيشاً بعد جيش وهو يردّهم ويظهر عليهم ، وكانت كنيته في الحرب أبا نعامة ( ونعامة فرسه ) ، وفي السَّلم أبا عمَّد ، كان طامَة كبرى ، وصاعقة من صواعق الدُّنيا في الشَّجاعة والقوَّة ، اختلف الوُرِّخون في مقتله سنة ٧٨ هـ/١٩٧٧ م ، فقيل عثر به فرسه فاندقَّت فخذه فات ، وقيل توجَّه إليه سفيان بن الأبرد الكلمي فقاتله وقتل في المعركة بالرّي أو بطبرستان ، ( الأعلام ٢٠٠٠ ) .

<sup>(</sup>٥) بِسُطَّام اليشكري المعروف بشوذب ، ثائر جبَّار ، كان أصحابه ٨٠ رجلاً ، حاربهم أهل الكوفة فلم يفلحوا ، سَيَّر إليهم يزيد بن عبد الملك ثلاثة جيوش ، كلَّ جيش في ٱلفين ، فانهزمت الجيوش ، فجهَّز مسلمة بن عبد الملك جيشاً فيه عشرة آلاف مقاتل بقيادة سعيد بن عمرو الحرشي ، فأحاطوا بشوذب ثمَّ قتلوه سنة ١٠١ هـ ٧٢٠ م ، ( الأعلام ١٠/٢ ) .

<sup>(</sup>٦) مروج الذَّهب ١٣٠/٢

وفي أواخر الدَّولة الأُمويَّة ظهر أبو حمزة الخارجي (١) ، الَّذي بايع عبد الله بن يحيى المعروف بطالب الحق سنة ١٢٨ هـ على الخلافة ، ودعا إلى قتال مروان بن محمَّد ، ولكن مروان بن محمَّد سار إليه ، فالتقى بالخوارج في وادي القرى ، فقتل أبا حمزة وكثيراً مَّن معه ، ثمَّ سار مروان بن محمَّد إلى الين ، وهزم عبد الله بن يحيى (طالب الحق) وقتله مع كثير من أتباعه ، وكانت ثورة أبي حمزة آخر ثورات الخوارج ، وإلى مروان بن محمَّد يرجع الفضل في القضاء عليهم .

وألمع فكرة عندهم نظريتهم بالخلافة ، ورأيهم إن كان لابدً منها ، فأصلح النّاس لها أحق بها ، قرشيّاً كان أمْ غير قرشي ، عربيّاً كان أم غير عربي ، وليس عندهم نظام وراثة ، أو تفويض لمن يليها " لذلك بقوا مصبوغين بصبغة النّزاع مع السّلطة " كثيري التّفرّق " محدودي النّظر " ومع ذلك جمعوا شجاعة وصراحة وبساطة ، أسهل شيء عليهم بيع أنفسهم لعقيدتهم ، فيقتل مثلاً عبد الرّحمن بن ملجم عليّاً رضي الله عنه ، ويظل يقرأ القرآن ، ويرى أنّه تقرّب إلى الله ، وعندما أريد قطع لسانه ، جزع لكرهه أن لا يذكر الله به .

وقطّع عبيد الله بن زياد أوصالَ خارجيَّة ، وقال : كيف تَرَيْن ؟ فأجابت : إنَّ ف فكري من هول المطلع لشغلاً عن حديدتكم هذه . وأقسمت غزالة الحروريَّة لتُصَلِّينَّ في مسجد الكوفة ركعتين ، تقرأ في الأُولى سورة البقرة ، وفي الشَّانية سورة آل عران ، والكوفة معقل الحجَّاج ، ودار إمارته ، وبرَّت غزالة بقسمها ، وأرتج الحجَّاج عليه باب بيته .

# ومن فِرَق الخوارج: الأزارقة: أصحاب نافع بن الأزرق (٨) ، اللذي كفَّر كلُّ

المختار بن عَوْف الأزدي السليمي البصري (أبو حمزة الخارجي) ثائر فتساك من الخطباء القادة ، انهزم بوادي القرى سنة ١٣٠ هـ ، فلحقه عبد الملك بن عَمَّد بن عطيَّة السَّعدي ، فكانت بينها وقعة انتهت بقتل أبي حمزة سنة ١٣٠ هـ / ٧٤٨ م ، ( الأعلام ١٩٢٧ ) .

<sup>(</sup>٨) صحب نافع عبد الله بن عبّاس ، وكان هو وأصحاب له من أنصار النُّورة على عنان ، ووالوا عليّاً ، =

المسلمين ، والنَّجديَّة أصحاب نجدة بن عامر (١) ، والبيهسيَّة أصحاب أبي بَيْهَس بن جابر (١١) ، والإباضيَّة أصحاب عبد الله بن إباض التَّميي (١١) ، الَّذين لم يغلوا في الحم على مخالفيهم ، وهم إلى المسالمة أميل ، والصَّفْريَّة أصحاب زياد بن الأصفر (١٢) .. وكلُّ هذه الفِرَق الخارجيَّة اشتطَّت في الحكم على مخالفيهم ، وعاملوهم معاملة الكافر عابد الوثن .

#### \$ \$ \$

## الشِّيعَةُ:

أنصار علي بن أبي طالب رضي الله عنـه ، ويرون أنَّـه أحقٌ بـالخلافـة من أبي بكر وعمر وعثمان ، وعليه فالواجب المترتّب عليهم • ردُّ الحقّ إلى صاحبه سِرّاً وجهراً .

- وبعد التّحكيم خرجوا عليه ، ولمّا علموا بثورة عبد الله بن الزّبير على الأمويّين بمكّة توجّهوا إليه ، وقاتلوا عسكر الشّام في جيش ابن الزّبير إلى أن مات يزيد بن معاوية سنة ١٤ هـ ، وانصرف الشّاميّون ، وبويع ابن الزّبير بالخلافة ، ولمّا علم نافع برأي عبد الله بن الزّبير بعثمان : « أنا ولي لابن عثمان وعدوّ لأعدائه » ، لم يرضه ذلك " فانصرف وأصحابه إلى البصرة ، وخرج بثلاث مئة ، قاتله المهلّب بن أبي صفرة ، ولقي الأهوال في حربه ، قتل نافع يوم ( دولاب ) على مقربة من الأهواز سنة مره مدركة من ( الأعلام ٢٥٢٧٧ ) .
- (٩) نَجُدَة بن عامر الحروري ، من بني حنيفة ، رأس الفرقة النَّجديَّة نسبة إليه ، كان أوَّل أمره مع نافع بن الأُزرق ، ثمَّ استقلَّ باليامة سنة ٦٦ هـ ، وتسمَّى بأمير المؤمنين ، وجَّه إليه مصعب بن الرَّبير خيلاً بعد خيل ، قتل سنة ٦٩ هـ ، ( الأعلام ١٠/٨ ) .
- (١٠) أبو بَيْهَس هَيْصَم بن جابر ، كفَّر نافع بن الأزرق وعبد الله بن إباض في بعض ماذهبا إليه ، وتبعته جماعة ، طلبه الحجَّاج ، واستطاع عثمان بن حيًّان المرِّي والي المدينة المنوَّرة اعتقاله ، وصُلِبَ بالمدينة سنة ٩٤ هـ/٧١٣ م .
- (١١) عبد الله بن إباض (ت ٨٦ هـ/٧٠٥ م) ، لا يـزال مذهبه منتشراً في الجـزائر ( وادي ميزاب ) ، وفي سلطنة عَمّان ، ( الأعلام ٢٧/٤ ) .
- (١٢) الصَّفْريَّة الزَّيادِيَّة : « خُالفوا الأَزارِقة والنَّجدات والإباضيَّة في أُمور منها : أَنهم لم يكفّروا القعدة عن القتال إذا كانوا موافقين في الدِّين والاعتقاد ، ولم يحكموا بقتل أطفال المشركين وتكفيرهم وتخليدهم في النَّار .. » ، ( الملل والنَّحل ١٣٧/١ ) .

خفَّت جذوة التَّشيَّع في نفوس أهل العراق ، بعد نزول الحسن بن علي رضي الله عنه عن حقّه في الخلافة لمعاوية بن أبي سفيان ، ومغادرته العراق إلى المدينة المنوَّرة ، ولكن سبُّ علي رضي الله عنه وآل البيت على المنابر ، أثارَ حنق الشَّيعة ، وبعد مقتل حجر بن عدي (١٣) أيَّام معاوية ، هدأ أمر الشَّيعة ، وأصبح التَّشيُّع أمراً نظريًا .

وأيّام يزيد بن معاوية ، وبعد استشهاد الحسين رضي الله عنه في أرض كربلاء ، وحّد الشّيعة صفوفهم ، وزاد حنقهم على بني أُميّة وولاتهم ، وظهر ( التّـوّابُـون ) أيّام مروان بن الحكم سنة ٦٥ هـ ، الّـذين نصّبوا سليّان بن صُرَد (١٤٠) ، ودعوا النّاس للآخـذ بثأر الحسين ، ولكن عبيد الله بن زياد ، ألحق بهم هزيمة ، وقُتِل ابن صُرَد .

ولمّا انضم الختار بن أبي عبيد الثّقفي إلى الشّيعة ، مؤسّساً ( الكيسانيّة ) (١٥) ، وانتصر على ابن زياد ، استفحل أمره ، فعمل عبد الله بن الزّبير ـ المعتصم في مكّة المكرّمة ـ على الإيقاع به ، فأرسل إليه جيشاً بقيادة أخيه مصعب ، بعد أن ولاه العراق ، فانتصر قرب الكوفة سنة ٦٧ هـ ، وقَتَلَ الختار .

<sup>(</sup>١٢) سنة ٥١ هـ/ ٦٧١ م ، ويسمَّى حجر الخير ، صحابي شجاع شهد القادسيَّة ، من أصحاب علي ، قُتِل في مرج غذراء \_ قرب دمشق \_ مع أصحاب له ، ( الأعلام ١٦٦/٢ ) .

<sup>(</sup>١٤) سليمان بن صَرَد [ ٢٨ ق.هـ ـ ٥٠ هـ = ٥٩٥ ـ ٦٨٤ م ] ، صحابي ، شهد الجل وصِفَين مع علي ، كان مَن كاتب الحسين وتخلّف عنه ، وخرج بعد ذلك مطالباً بدمه ، فتراس ( التّوابين ) ، ونشبت معارك ببن سليمان وعبيد الله بن زياد ، فقُتِلَ سليمان بعين الوردة ، قتله ينزيد بن الحصين ، ( الأعلام ١٢٧/٢ ) .

<sup>(</sup>١٥) لم يلق الختار عطف محمد بن الحنفيّة وتأييده ، لأنّه لم يكن يثق بأهل الكوفة المّذين خذلوا أباه وأخويه من قبل ، والكيسانيّة نسبة إلى كيسان مولى علي رضي الله عنه ، والكيسانيّة تغالي في وجوب طاعة الإمام وانفراده بتأويل الشَّريعة ، ويعتقدون بالرَّجعة ، أي برجعة مخمد بن الحنفيّة ، كا يعتقدون بنبوّة علي والحسن وابن الحنفيّة ، ويقول الشهرستاني : « إنَّ جميع الكيسانيّة يعتقدون أنَّ الدِّين طاعة رجل ، وأنَّ طاعتهم ذلك الرَّجل تبطيل ضرورة التَّمسُّك بقواعد الإسلام كالصَّلاة والصَّوم والحيج وهكذا. ه ، ( الملل والنّحل ١٩٦٨ ) .

وظل عبد الملك بن مروان يرقب الأحداث ، وينتظر ضعف كلّ الأطراف المتحاربة ، فلم يكد مصعب يفرغ من قتال المختار ، حتّى خرج إليه عبد الملك يحاربه ، وراسل قوَّاد مصعب وأعيان الكوفة ، ومنَّاهم الأماني حتّى أفسدهم عليه ، إلا إبراهيم بن الأشقر ، فصفا الجوَّ لعبد الملك في العراق ، ولم يبق أمامه إلا بلاد الحجاز ، فسيَّر الحجَّاج بن يوسف الثَّقفي للقضاء على عبد الله بن الزَّبير (١٦) .

و يمكن تمييز مذهبين كبيرين باقيين إلى يومنا هذا: الزَّيديَّة ، والإماميَّة .

الزَّيْدِيَّة: خرج زيد بن على زين العابدين بن الحسين بن على بن أبي طالب ، في عهد هشام ، وإليه تنسب الزَّيديَّة الَّتِي تفرَّعت عنها جماعة الرَّافضة (١٧) ، قتل زيد سنة ١٢٢ هـ ، وكان رحمه الله قويّاً عالماً ، نجح أتباعه في الين وطبرستان ، تتلمذ الأُصول لواصل بن عطاء ، ومن مذهبه جواز إمامة المفضول مع وجود الأفضل ، ومن أجل هذا ١٠ صحَّح إمامة أبي بكر وعمر ، ولم يتبرًا منها .

ولا تقيَّة عند الزَّيديَّة ، ولا عصة للأئَّة ، ولا غيبة لهم ، فهم أقرب الفِرَق إلى السُّنّة .

<sup>(</sup>١٦) استطاع عبد الله بن الزَّبير بن العوَّام أن يعكِّر صفو الأُمويِّين ردحاً من الزَّمن ، ولكن عبد الملك بعد أن صفا له الجوَّ في العراق ، سيَّر الحجَّاج بجيش كثيف للقضاء على ثورة ابن الزَّبير ، فحاصر مكَّة المكرَّمة ، وأظهر ابن الزَّبير مع من بقي معه شجاعة نادرة ، حتَّى قتل في جمادى الآخرة سنة ٧٣ هـ ، وبذلك قضى على الزَّبيريِّين بعد حكم تسع سنين ( ٢٤ ـ ٧٣ هـ ) للحجاز والعراق ومصر .

<sup>(</sup>١٧) ويرجع السّبب في تسميتهم ( الرَّافضة ) إلى أنَّ زيداً لمّا اشتبك مع يوسف بن عمر التَّقفي ، قالوا له : « إنَّا ننصرك على أعدائك بعد أن تخبرنا برأيك في أبي بكر وعمر اللَّذَيْن ظلما جَددُك على بن أبي طالب » ، فقال زيد : « إنِّي لاأقول فيها إلاَّ خيراً ، وما سمعت أبي يقول إلاَّ خيراً ، وإنما خرجت على بني أُميَّة لاَنَهم قتلوا جَدِّي الحسين ، وأغاروا على المدينة يوم الْحَرَّة ، ثمُّ رموا بيت الله بحجر اللنجنيق والنّار » ، ففارقوه عند ذلك حتَّى قال لهم رفضتوني ، فأطلق عليهم ( الرَّافضة ) .

الإماميّة: سمُّوا بهذا الاسم لاهتامهم بالإسلام من ناحية الإمامة ، وهم يرون أنَّ الأمّيّة هم عليٌّ وأبناؤه من فاطمة حصراً ، وعلى التَّعيين واحداً واحداً (١٨).

ومن تعاليهم : عصة الإمام ، وغيبة الحجّة محمد بن الحسن العسكري ، وهو المهدي المنتظر ، والرَّجعة ، والتَّقيّة .

وأهم فِرَق الإماميَّة ( الاثنا عشريَّة ) ، وسُمِّيت بهذا الاسم لأنَّها تقول باثني عشر إماماً على التَّرتيب من علي رضي الله عنه ، إلى محمد المهدي المنتظر (١٦) .

الْمُرْجِئَةُ: نشأت هذه الفرقة في مدينة دمشق خلال النّصف الثّاني من القرن الأوَّل المُجري، وإذا كان أساس الاعتزال الموقف من مرتكب الكبيرة، أيسمَّى مؤمناً أمْ لا، فأساس التّشيَّع هو الإمامة، وأساس الإرجاء هو تحديد معنى الإيان، وما يتبع ذلك من أبحاث.

والإرجاء هو التَّأخير ، ورأي أصحاب هذه الفرقة إرجاء الحكم على العصاة إلى يوم القيامة " ويتحرَّجون عن إدانة أيِّ مسلم مها كانت الذُّنوب الَّي اقترفها ، ويقولون ما الأيان ؟ ويجيبون : لدينا عناصر ثلاثة : تصديق بالقلب " وإقرار باللَّسان " وقيام بأنواع الأعمال من صلاة وصوم وزكاة وحج " فأيُّ هذه هو الإيمان ؟ أو هل هو كلها

<sup>(</sup>١٨) وهم اثنا عشر إماماً: ١ ـ علي بن أبي طالب ، ٢ ـ الحسن ، ٣ ـ الحسين ، ٤ ـ علي بن الحسين زين العابدين ، ٥ ـ محمد بن علي الباقر ، ٦ ـ جعفر بن محمد الصّادق ، ٧ ـ موسى بن جعفر الكاظم ، ٨ ـ علي بن موسى الهادي ، ٩ ـ محمد بن علي الجواد ، ١٠ ـ علي بن محمد الهادي ، ١١ ـ الحسن بن علي العسكري ، ١٢ ـ الحَجّة بن الحسن المهدي المنتظر ، ( سيرة الأثمّة الاثني عشر ، جـ ١ و ٢ ، دار التّعارف بيروت ، هاشم معروف الحسني ) .

<sup>(</sup>١٩) وينتسب إلى الشّيعة الإماميَّة ( الإساعيليَّة ) ، ومنهم : ( إخوان الصَّفا وخُلاَن الوفا ) ، اللّذين عملوا بكلّ طاقاتهم لتقويض أسس جميع الأديان ، فهم من الباطنيَّة الذين عَدُّوا الفلسفة فوق الشَّريعة ، وهم يدعون إلى دين جديد ، ودولة جديدة ، وتشيَّعهم ستار يخفون تحته آراءهم الحقيقيَّة ، وجعلوا للدّين باطناً وظاهراً ، والحفيقة في الباطن ، ومن وجد الباطن ، فهو ليس بحاجة إلى الظاهر من صلاة وصوم .

جميعاً ؟ وعلى هذا البحث دار الإرجاء ، فكثير منهم ظنَّه تصديقاً بالقلب فقط ، أو هو معرفة الله بالقلب ، ولا عبرة بالمظهر ، فإنَّ مَنْ آمن قلبه مؤمن مسلم ؛ وليس الإقرار باللَّسان ، ولا الأعمال من صلاة وصوم ونحوها إلاَّ جزءاً من الإيمان .

وحجَّتُهم أنَّ الإيمان في اللَّغة هو التَّصديق ، ومنهم من رأى أنَّ الإيمان تصديق بالقلب ، وإقرار باللِّسان .

بينا الإيمان تصديق بالقلب ، ثمَّ إقرار باللَّسان ، وعمل بالطَّاعات ، لأنَّ الصَّلاة لغةً الدُّعاء ، وفي الشَّرع لها معناها الخاص ، فالآيات ربطت بين الإيمان والعمل : ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا .. ﴾ (٢٠) .

وكان أشدٌ خصومهم : المعتزلة ، والخوارج ، لأنَّ هـاتين الفرقتَيْن اشترطتًا في الإيمان العمل بالطَّاعات ، واجتناب المعاصي .

١.

وروي عن المأمون - الخليفة العبّاسي - أنّه قال : « الإرجاء دين الملوك »(٢١) ، وهذه الجملة تحتمل معاني عديدة ، منها أن الإرجاء هو الدّين الّذي يرضاه الملوك من أتباعهم ، فلا يثيرون شغباً مها ارتكب الملك من معاص " وتكل أمرهم وعقابهم أو إلعفو عنهم لله ، أو إنّ الإرجاء أنسب المذاهب لأن يعتنقه كلَّ ملك ، لأنّه يحمله على أن ينظر لأهل المذاهب كلّهم من معتزلة وخوارج وشيعة .. نظرة واحدة معتدلة ، ٥٠ فلا يكفّر أحداً ، ولا يتّخذ إجراء ضدهم " فكلّهم مؤمنون ، ومن عصى فأمره إلى الله " وهذا يجعله فوق المذاهب ، فهو ملك الجميع ، ولكن المأمون كان أبعد النّاس عن هذا ،

<sup>(</sup>۲۰) في كتباب الله عزَّ وجلَّ : ﴿ وَبَشِّرِ الَّذِيْنَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ﴾ ، [ ۲۰/۲ ] ، ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ﴾ ، [ ۲۰/۲ ، ۲۲/٤۲ ، ۲۲/٤۲ ، و ۲۰/۸ و ۲۲/۵ ، ۲۲/۲ ، ۲۲/۲ ، ۲۲/۲ ، ۲۲/۲ ، ۲۲/۲ ، ۲۲/۲ ، ۲۲/۲ ، ۲۲/۲ ، ۲/۲۱ ، ۲۲/۲ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/۲۱ ، ۲/

<sup>(</sup>۲۱) تاریخ بغداد لطیفور ، ص ۸٦

فقد تورَّط في الاعتزال ، وحَمَل النَّاس على اعتناقه ، وأجبرهم على القول بخلق القرآن ، وأوصى المعتصم بالاعتزال .

والمرجئة رضيت بحكم بني أُميَّة ، ما داموا نطقوا بالشَّهادَتَيْن ، تاركين الفصل في أمرهم إلى الله وحده ، وبسقوط الدَّولة الأُمويَّة سنة ١٣٢ هـ أفل نجم المرجئة ، ومن أعلامهم جَهُم بن صفوان (٢٢٠) ، الَّذي وضع العقيدة فوق العمل ، وهذا يدفع مثل هذد العقيدة إلى طرح الفرائض العمليَّة للإسلام .

#### ☆ ☆ ☆

الْمُعْتَزِلَةُ: قامت هذه الطَّائفة عندما اختلف واصل بن عطاء (٢٢) مع أستاذه الحسن البَصْري (٢٤) في مسألة المؤمن العاصي الَّذي ارتكب كبيراً ، أيسمَّى مؤمناً أمْ لا ؟ ورأي واصل أن مثل هذا الشَّخص لا يمكن أن يسمَّى مؤمناً ، كا لا يسمَّى كافراً ، بل يجب أن يوضع في منزلة بين المنزلتَيْن ، وانتحى واصلُ ناحية بعيدة من المسجد ، وأخذ يشرح رأيه لزملائه من التَّلاميذ الَّذين اتَّبعوه ، فكان الحسن البصري يقول للَّذين التَّقُوا حوله : « إنَّ واصلاً اعتزل عنًا » ، ومن هنا جاءت التَّسمية : ( المعتزلة ) .

« كان مبدؤهم أوَّل أمرهم البُعد عن السِّياسة ، والتَّفرُّغ لعبادتهم ودعوتهم ..

<sup>(</sup>٢٢) جَهُم بن صفوان السَّمرقندي (أبو محرز): [ت ١٢٨ هـ/٧٤٥ م]، وهـو رأس الجهميَّة، قبض عليمه نصر بن سيَّار وقتله، ( الأعلام ١٤١/٢).

<sup>(</sup>٢٣) واصل بن عطاء الغزّال (أبو حـذيفة): [ ٨٠ ـ ١٣١ هـ / ٧٠٠ م] ، رأس المعتزلة ، ومن ألمّة البلغاء والمتكلّمين ، له تصانيف منها : (أصناف المرجئة) ، و (المنزلة بين المنزلة أن ) ، و (مماني القرآن) ، و (طبقـات أهـل العلم والجهـل ) ، و (السّبيـل إلى معرفـة الحـق) ، و (التّـوبـة) ، (الأعلام ٨/١٠) .

<sup>(</sup>٢٤) الحسن بن يسار البصري ( أبو سعيد ) : [ ٢١ - ١١٠ هـ/٦٤٢ - ٧٢٨ م ] ، تابعي كان إمام أهل البَصْرة ، وحَبْر الأُمَّة في زمنه ، وهو أحد العلماء الفقهاء الفصحاء الشَّجعان النَّسَاك ، وُلِد بالمدينة ، وشبَّ في كنف علي بن أبي طالب ، ( الأعلام ٢٢٦٧٢ ) .

ولكنّهم تحوّلوا عن هذا المبدأ بعد ذلك وانغمسوا في السّياسة وصاروا وزراء وعمّالاً ، وأطلق المأمون والمعتصم والواثق أيديهم في السّياسة ، فنكّلوا بخصومهم ، وأذاقوا النّاس العناب إذا هم لم يقولوا بخلق القرآن .. وسمّى المؤرّخون هذه الفترة بمحنة خلق القرآن »(٢٥) ، وأبطل المتوكّل القول بخلق القرآن ، فهجر النّاس المعتزلة ، فقلّ عددهم ، وضعف شأنهم .

من أعلام المعتزلة عمرو بن عبيد (٢٦) ، وأبو الهذيل العلاَّف (٢٧) ، وإبراهيم بن سيَّار النَّظَّام (٢٨) الَّذي تناول مسائل كثيرة عُدَّت من مسائل الاعتزال ، فردَّ كثيراً على شبه اللحدين ، وتكلَّم في إعجاز القرآن ، وفي القياس والإجماع ، وطالب بعرض الأحاديث على العقل ، ونفي مالم يقبله العقل منها ، وجاء بعده الجاحظ (٢٩) ، وكان لسان المعتزلة في عصره ، فردً على المُشَبِّهة ، وتكلَّم في إعجاز القرآن ، وألَّف كتاب : (حجج ، النَّهَ ق عصره ، فردً على المُشَبِّهة ، وتكلَّم في إعجاز القرآن ، وألَّف كتاب : (حجج ، النَّهَ ق ) نصرة للسَّالة واحتجاحاً لها .

<sup>(</sup>٢٥) ظهر الإسلام ٤/٤

<sup>(</sup>٢٦) عمرو بن عُبَيْد التَّبِي بـالولاء ( أبو عثمان ) : [ ٨٠ ـ ١٤٤ هـ/٦٩٩ ـ ٧٦١ م ] ، شيخ للعتزلـة في عصره ، ومفتيها ، اشتهر بزهده وعلمه ، ( الأعلام ٨١/٥ ) .

<sup>(</sup>٢٧) محمَّد بن الهَذَيْل العلاَّف ( أبو الهذيل ) : [ ١٣٥ ـ ٢٣٥ هـ/٧٥٣ م ] ، من أئمَّة المعتزلة ، اشتهر بعلم الكلام ، ( الأعلام /١٣١٧ ) .

 <sup>(</sup>۲۸) إبراهيم بن سيًار بن هانئ البصري ( أبو إسحاق النَّظَام ) : [ ن ۲۲۱ هـ/١٤٥ م ] ، من أثمَّـة المعتزله ،
 تبحَّر في علوم الفلسفة ، ( الأعلام ٢٣١١ ) .

<sup>(</sup>٢٩) عمرو بن بَحْر بن محبوب الكناني بالولاء (أبو عثان الجاحظ) : [ ١٦٣ ـ ٢٥٥ هـ/ ٧٨٠ ـ ٢٦٩ م] . كبير أئمة الأدب ، ورئيس الفرقة الجاحظيّة من المعتزلة ، له تصانيف منها : (الحيوان) ، و (البيان والتَّبيّين) ، و (سحر البيان) ، و (التَّاج) ، و (البخلاء) ، و (الحساس والأضداد) .. (الأعلام ٧٤/٠) .

<sup>(</sup>٣٠) وصلنا منه نتف ضمن (رسائل الجاحظ)، وممّا قاله الجاحظ فيه : « راح محمد مَهِلِيَّةِ يتحدُّاهِم بالقرآن منذ أوَّل لحظة، ثمَّ أن يأتوا بسورة واحدة من مثله، ولم يكن القوم الدين ينازلهم محمد مَهِلِيَّةِ قوماً عاديِّين، إنهم شَكِسون خَصِمُون ، لا يسكتون على ضم ، ولا ينامون على مَوْجِدة .. ما السِّرُ في سكوت العرب عن المعارضة وقد صكَّ التَّحدي أساعهم بإلحاح وشدَّة ؟ إنَّ القوم قد أدركوا علوَّ كعب القرآن =

انقسم المعتزلة إلى فِرَق ، أو إلى مدارس ، نسبة إلى رئيسهم ، مثل : الواصليّة نسبة إلى واصل بن عطاء ، والهذليّة نسبة إلى أبي الهذيل العلاّف ، والنظاميّة نسبة إلى عرو بن بحر الجاحظ .

### وتتكوَّن عقيدة المعتزلة من خمسة أصول هي :

التَّوحيد (٢١): وهي الأصل الأوَّل ، والعدل : وهو الأصل الثاني ، ومعناه أنَّ الله لا يحبُّ الفساد ، ولا يخلق أفعال العباد ، بل إنَّهم يفعلون ما أُمروا به ، ونهوا عنه ، بالقدرة الَّتي جعلها الله لهم ، وركَّبها فيهم ، وإنَّه لم يأمر إلاَّ بما أراد ، ولم ينهَ إلاَّ عمَّا كره ، وإنَّه ولي كلّ حسنة أمر بها ، بريء من كلّ سيِّئة نهى عنها . والوعيد : وهو الأصل الثَّالث ، ومعناه أنَّ الله لا يغفر لمرتكب الكبائر إلاَّ بالتَّوبة . وأمَّا القول بالمنزلة بين المنزلتين : وهو الأصل الرَّابع ، فهو أنَّ الفاسق المرتكب للكبائر ليس بمؤمن ولا بكافر ، بل يسمَّى فاسقاً . أمَّا القول بوجوب الأمر بالمعروف والنَّهي عن المنكر : وهو الأصل الخامس ، فإنَّه واجب على سائر المؤمنين على حسب استطاعتهم في ذلك ، وهو الأسل الخامس ، ولا فرق بين مجاهدة الكافر والفاسق .

وقالوا بخلق القرآن (٢٢) ، وبسلطة العقل وقدرته على معرفة الحسن والقبيح ، ولو

١٥ لم يرد بها شرع .

الكريم في البلاغة والنّظم ، وأحسّوا بمجزهم التّام عن الإتيان عثله .. فسكتوا إيشاراً للسّلامة ، وحتّى لا ينكشف أمرهم أمام النّاس » ، وأكّد الجاحظ ( إعجاز القرآن ) في بيانه ونظمه . ( انظر مجلة المجمع : الجزء الرّابع ، المجلّد الثّالث والسّتُون ) .

<sup>(</sup>٢١) آمن المعتزلة إعاناً عيقاً بوحدانيّة الله عزَّ وجلَّ ، ولكنّهم فلسفوا الوحدانيَّة ، فقالوا : ليست ذاته مركّبة من اجتماع أمور كثيرة ، لأنَّ كلَّ مركّب مفتقر إلى غيره ، والله منزَّه عن الافتقار ، إنّه واحد تام الأحديّة ، ثمَّ قالوا : إنَّ ذات الله وصفاته شيء واحد ، فالله حيَّ عالم قادر بذاته ، وهذه مسألة لم تَشر في الإسلام من قبل ، ولم يعرف عن الصّحابة شيء من هذا ، فرأى السّلف الصّالح أنّه يجب أن نؤمن بصفات الله كا جاءت ، ونكف عن التّأويل " لأنَّ صفوة الصّحابة والتّابعين لم يتعرّضوا لذلك ، وأنكر وا الجدل والمراء في الدّين .

<sup>(</sup>٣٢) أوِّل من قال بخُلْقِ القرآن الْجَعْد بن دِرْهَم [ ت نحو ١١٨ هـ/نحو ٧٣٦ م ] ، جاء في ترجمته : مبتدع لـــه =

ولهم نظرة في آيات كثيرة ، مثل قول تعالى : ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيءٌ ﴾ ، الشّورى ١١/٤٢] . وآيات ظاهرها يدلُّ على التّجسيم : ﴿ يَدُ اللهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ ﴾ ، [الفتح ١٠/٤٨] . فقالوا : نتمسّك بآيات التّنزيه ونشرحها ونوضّحها ونحلّلها ، ونؤوّل آيات الوجه واليدين بما يتّفق مع التّنزيه ، فعنى : (يدُ الله ) كا وصفها اليهود إنّها مغلولة ، يعني البخل ، وقوله عزَّ وجلَّ : ﴿ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾ ، [المائدة ١٠٤٥] ، ه تعبير مجازي يدلُّ على إثبات غاية السّخاء ، ونفي البخل ، وفي قول ه تعالى : ﴿ الرّحْمَنُ عَلَى العَرْشِ اسْتَوَى ﴾ ، [طه ٢٠/٥] ، قالوا : كناية عن الْمُلُك ، و ( وجه الله ) يعنى ذاته ..

وهكذا ، لمّا خلص لهم دليل التّنزيه على النّحو الّذي فسّروه به ، أوّلوا كلّ الآيات الدّالّة على الجهة ، وعلى الأعضاء ، فعلوا ذلك في جميع الآيات والأحاديث الّتي يخالف ١٠ ظاهرها أصل التّوحيد بالمعنى الّذي شرحوه ، فنفوا الجهة ، لأنّ إثباتها إثبات المكان ، وإثبات المكان إثبات الجسميّة ، وكانوا منطقيّين مع أنفسهم ، وساروا في تطبيق نظريًاتهم إلى آخر حدود التّطبيق .



أخبار في الزيدقة ، سكن الجزيرة الفراتيّة ، وأخذ عنه مروان بن محمد لما ولي الجزيرة في أيّام هشام بن عبد الملك فنسب إليه ، قال ابن تغري بردي في كلامه عن مروان : « كان يعرف بالجعدي نسبة إلى مؤدّبه جعد بن درهم " ، وقال ابن الأثير : كان مروان يلقّب بالجعدي لأنّه تعلّم من الجعد بن درهم مذهبه في القول بخلق القرآن والقدر ، ( الأعلام ١٢٠/٢ ) . ثمّ قال بذلك الجهم بن صفوان ، ثمّ جاء المعتزلة وقالوا بخلاصة ماقال به الجهميّة ، وفي كتاب ( الحيّدة ) أو المناظرة الكبرى في محنة خلق القرآن ، للإمام عبد العزيز بن يحيى بن مسلم الكناني المكي ( ت : ٢٤٠ هـ ) ، دار الفتح ، بيروت القرآن ، للإمام عبد العزية بخلق القرآن .

#### أهْلُ السُّنَّة :

عُرِفَ هذا الاسم منذ أيّام أبي الحسن الأشعري البصري (٢٣) ، الّذي نشأ معتزليّا ، مُّ عَدّل في بعض مسائل الاعتزال وصوّب ، بعد تفكّر وتدبّر ، وبعد مناظرة أستاذه أبي على الْجُبّائي (٢٤) ، حيث رجّح رأي الأشعري ، ولا ينكر أنّ الظّروف التّاريخيّة ساعدته في انتشار مذهبه ، لقد ملّ النّاس المناظرات والماحكات والمحن الّتي شهدوها أو سمعوا بها في ( محنة خَلق القرآن ) • وتخلّت السلطة أيّام المتوكّل (٢٥) عن نصرة المعتزلة ، ممّا جذب نفوس النّاس إلى الأشعري ، خصوصاً وقد امتلك حجّة قويّة لفتت الأنظار ، مع صلاح وتقوى وحسن منظر (٢٦) .

كا رُزِق الأشعري أتباعاً كثيرين من العلماء الأقوياء من شافعيَّة ومالكيَّة وحنفيَّة وحنبليَّة ، كالجويني (إمام الحرمين) ، والإسفراييني ، والباقلاني ، والشيخ أبي بكر القفال ، والحافظ الجرجاني ، والشيخ أبي محمَّد الطَّبري ، والحافظ الهروي ، والخطيب البغدادي ، وأبي القاسم القشيري ، وأبي حامد الغزالي ، وابن عساكر ، وأبي طاهر السلّفي ، وفخر الدِّين الرَّازي ، وسيف الدِّين الآمدي ، وعز الدِّين بن عبد السلام .. وكلَّ هؤلاء نصروا الأشعريَّة ، مع علوِّ مكانتهم ، وسعة نفوذهم ، ممَّا آل أخيراً إلى انتشار الذهب ، وتراجع خصومهم وأفول نجمهم .

<sup>(</sup>٣٣) علي بن إساعيـل بن إسحـــاق (أبـــو الحسن الأشعري): [ ٢٦٠ ـ ٣٢٤ هـ/ ٨٧٤ ـ ٩٣٦ م ]"، من نســـل الصّحابي أبي موسى الأشعري، مؤسّس مذهب الأشــاعرة، كان من الأثّــة المتكلّمين المجتهــدين، وّلــد في البصرة : وتوفّي ببغداد، بلغت مصنّفاته ثلاث مئة كتاب : منها: (إمامــة الصّــدّيق)، و (الرّدُّ على المجسّمة)، و (مقالات الإسلاميّين)، و (الإبانة عن أصول الديانة). (الأعلام ١٣٦٣٤).

<sup>(</sup>٣٤) محمد بن عبد الوهاب بن سلام الْجُبّائي (أبوعلي): [ ٢٥٥ - ٣٠٣ هـ / ٨٤٩ م] ، من ألمّـة المعتزلة ، ورئيس علماء الكلام في عصره ، نسبته إلى (جبي ) من قرى البصرة ، اشتهر في البصرة ، ودفن بجبي ، ( الأعلام ٢٥٠/٦ ) ، وجُبّى في ( معجم البلدان ٢٧/٢ ) .

<sup>(</sup>٣٥) جعفر ( المتوكّل على الله ) بن محمد ( المعتصم بالله ) بن هارون الرّشيـد ( أبو الفضـل ) : [ ٢٠٦ ـ ٢٤٧ هـ/ ٢٤٧ م ] ، ( الأعلام ٢٧٧/ ) .

<sup>(</sup>٣٦) انظر : ظهر الإسلام الجزء الرَّابع ، فصل أهل السُّنَّة ، والملل والنَّحل ٩٤/١ بحث ( الأشعريَّة ) .

لقد خالف الأشعري المعتزلة في أصول فكرهم ، فقال بإثبات الصّفات لله تعالى ، فإثبات العلم والقدرة والإرادة له ، يدلَّ على وجود هذه الصّفات متيزة ، لأنَّه لا معنى لكلمة عالم إلاَّ أنَّه ذو علم ، ولا لقادر إلاَّ أنَّه ذو قدرة .. إنَّ الله تعالى عالم بعلم ، قادر بقدرة ، حيَّ بحياة ، مريد بإرادة ، متكلم بكلام ، سميع بسمع ، بصير ببصر ، « وهذه الصّفات أزليَّة قائمة بذاته تعالى ، لا يقال : هي هو ، ولا هي غيره ، ولا : لا هو ، ولا : لا غيره . والدّليل على أنَّه متكلم بكلام قديم ، ومريد بإرادة قديمة أنّه قد قام الدّليل على أنَّه تعالى ملك من له الأمر والنَّهي ، فهو آمر ، ناه . فلا يخلو إمّا أن يكون آمراً بأمر قديم ، أو بأمر محدث ، وإن كان محدثاً فلا يخلو : إمّا أن يحدثه في أن يكون أداته ، أو في محل أو لا في محل ، ويستحيل أن يحدثه في ذاته ، لأنَّه يؤدِّي إلى أن يكون خلا الحوادث ، وذلك محال ، ويستحيل أن يحدثه في خل ، لأنَّه يودِّي إلى أن يكون الحال به موصوفاً ، ويستحيل أن يحدثه لا في محل ، لأنَّ ذلك غير معقول فتعين أنّه قديم ، قائم به ، صفة له ، وكذلك التَّفسير في الإرادة والسّمع والبصر » (٢٢)

وفي مسألة خلق القرآن ، خالف المعتزلة أيضاً : إنَّ الألفاظ المنزَّلة على لسان الملائكة إلى الأنبياء دلالات على الكلام الأزلي ، والدَّلالات مخلوقة محدثة ، والمدلول قديم أزلي .

وفي (العدل) مال الأشعريَّة إلى التَّوسُّط بين الجبر والاختيار، وأنَّ الله يوجد القدرة والإرادة في العبد و وقدرة العبد و إرادته لها مدخل في فعله ، فجميع المخلوقات من فعل الله ، بعضها بلا واسطة و وبعضها بوساطة ، وكون العبد يتوسَّط ، هو موضوع المسؤوليَّة والمؤاخذة ، « والعبد قادر على أفعاله إذ الإنسان يجد من نفسه تفرقة ضروريَّة بين حركات الرِّعْدة والرِّعْشَة وبين حركات الاختيار والإرادة ، والتَّفرقة ، راجعة إلى أنَّ الحركات الاختياريَّة حاصلة تحت القدرة ، متوقفة على اختيار القادر » .

<sup>(</sup>۳۷) الملل والنّحل ۱٥/١

وفي ( الوعد والوعيد ) قالوا : يخلد الكفّار في النّار ، والله قادر على أن يغفر لمن يشاء ، كا قالوا بالشّفاعة ، وأساس فكرتهم أنَّ الله مالِكٌ لخلقه ، يفعل ما يشاء ، ويحكم عا يريد .

كَا قَـالُـوا بَجُـواز رؤيــة الله في الآخرة : ﴿ وُجُـوهٌ يَـوَمَئِــذِ نَــاضِرَةٌ ، إِلَى رَبِّهــا ٥ نَاظرَةٌ ﴾ [ القيامة ٢٢/٧٥ و٢٣ ] .

أمًّا خلق الأفعال الَّتي قال عنها المعتزلة: إنَّ الإنسان يخلق أفعال نفسه ، ولذلك يُسأل عنها ، فقد قال الأشاعرة عنها: إنَّ للعبد قدرة مؤثِّرة بإذن الله تعالى ، وإنَّ لبه اختياراً ، ولكنَّه مجبور على اختياره ، وقدرته ليست مؤثِّرة أصلاً ، فنفوا الاختيار عن العبد ، وهذا هو الَّذي يتَّفق مع أنَّ الله يخلق ما يشاء ، وبقيت أدقُّ مسائل الاختلاف بين الأشاعرة والمعتزلة تفسير الآية الَّتي علَّقت المشيئة ، مثل : ﴿ وَمَا تَشَاؤُونَ إلاَّ أنْ يَشَاءَ اللهُ رَبُّ العَالَمِينَ ﴾ ،[ التَّكوير ٢٩/٨١] .

ومًّا يذكرأنَّ أبا حامد الغزالي (٢٨) ، وفخر الدِّين الرَّازي (٢٩) ، اللَّذين كان لهما مقام كبير جليل عند المسلمين ، فقوَّ يا مذهب الأشعري بما قدَّماه أيضاً من مؤلَّفات ، وَصَلا إلى نتيجة واحدة ، وهي : التَّقليل من قيمة علم الكلام ، قال فخر الدِّين الرَّازي في وصيَّته الَّي وضعها في آخر أيَّامه : « ولقد اختبرت الطُّرق الكلاميَّة والمناهج الفلسفيَّة ،

<sup>(</sup>٣٨) محمد بن محمد الغزالي الطُوسي ( أبو حامد ) حجَّة الإسلام : [ ٥٠٠ ـ ٥٠٥ هـ / ١٠٥٨ ـ ١١١١ م ] ، وهو الغُزَّالي لمن نسبه إلى غَزَالة من قرى طوس ، وهو فيلسوف متصوَّف ، له محو مئتي مصنَّف ، من أشهرها : إحياء علوم الدِّين ، وتهافت الفلاسفة ، والمنقذ من الضَّلال ، وفضائح الباطنيَّة ، ( الأعلام ٢٢٧٧ ) .

<sup>(</sup>٣٩) محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين التَّبي البكري ( أبو عبد الله ) فخر السدِّين الرَّازي : [ ٥٤٤ ـ ٢٠٦ هـ/١٥٠ ـ ١٢١٠ م ] ، الإمام المفسَّر ، أوحد زمانه في المعقول والمنقول وعلوم الأوائل ، وهو قرشي النَّسب ، مولده في الرّي وإليها نسبته ، وتوفّي في هراة ، أقبل النَّساس على كتبه في حيساته يتدارسونها ، وكان واعظاً بارعاً باللَّغتين العربيَّة والفارسيَّة ، ( الأعلام ٢١٣/٦ ) .

فما رأيت فيها فائدة تساوي الفائدة الَّتي وجدتها في القرآن ، لأنَّه يسعى في تسلم العظمة والجلال لله ، و يمنع عن التَّعمُّق في إيراد المعارضات والمناقضات ، وما ذاك إلاَّ للعلم بأن العقول البشريَّة تتلاشى في تلك المضايق العميقة ، والمناهج الخفيَّة » .

وأيّام أبي منصور الماتريدي (١٠٠٠ - الحنفي المذهب - ظهرت خلافات جزئيّة مع الأشعري - الشّافعي المذهب - ترجع إلى خلافات قليلة بين المذهبين ، لذلك انتصر ه للماتريديّة علماء الحنفيّة ، مثل فخر الإسلام البَرْدَوي ، والتفتازاني والنّسَفي .. ولكنّهم لم يبلغوا مبلغ الأشاعرة ، فرجحت كفّة الأشاعرة .

سُمِّي الأشعري وأتباعه ، والماتريدي وأتباعه بأهل السُّنَة ، والسُّنَة هنا بعنى الطَّريقة ، أي أنَّ أهل السُّنَة اتَّبعوا طريقة الصَّحابة والتَّابعين في تسليهم بالمتشابهات من غير خوض دقيق في معانيها ، بل تركوا علمها إلى الله ، وقد يسمَّون ( الأثريَّة ) '' نسبة إلى الأثر ، وهو الحديث .

واعتمدت حكومات قويَّة مذهب أهل السُّنَّة مثل : الدَّولة الأيوبيَّة في مصر وبلاد الشَّام ، ودولة الموحِّدين في المغرب والأندلس ، والدَّولة الغزنويَّة في أفغانستان والهند ، والدَّولة العثانيَّة الَّتى ضمَّت قلب القارات القديمة الثَّلاث .

وأهل السُّنَّة يقولون إنَّهم لم يأتوا بشيء جديد ، وإنَّها اتَّبعوا مذهب السَّلَف ، أي ١٠ مذهب الصَّحابة والتَّابعين ، يقول أحمد أمين في ظهر الإسلام ١٠٥/٤ :

« لئن كان التَّسامح في زمانهم واجباً ، فهو في زماننا أوجب لسببيَّن :

الأوَّل : أنَّ كثيراً من أسباب الخلاف كان تاريخيّاً ، وقـد أصبح في ذمَّـة التَّـاريخ كالخلاف في أيِّ الصَّحابة أفضل ، والخلاف فيما عمله الصَّحـابـة في حروبهم وسيرهم ، وقـد انقضى كلَّ هذا ودفن في التَّاريخ ، فمالنا نفتح صفحة طواها الله ، ونحاكم التَّاريخ .

<sup>(</sup>٤٠) محمد بن محمد بن محمد أبو منصور الماتر يدي : [ ت ٣٣٣ هـ/٩٤٤ م ] ، نسبة إلى ماتر يد محلَّـة بسمرِقنـد ، من كتبه : التَّوحيد ، أوهام المعتزلة ، الرَّدُّ على القرامطة ، ( الأعلام ١٩/٧ ) .

والشَّاني: أنَّ المسلمين اليوم مدعَوُون للوحدة امتشالاً لأمر الله ، ولوقوعهم في مشكلات أمام أوروبَّة ، وأمام أنفسهم ، لا ينقذهم منها إلاَّ وحدتهم ، وليس أسَرَّ لعدوهم من فرقتهم ، فما بالنا نسيء إلى أنفسنا بفرقتنا ونُفرح العدو بشتاتنا .. والله تعالى يقول : ﴿ وَآعْتَصُوا بِحَبُلِ اللهِ جَمِيعاً وَلاَ تَفَرَّقُوا وَآذْكُرُوا نِعْمَةَ اللهِ عَلَيكُمْ إِذْ كُنتُمُ يقول : ﴿ وَآعْتَصُوا بِحَبُلِ اللهِ جَمِيعاً وَلاَ تَفَرَّقُوا وَآذْكُرُوا نِعْمَةَ اللهِ عَلَيكُمْ إِذْ كُنتُمُ اللهِ عَلَيكُمْ إِذْ كُولَا لَهُ وَاللهُ عَلَيكُمْ إِذْ كُنتُمُ اللهِ عَلَيكُمْ إِذْ كُولِهُ اللهِ عَلَيكُمْ إِذْ كُولُوا لِعُمَةً اللهِ عَلَيكُمْ إِذْ كُنتُمُ اللهِ عَلَيكُمْ إِذْ كُولُوا لَهُ اللهِ عَلَيكُمْ إِذْ كُولُوا لِعُمَةُ اللهِ عَلَيكُمْ إِذْ كُولُوا لِعُمَةً اللهِ عَلَيكُمْ إِذْ كُولُوا لِعُمَةً اللهِ عَلَيكُمْ إِذْ كُولُوا لِعُلَيْكُمْ إِذْ كُولُوا لَهُ اللهِ عَلَيكُمْ إِذْ كُولُول اللهِ عَلَيْكُمْ إِذْ اللهِ عَلَيكُمْ إِذْ كُولُولُ اللهِ عَلَيكُمْ إِنْ اللهِ عَلَيْكُمْ إِنْ اللهِ عَلَيْكُمْ إِنْ اللهِ عَلَيكُمْ إِنْ اللهِ عَلَيْكُمْ إِنْ اللهِ عَلَيْكُمْ إِنْ اللهِ عَلَيكُمْ إِنْ اللهِ عَلَيْكُمْ إِنْ اللهِ عَلَيْكُمْ إِنْ اللهِ عَلَيْكُمْ إِنْ اللهِ عَلَيْكُولُ اللهِ عَلَيْكُمْ إِنْ اللهِ عَلَيْكُمْ إِنْ اللهِ عَلَيْكُمْ إِنْ اللهِ عَلَيْكُمْ إِنْ اللهِ عَلَيْكُمْ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْكُمْ اللهِ اللهِ عَلَيْكُمْ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُولِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل





# الحيّاةُ الفَكْرِيَّةُ حركة التَّعريب والتَّرجمة والتَّاليف العلوم الاجتماعيَّة ، العلوم الكَوْنِيَّة

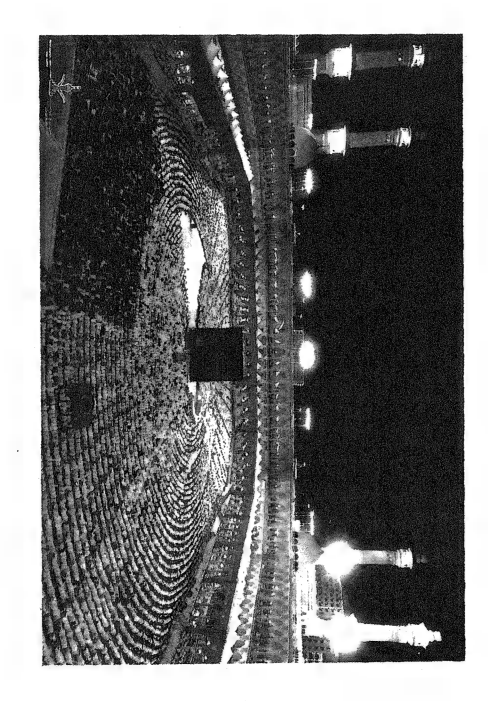
« لَمَّا أَلقوا عصا التّسيار ، واطهائت بهم السدّار ، لم يلبشوا أن الشطوا للفتح الثّاني ، وهو الفتح العلمي ، فأتوا في الفتحيّن على قصر المدّة بما لم يسبق له مثيل في الأمم السّالفة ، وكان من ذلك أنّهم ملكوا ناصية العلم كا ملكوا ناصية العلم كا ملكوا ناصية العالم » . ١٠

أحمد تيمور [ المهندسون في العصر الإسلامي : ١٠ ]

ما إن استقرَّ الإسلام في البلدان الَّتي فُتِحَت ، حتَّى بدأت الحركة الفكريَّة تنو وتزدهر ، وَوصلت إلى أوج عطائها زمن العباسيِّين . والعامل الأوَّل في ازدهار الحياة الفكريَّة في الحضارة الإسلاميَّة ، تأكيد الإسلام على أهيَّة العلم منذ أن نزلت أوَّل كلمة ١٥ على قلب رسول الله عَلَيْظِهُ في غار حِرَاء ، وكانت ﴿ آقُرَأُ ﴾ ، ورفع جلَّ شأنه من مكانة العِلْم عندما أقسم بالقلم : ﴿ نَ وَالقَلَم وَمَا يَسْطُرُونَ ﴾ ، [القلم ١٠/١] .

والآيات الكريمة الَّتي تحضُّ على إعْمال العقل كثيرة ، حثَّت على توظيف الفكر واستخدامه ، ومع التَّفكُر حضَّت على التَّدبُّر والتَّذكُر ، من أجل الحصول على المعرفة في الكون والحياة : ﴿ قُلْ سِيْرُوا فِي الأرْضِ فَٱنْظُرُوا كَيْفَ بَدَأَ الْخَلْقَ ثُمَّ الله يُنشِئُ النَّشْأَةَ ٢٠ الاَحْزَةَ إِنَّ اللهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ ، [العنكبوت ٢٠/٢] ، ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ

onverted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)



.... £ £ . ....

يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا الأَلْبابِ ﴾ ، [ الزُّمر ١/٢٩ ] ، ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَواتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لآياتٍ لأُولِي الأَلْبَابِ ﴾ • [ ال عران ١٩٠/٢ ] .

وقال عَرَاكِيَّةٍ : « ليس مِنِّي إلاَّ عالم أو متعلِّم »(١) ، « وطلب العلم فريضة على كلّ مسلم »(٢) .

وجعل عَيْنَا مداد العلماء أثقل في الميزان من دم الشهداء ، كا جعل فك إسار المتعلّمين من أسرى قريش في بدر الكبرى ، تعليم عشرة من صبيان المسلمين القراءة والكتابة ، لأنّ التّعليم مفتاح كلّ مغلق من مغاليق الحياة ، فكان عند العرب المسلمين منذ بزوغ فجر الدّعوة الإسلاميّة جزءاً من الحضارة العربيّة الإسلاميّة ، فليس عجباً أن يكون طلب العلم - بكلّ مجالاته النّافعة الْخَيِّرة - عبادة وفريضة في الإسلام .

قال أبو معاوية الضَّرير ـ وكان من علماء النَّاس ـ: أكملتُ مع الرَّشيد يوماً فصبً على يدي الماء رجل ، فقال لي : يا أبا معاوية ! أتدري مَنْ صبَّ الماء على يديك ؟ فقلت : لا يا أمير المؤمنين ، قال : أنا ، فقلت : يا أمير المؤمنين أنت تفعلُ هذا ؟ ودعوت له ، فقال الرَّشيد : إنَّا أردتُ تعظيم العِلْم (٢) .

ومن عوامل ازدهار الحياة الفكريَّة في الحضارة الإسلاميَّة ، التَّعريب الَّذي بدأ 'ا زمن عبد الملك بن مروان ، واطِّلاع المسلمين على حضارات البلاد الَّتي فَتِحَت ، فازدهرت حركة التَّرجمة ونقل المعارف ، لينتقلوا بعدها إلى الإبداع ، ومن النَّقل إلى الاصطفاء والنَّقد ، مع طرح البدائل المشفوعة بالحجج والبراهين ، فبعد اطلاعهم على

<sup>(</sup>١) روى الـدَّارمي ، والطَّبراني في الكبير عن ابن مسعود : « النَّاس رجلان ، عـالم ومتعلَّم ، ولا خير فيا سواهما » .

 <sup>(</sup>٢) رواه البيهقي عن أنس والطّبراني في الأوسط.

 <sup>(</sup>٣) البداية والنّهاية ٢١٥/١٠ ، وتاريخ بغداد ٢٩٣/١٤ ، والفخري في الآداب السّلطانيّة ١٩٤

الفلسفات اليونانيَّة والهنديَّة والفارسيَّة ، جابهوا خصومهم بالمنطق ، وقارعوهم بالحجَّة ، مَّا أدَّى إلى ظهور أساتذة العصور الوسطى : الغزالي ، ابن رُشد ، ابن خلدون ، ابن طفيل " جابر بن حيان ، ابن الهيثم ، البيروني ، الخوارزمي ، ابن سينا " ابن النَّفيس ..

ويجمل الدُّكتور عمر فرُّوخ ( بواعث النَّقل في الإسلام ) بما يلي (٤) : كانت البواعث على نقل كتب العلوم والفلسفة إلى اللَّغة العربيَّة جَّة ١

أ ـ احتكاك العرب بغيرهم من الأمم أطلّع العربَ على ثقافات جديدة ، فأحبّ العربُ أن يوسّعوا بهذه الثّقافات آفاقهم الفكريّة ، ولعلّ ذلك كان ـ في أوّل الأمر عاملاً من التّقليد المحض .

ب ـ حاجة العرب إلى علوم ليست عندهم ، مًا كانوا يحتاجون إليه في الطّبّ ، وفي معرفة الحساب والتّوقيت لضبط أوقات الصّلوات ، وتعيين أشهر الصّوم والحجّ وأوّل السّنة .

جـ ـ القرآن الكريم وحثُّه على التَّفكير وطلب العلم .

د ـ العِلْمُ من توابع الحضارة . فحينا تزدهر البلاد سياسيّاً واقتصاديّاً ، ويكثر فيها التَّرفُ ، ويستبحر العمران ، تتَّجـهُ النَّفوسُ إلى الحياة الفكريَّـة ، والتَّوسَّع في طلب العلم .

هـ ـ رعاية الخلفاء للنّقل والنّقلَة ، فقد كان الخلفاء يدفعون للنّاقل ثقل الكتاب المنقول ذهباً ، ثمَّ إنَّ الخليفة العبّاسي المأمون أنشأ (بيت الحكة) ، وجمع فيه النّاقلين ، فأصبح نقل الكتب الفلسفيَّة جزءاً من سياسة الدّولة ، وكانت ثمَّت أُسَرّ وجيهة غنيّة محبّة للعلم ، تبذل الأموال في سبيل الحصول على الكتب ، وفي سبيل نقلها ، فإنّ آل المنجّم كانوا ينفقون خمس مئة دينار في الشّهر على نقل الكتب .

<sup>(</sup>٤) تاريخ العلوم عند العرب ، دار العلم للملايين ـ بيروت ، ص : ١١٢

و ـ وزع بعضهم أنَّ حُبُّ السَّريان لثقافتهم وحرصهم على نشرها ، حملاهم على نقل الكتب المنقولة لم تكن الكتب الفلسفيَّة إلى اللَّغة العربيَّة ، ولا وجه لهذا الزَّع ، لأَنَّ الكتب المنقولة لم تكن سُريانيَّة مسيحيَّة ، بل وثنيَّة يونانيَّة ، أوهنديَّة ، ثمَّ إنَّ هؤلاء النَّقلة السَّريان ، لم ينقلوا هذه الكتب تطوَّعاً وابتداءً من عند أنفسهم ، ولا هم نقلوا الكتب الَّتي أحبَّوا نقلها ، بل كانوا ينقلون ما يُطلَب منهم نقله بأُجُر .

**\* \* \*** 

### حَرَكَةُ التَّعريب والتَّرجَمَةِ والتَّاليفِ:

التُّعريب: نقل الكتب والنُّصوص من لغة أجنبيَّة إلى اللُّغة العربيَّة.

والتَّرجة : نقل الكتب وترجمتها من لغة إلى لغة أخرى .

في العصر الأُموي : كان خالد بن يزيد بن معاوية أوَّل من بدأ حركة التَّعريب في ١٠ العصر الأُموي ، لأنَّ خالداً المتوفَّى سنة ٨٥ هـ/٧٠٤ م ، لما يئس من الفوز بالخلافة انقلب إلى العِلْم ، ودرس الكيياء ( علم الصَّنعة ) على يد مريانوس الإسكندراني ، ثمَّ أمر بنقل كتب الكيياء إلى العربيَّة ، وفي عهد عبد الملك ترجم أوَّل كتاب في الطَّبِّ ، وهو ( الموسوعة الطَّبِيَّة ) لمؤلِّفها أهرون بن عبة الإسكندراني .

10

في العصر العبّاسي:

١- قبل عصر المأمون (٥): " أوّل نقل في الدّولة العبّاسيّة ، قام به عبد الله بن المقفّع (ت ١٤٢ هـ/٧٥٩ م) ، فقد نقل عدداً من كتب السّلوك إلى اللّغة العربيّة ، ووضع كتاب كليلة ودمنة بالاستناد إلى قصص فارسيّة وهنديّة " ومنذ عهد أبي جعفر المنصور (ت ١٥٨ هـ/٧٧٥ م) ، أصبح النّقل في رعاية الدّولة "(١) .

<sup>(</sup>٥) من قيام الدولة العبَّاسيَّة سنة ١٣٢ هـ ، إلى بدء خلافة المأمون ١٩٨ هـ .

<sup>(</sup>٦) تاريخ العلوم عند العرب ، د . عمر فرُّوخ ، ص : ١١٤

وفي زمن هارون الرَّشيد أصبح التَّعريب عملاً منظَّاً ، ومَّن قام به ، يوحنا بن ماسويه ، وسَلَم أمين مكتبة بيت الحكمة ، والحجَّاج بن مطر .

٢ - في عصر المأمون (عصر الازدهار العلمي ): أصبحت بغداد أعظم منارة للعلم والمعرفة في العصور الوسطى ، وكان التَّعريب من كلِّ اللَّغات ، وقَدِّم لكلَّ مترجم قُبَالة من كلِّ كتاب عرَّبه ، زنَتَه ذهباً .

ولمّا انتصر المأمون على تيوڤيل ملك الرُّوم سنة ٢١٥ هـ/٨٣٠ م ، علم بأنَّ اليونان كانوا قد جمعوا كتب الفلسفة من المكتبات ، وألقوا بها في السَّراديب ، عندما انتشرت النَّصرانيَّة في بلادهم ، فطلب المأمونُ من تيوڤيل أن يعطيه هذه الكتب مكان الغرامة الَّتي كان قد فرضها عليه ، فقبل تيوڤيل بذلك ، وعدَّه كسباً كبيراً له ، أمَّا المأمون فعدً ذلك نعمة عظية عليه (٧) .

ومن المترجمين في هذه الفترة ، شيخ المترجمين حنين بن إسحاق ، وثابت بن قُرَّة ، والحجَّاج بن مطر .

وأورد الجاحظ (شرائط التَّرجُان ) فقال :

« ولا بُدَّ للتَّرجُان من أن يكون بيانَه في نفس التَّرجَة ، في وَزْن علمه في نفس المعرفة ، وينبغي أن يكون أعلم النَّاس باللَّغة المنقولة والمنقول إليها ، حتَّى يكون فيها سواءً وغاية ، ومتى وجدناه أيضاً قد تكلَّم بلسانَيْن ، علمنا أنَّه قد أدخل الضَّم عليها ، لأنَّ كلَّ واحدة من اللَّغتَيْن تجذب الأُخرى ، وتأخذ منها ، وتعترض عليها ، وكيف يكون تمكن اللِّسان منها مجتمعين فيه ، كتمكُّنه إذا انفرد بالواحدة ، وإنَّا له قوق يكون تمكن اللِّسان منها مجتمعين فيه ، كتمكُّنه إذا انفرد بالواحدة ، وإنَّا له قوق واحدة ، فإن تكلَّم بلغة واحدة استَفْرِغَت تلك القوَّة عليها ، وكذلك إن تكلَّم بأكثر من العلم أعسر لغتيْن ، على حساب ذلك تكون التَّرجَة لجميع اللَّغات ، وكلَّما كان الباب من العلم أعسرَ

<sup>(</sup>٧) لذلك تمَّ تفجُّر علمي معرفي في العالم الإسلامي ، أدَّى إلى قيام حضارة عالميَّة جديسة ، راقية مزدهرة ، لها ساتها الخاصَّة .

وأضيق ، والعلماء به أقلّ ، كان أشدّ على المترجم ، وأجدر أن يخطئ فيه ، ولن تجد البتّة مترجماً يفي بواحدة من هؤلاء العلماء »(أ) .

وكان المنهج العلمي المتبع في الترجمة والتعريب الآتي : أوَّلاً العودة إلى عدَّة نسخ من الكتاب المراد تعريبه ، ومن ثَمَّ انتقاء أفضل نسخة موثَّقة لاعتادها ، ومراجعة الترجمات السَّابقة للكتاب إن وُجِدَت للاستفادة منها ، والاطِّلاع على أخطائها ، لتداركها ، ثمَّ تقسيم العمل بين عدَّة أَشخاص ، وإلى عدَّة مراحل ، فواحد يترجم من اليونانيَّة إلى السَّريانيَّة ، وثالث يراجع النصوص وينقَّح ويدقَّق .

وكان للنَّقل طريقتان :

لنظيَّة : انتهجها يوحنا بن البِطْريق ، وعبد المسيح بن النَّاعمة الحمصي ، وكانت ١٠٠ التَّرجمة فيها حرفيَّة .

- ومعنويّة : انتهجها حنين بن إسحاق ، وكانت تعطي المعنى واضحاً ، دون التُّقيُّد باللفظ .

ونتج عن حركة النَّقل والتَّعريب هذه ، اتِّساع الثَّقافة العربيَّة بما دخل عليها من ثقافات الأُمم ومناحي تفكيرها ، واطِّلاع العرب على علوم كانوا في حاجة إليها ١٥ كالرِّياضيَّات والطِّب ، وأتاحت فرصة باكرة للعرب المسلمين مكَّنتهم من أن يؤدُّوا رسالتهم في تقدَّم الثَّقافة الإنسانيَّة ، فعارتقت الحضارة العربيَّة الإسلاميَّة في الحياة العمليَّة العمليَّة العمليَّة والصَّناعة والأسفار والتَّطبيب .. وإغتنت اللَّغة العربيَّة بالمصطلحات العلميَّة والتَّعابير الفلسفيَّة (١) .

<sup>(</sup>A) الحيوان ١٦٢٨

<sup>(</sup>١) تاريخ العلم عند العرب ، ص ١١٩ ، وذكر د . عمر فرُّوخ بعدها سيِّئات النَّقل الَّتي قد تكون ، ومنها : عجز بعض النَّاقلين عن الإحاطة بالموضوعات الَّتي كانوا ينقلونها ، وخصوصاً حينها كان يتولَّى النَّـاقل =

#### المكتبات:

وأقبل النَّاس في هذه الحضارة ، على اقتناء الكتب لازدهار صناعة الورق في كلِّ من سعرقند ، وبغداد ، ودمشق ، والقاهرة ، والأندلس .. ومن الملاحظ أنَّ عدداً من الورَّاقين ، كانوا باعة كتب وأُدباء أيضاً ، كابن النَّديم صاحب كتاب ( الفهرست ) ، وياقوت الْحَمَوي صاحب ( معجم البلدان ) ، و ( معجم الأُدباء ) .

وكانت المكتبات على ثلاثة أنواع:

مكتبات عامّة: ملحقة بالمساجد والمدارس، منها مكتبة البَصْرة الّتي كانت فهارسها عشرة مجلّدات، وكان في بغداد ست وثلاثون مكتبة عامّة.

ومكتبات خاصة : وهي مكتبات شخصيَّة في البيوت .

ومكتبات عامّة عامّة عامّة التصر استخدامها على طبقة من العلماء والطّلاب والباحثين ، فيها كتب قيّمة نادرة ، لاقدرة للأشخاص العاديّين على اقتنائها ، مثل مكتبة (بيت الحكمة) في بغداد ، «لقد كانت نوعاً من الفتح الفكري ، الّذي بلغ ذروته في صورة من صور النّشوة الأدبيّة والعلميّة بين رجال الفكر »(١٠) ، « وإنّ ما يميّن مدرسة بغداد عن سواها ، الرّوح العلميّة الّتي سادت أعمالها وذلك المضي من المعلوم إلى مدرسة بغداد عن سواها ، الرّوح العلميّة لاستخلاص الأسباب من النّتائج ، وكذلك عدم قبول الأشياء إلا ما كان منها ثابتاً بالتّجربة ، وكان العرب في القرن التّاسع قد أصبحوا علكون ذلك النّهج العلمي الخصب ، الذي كتب له بعد ذلك بزمن طويل ، أن يكون ذافعاليّة في أحداث اكتشافاتهم العظيمة »(١١) .

نقل كتاب في غير اختصاصه ، وعجز النَّاقلين في اللَّفات ، وقلَّة الأمانـة في نفر من النَّاقلين ، وطمع النَّاقلين في التَّكسُّب بالنَّقل ، حتَّى كانوا ينقلون الفصل من الكتاب ويستُّونه كتاباً .

Louis Gardet : Méditerranée : Dialogue cultures dans les Etudes Méditerranéé ma Ete (\\*)
1957, No 1

L. A. Sédillot: Histoire des Arabes Paris 1854 (\\)

ويرى سيوندي: «أنَّ مدرسة بغداد لم تسهم في بعث أوربة فحسب ، بل أثارت الفكر في آسية أيضاً " فقد شقَّت العلوم الإسلاميَّة طريقها إلى الهند حوالي سنة ١٠١٦ م تحت إشراف محمود الغزنوي " وانتقلت إلى السَّلجوقيِّين عن طريق عمر الْخيَّام حوالي سنة ١٠٧٦ م ، ثمَّ إلى المغول عن طريق ناصر الدِّين الطُّوسي ، مؤسِّس مرصد مراغة سنة ١٢٦٠ م ، وإلى العثانيِّين سنة ١٣٢٧ م ، ثمَّ أُدخلت إلى الصيِّن حوالي سنة ١٢٨٠ م ، خلال حكم قبلاي خان ، أدخلها كوتشوكنج ، أمَّا ألغ بك ، فقد أقام نصباً تذكاريّاً على شرفها في سمرقند سنة ١٤٣٧ م » (١٢) .

ويرى ابن خلدون أن (بيت الحكمة ) كانت من أبرز الحوادث الّتي وقعت في العصور الوسطى ، لقد كانت مجمعاً علميّاً ، ومرصداً فلكيّاً ، ومكتبة عامّة .

لقد كان لمكتبة بيت الحكمة مدير عام ، وفيها قاعات ترجمة ، وقاعات نُسَّاخ ، ، وعُمَّال تَجليد .

أمًا (دار الحكمة) في القاهرة ، فقد أُقيت زمن الحاكم بأمر الله ، أواخر القرن الرَّابع الهجري ، ويسبِّيها ابن خلدون (دار المعرفة) ، أو (دار العِلْم) ، وكان فيها مئة ألف مجلّد ، مع ست مئة مخطوطة في الفلك والرِّياضيَّات ، وزُوِّدت بكرتَيْن ساويتَيْن ، أُولاهما من صنع بطليوس ، والتَّانية من عمل عبد الرَّحمن الصَّوفي لشرح علم الفلك ١٥ للطلبة ، وكان لهذه الدَّار أوقاف للإنفاق عليها .

و ( مكتبة العزيز ) في القاهرة أيضاً ، أقامها العزيز بالله ، وكان فيها مليون وست مئة ألف مجلّد ، مع ستّة آلاف مجلّد في الرّياضيّات ، وعشرة آلاف مجلّد في الفلسفة .

و ( مكتبة قرطبة ) ، وهي من عهد الحكم المستنصر في القرن الرَّابع الهجري ، وكان ٢٠

<sup>(</sup>١٢) دور المسلمين في بناء المدنيَّة الغربيَّة ، ص ٢٥

فيها أربع مئة مجلَّد ، وكانت فهارسها أربعة وأربعين سجلاً ، ووجَّه الحكم إلى التَّخصُّص في اقتناء كتب العلوم والطِّب .

ومن المكتبات : مكتبة سيف الدُّولة ، وكان فيها عشرة آلاف مجلَّد ، والخزائن، النُّوريَّة بدمشق ، ومكتبة أبي الفداء بحاة ، وكان فيها سبعون ألف مجلَّد .

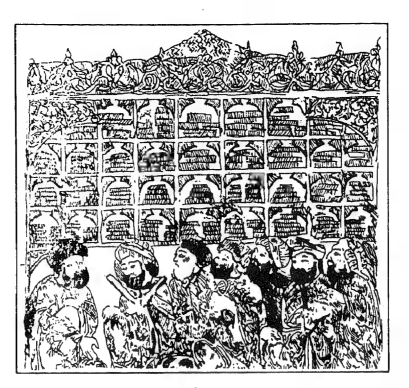
« ولَّما أدخل العرب صناعة الورق إلى الأندلس ازداد حجم الكتب وتضاعف عددها ، حتَّى كان في الأندلس الإسلاميَّة سبعون مكتبة عامَّة ، وكان الأغنياء يتباهون بكتبهم الجلَّدة بالجلد القرطبي ، ومحبُّو الكتب يجمعون النَّادر المزخرف منها .. »(١٣) .

كلُّ هذه النَّهضة العلميَّة ، في الوقت الَّذي تفشَّت الأُمِّيَّة في أُوروبَّة في العصور الوسطى ، حيث الكتب نادرة ، حتَّى كتابهم المقدَّس لا يوجد خارج الأديرة ، لقد ١٠ اقتنى الْحَكَم في قرطبة مكتبة فيها أربع مئة مجلَّد ، وبعد أربعة قرون كان عند ملك فرنسة شارل الخامس مكتبة فيها ألف مجلَّد فقط (١٤).

<sup>(</sup>١٣) قصة الحضارة ٢٠٧/١٣

<sup>(</sup>١٤) يقول ول ديورانت في قصّة الحضارة ١٧٧/١٣ : « دعا سلطان بخارى طبيباً مشهوراً ليقيم في بلاطه ، فأبي محتجّاً بأنَّه يحتاج إلى أربع مئة جَمَل لينقل عليها كتبه ، ولمَّا مات الواقدي ترك وراءه ست مئة صندوق مملوءة بالكتب ، يحتاج كلُّ صندوق منها رَجُلَيْن لينقلاه » .

لقد عشقوا المعرفة عندما عشقوا الكتب ، الَّتي قالوا عنها : « الكتب إن خلوت لدُّتي ، وإن اغتمت سلوتي ، وإن قلت إن زهر البستان ونور الجنّان يجلوان الأبصار ، و يمتعان بحسنها الألحاظ ، فإنّ بستان الكتب يجلو العقل ، ويشحذ الندهن ، ويحيي القلب ، ويقوِّي القريحة ، ويعين الطُّبيعة . ويبعث نتائج العقول ، ويستثير دفائن القلوب ، ويمتع في الخلوة ، ويؤنس في الموحشة ، ويضحك بنوادره ، ويسرُّ بغرائبه ، ويفيد ولا يستفيد ، ويعطى ولا يأخذ ، وتصل لنَّته إلى القلب من غير سأمة تدرك ، ولا مشقَّة تعرض لك .. إنَّها حياة الأزمنة الماضية ، ولبَّهـا وجوهرهـا ، إنَّهـا تبرَّر لمـاذا عاش البشر وعملوا وماتوا ، وهي معنى حياتهم وخلاصتها .. » .



\* رمم مكتبـة من المكتبـات الَّتي كان العلماء يترددون إليها

#### العُصِنُورُ الوَّسْطَى :

وبعد هذا كله ، يقع بعضهم في خطأ عظيم " عندما يعمّمون قائلين : العصور الوسطى عصور ظلام ، وتحريق العلماء ، ومحاربة للمعرفة ، وهذا حقّ لا ريب فيه ، ولكنّه ينطبق هناك عندهم ، في أوربّة وحدها ، عندما كانت تخاطب الإنسان بقولها : " وطنا عندهم ، وهذا يقابله في الفترة ذاتها في حضارتنا العربيّة الإسلاميّة : ﴿ وَلَ هَا مَانَكُم إِنْ كَنْتُمْ صَادِقِيْنَ ﴾ ، [البقرة ١١١/٢] ، ﴿ قُلْ هَلْ عِنْدَكُمْ مِنْ عِلْم فَتُحْرِجُوهُ لَنَا إِنْ تَتّبِعُونَ إِلاَّ الظَّنَّ وَإِنْ أَنْتُمْ إِلاَّ تَخْرُصُونَ ﴾ ، [الأنعام ١٨٥١] .

تحريق العلماء كان عندهم ، هناك في أُوروبَّة ، لا في بغداد ودمشق والقاهرة وقرطبة .. ثلاث مئة ألف عوقبوا على آرائهم في أُوروبَّة ، أُحرق منهم اثنان وثلاثون ١٠ الفا أحياء ، كان منهم العَالِمُ الطَّبيعي برونو Brunoe ، الَّذي قال بتعدُّد العَوَالم ، فحكم

عليه بالقتل وأحرق ميتاً ، وعوقب العالم الطّبيعي الشّهير غاليلو بالقتل لأنّه اعتقد بدوران الأرض حول الشّمس وحُبِس دي رومنس في رومة حتّى مات ، ثمّ حوكمت جثته وكتبه ، فحكم عليها بالحرق ، وألقيت في النّار لأنّه قال : إنّ قوس قرّح ليست قوساً حربيّة بيد الله ، ينتقم بها من عباده ، إذا أراد ، بل هي من انعكاس ضوء الشّمس في نقط الماء ، وأصاب جيوفت في جينيف ، وفايتي في تولوز ماأصاب هؤلاء ، وحُرِّقا شيّاً على النّار لآراء لا تستوجب حتّى التّعزير ، إن لم نقل إنّها تستوجب الاحترام والتّقدد (١٥) .

لقد كانت جامعاتنا في العصور الوسطى مفتوحة للطّلبة الأوروبيّين الّذين نزحوا إليها من بلادهم لطلب العلم ، وكان ملوك أوروبّة وأمراؤها يفدون على بلاد المسلمين للد العرب المسلمين مصدر إشعاع فكري وعلمي حضاري إلى أوروبّة ، إن جربرت الفرنسي درس في مدارس إشبيلية وقرطبة ، وتزوّد بالحضارة العربيّة الإسلاميّة ، ثمّ نُصّب بابا في رومة باسم سلفستر الثّاني ، وأدخل معارف عرب الشّرق والغرب إلى أوروبّة .

وتمنَّى غوستاف لوبون لو أنَّ العرب المسلمين استولوا على فرنسة ، لتغدو باريس مثل قرطبة في إسبانية ، مركزاً للحضارة والعلم ، حيث كان رجل الشَّارع فيها يكتب ويقرأ ، ويقرض الشِّعر أحياناً ، في الوقت الَّذي كان فيه ملوك أُوروَبَّة لا يعرفون كتابة أسائهم ، ويبصون بأختامهم .

ويضيف لـوبـون سـاخراً مَّن يقـارن العرب المسلمين في العصـور الـوسطى بالأُوروبيِّين في الوقت الحاضر تماماً ، بالأُوروبيِّين في الوقت نفسه : « فقد كان الوضع على عكس الوقت الحاضر تماماً ، العرب هم المتحضِّرون ، والأُوروبيُّون هم المتأخِّرون ، ولا أدلُّ على ذلك من أنَّنا نسمِّي . تاريخ أُوروبَّة في ذلك الوقت العصور المظلمة »(١٦) .

<sup>(</sup>١٥) العرب والحضارة الحدينة ، مقالة الأُستاذ محمد بهجة الأثري ، ص ٩٤ ، دار العلم للملائين ، ١٩٥١ م .

<sup>(</sup>١٦) في التَّاريخ العبَّاسي والأندلسي ، د . أحمد مختار العبادي ، ص : ٢٩٤ و ٢٩٥

ويقول بارتمي سنت هير في كتابه عن القرآن الكريم: «أسفرت تجارة العرب وتقليدهم عن تهذيب طبائع سنيوراتنا الغليظة في القرون الوسطى ، وتعلَّم فرساننا أرقً العواطف وأنبلها وأرحمها »(١٧).

« وممّا لاشك فيه أنّ أحداً لا يستطيع اليوم ، أن يتكلّم عن العصور الوسطى المظلمة ، بل يجب على المرء ألاً ينسى أنّه بينا كانت أوروبّة في ذلك الحين تتحدّر في وهدة البؤس ، وتستسلم لبراثن الانحلال ، كانت الحضارة الإسلاميّة تزدهر في إسبانية ، وقادة الدّراسات العربيّة في إسبانية اليوم ، يفتحون آفاقاً جديدة لمعرفة مدى انتشار وتأثير الحضارة الأندلسيّة العربيّة ، وما جلبته من ازدهار وإشعاع فكري ، ولقد أثبت هؤلاء القادة الدّور الفعّال الّذي لعبته هذه الحضارة في تطوّر الفلسفة والعلم والشّعر ، وفي كلّ مجال آخر عند أوروبّة المسيحيّة ، وأثبتوا كذلك أنَّ تأثيرها تناول ١٠ على القد الفكر في العصور الوسطى ، كا يظهر في كتابات القديس توماس ودانتي ، غير عالقة الفكر في العصور الوسطى ، كا يظهر في كتابات القديس توماس ودانتي ، غير الاعتراف بهذه الحضارة ودورها التّكويني الذي لعبته ، ومها يكن في الأمر من شيء ، الاعتراف بهذه الحضارة ودورها التّكويني الذي لعبته ، ومها يكن في الأمر من شيء ، فإنّ الدّليل تلو الدّليل يبرز أمامنا كلّ يوم ليؤكّد هذه الحقيقة ، إذ أنّ تيار الحضارة ألذي تفجّر من قرطبة قد حافظ على لبّاب الفكر القديم ونقله إلى العالم الجديد ، قبل ها أن تملأ النّهضة الحديثة منابع الفكر الّتي كادت أن تجفّ بقرون عديدة » (١٨) .

« وما المكتشفات اليوم لتعدُّ شيئاً مذكوراً بالقياس إلى ماندين به للروَّاد المسلمين ، الّذين كانوا قبساً مضيئاً لظلام العصور الوسطى في أوروبَّة »(١٩) .

## المؤسَّسَاتُ التَّعْلِيَّةُ عِنْدَ الْمُسْلِمِينَ :

الكتاتيب: وكانت تُلْحَق بالمساجد لتربية الأطفال وتعليهم ، وظهر المؤدّبون ٢٠

<sup>(</sup>١٧) أورده غوستاف لوبون في (حضارة العرب) ، ص ٥٧٦

Sancher Albornoz L Eopagne el L Islam (\A)

<sup>(</sup>١٩) الكيمياء عند العرب ﴿ سلسلة من الشَّرق والغرب ) ، ص ١١٢

الّذين أشرفوا على تعليم أبناء الخليفة وتأديبهم "قال الأحمر النّحوي: «بعث إليّ الرّشيد لتأديب ولده محمد الأمين، فلمّا دخلت عليه قال: ياأحمر، إنّ أمير المؤمنين قد دفع إليك مهجة نفسه "وثمرة قلبه، فصيّر يدك عليه مبسوطة "وطاعتك عليه واجبة، فكن له بحيث وضعك أمير المؤمنين، أقرئه القرآن "وعرّفه الآثار، وروّه الأشعار "وعلّمه السّنن، وبصّره مواقع الكلام، وابدأه وامنعه الضّحك، إلاّ في أوقاته "وخذه بتعظيم مشايخ بني هاشم إذا دخلوا عليه، ورفع مجالس القوّاد إذا حضروا مجلسه "ولا تمرّن بك ساعة إلاّ وأنت مغتنم منها فائدة تفيده إيّاها من غير أن تخرق به، فتميت ذهنه، ولا تمعن في مسامحته، فيستحلي الفراغ ويألفه، وقوّمه ما استطعت بالقرّب والملاينة "فإن أباها فعليك بالشّدة والغلظة "(٢٠).

واتَّخذ المرابطون العلماء لتهذيب بنيهم ، فيذكر ابن خلدون ذلك بقوله : « فقد نقل عنهم من اتِّخاذ المتعلّمين لأحكام دين الله لصبيانهم ، والاستفتاء في فروض أعيانهم ، واقتناء الأثمَّة للصَّلوات في نواديهم ، وتدارس القرآن بين أحيائهم ، وتحكيم حلة الفقه في نوازلهم وقضاياهم » (٢١) .

وكان الأمير علي بن يوسف يرسل أبناءه إلى الأندلس " لتلقّي العلم يتشدّد في تعليم أولاده " ويظهر ذلك من الرّسالة القصيرة الّتي أرسلها علي بن يوسف بن تاشفين إلى ابنه أبي بكر الّذي كان يقوم على رعايته وتأديبه الطّبيب الأندلسي المشهور أبو مروان بن زهر ، ويبدو أن الأمير أبا بكر لم يكن مكبّاً على الدّرس منصرفاً إلى التّحصيل ، ممّا دعا والده إلى تقريعه ونهره " يقول فيها : « كتابنا ألهمك الله رشد نفسك ، ومن حضرة مَرّاكُش ، بعد وصول الوزير الجليل أبي مروان ابن الوزير نفسك ، ومن حضرة مَرّاكُش ، بعد وصول الوزير الجليل أبي مروان ابن الوزير

<sup>(</sup>۲۰) مروج الذّهب ۳٦٢/٣

<sup>(</sup>۲۱) ابن خلدون ( العبر ) ۲۰۸/٦

أبي العلاء بن زهر ، محل أبينا ، يشكو ما يكابده ويقاسيه من تضريبك ، فأمسك عليك رمقك ، وخذ من الأمور ما يسر ، وإلا أنفذناك إلى ميورقة »(٢٦) .

المسَاجِدُ: اتَّبع فيها نظام الحلقات ، حيث تعليم القرآن الكريم ، والحديث الشَّروت ، والعلوم .. ثمَّ أصبحت في العصر العبَّاسي بمثابة الجامعات ، حيث الشُّروح والإملاء والمناقشة ، وعندما يأنس الطَّالب في نفسه الكفاءة ، يعتزل حلقة أستاذه ، هليشكِّل حلقة جديدة لنفسه .

« وكان الطُّلاب يفدون إلى جامع تمبكت (٢٣) بعد أن يكونوا قد أمُّوا حفظ أجزاء من القرآن في مدارسهم الحُلِّيَّة ، فإذا أمُّوا هذه الدِّراسات الأوَّليَّة ، شدُّوا الرِّحال إلى تمبكت ، وأقاموا بها حتَّى يتمَّ تعليهم ، وكانت معيشة هؤلاء الطُّلاب ميسَّرة ، فقد كان يستضيفهم الأثرياء من أهل المدينة وتجَّارها ، وكانت لجامع سنكري أوقاف (٢٤) ، ينفق ، من ريعها على طلبة العلم ...

وعندما ينتهي الطَّالب من هذه الدَّراسات المتنوِّعة ، يحصل على إجازة تؤهِّله للعمل بتعليم القراءة ، أو الخطابة ، أو الإمامة ، أو القضاء ، ونتيجة لازدهار هذه الحياة العلميَّة ، أقبل النَّاس في شغف على اقتناء المكتبات الخاصَّة الَّتي تعجُّ بالكتب العربيَّة ، وكثرت المكتبات العامَّة .

<sup>(</sup>٢٢) دور المرابطين في نشر الإسلام في غرب إفريقية ، د . عصت دندش ، دار الغرب الإسلامي ، ص ١٤٤ ، عن سبع وثائق جديدة عن دولة المرابطين وأيّامهم في الأندلس ، نشرها د . حسين مؤنس ( صحيفة معهد الدّراسات الإسلاميّة في مدريد ) ، الجلّد الثّاني سنة ١٩٥٤ ، ص : ١٩٠٨ - ٧٠

<sup>(</sup>٢٣) مدينة تمبكت في السُّودان الغربي على نهر النَّيجر ، يقول السَّعدي في ( تاريخ السُّودان ) ص ١٢١ : « مدينة \_ تمبكت \_ مدينة إسلاميَّة منذ البداية ، مادنَّستها عبادة الأوثان ، ولا سجد على أديمها لغير الرَّحن ... » .

<sup>(</sup>٢٤) جامع سنكري في تمبكت ، بنته سيّدة تعرف باسم سنكري ، ضمّ هذا الجامع نخبة من الفقهاء والعلماء ، أكثرهم من قبيلة جدالة .

ومع أن الحسن الوَزّان (ليون الإفريقي) (٢٥) قد زار هذه البلاد بعد انتهاء دولة المرابطين بأكثر من أربعة قرون ، إلا أنه ذكر أنّه يوجد بتبكت كثير من الفقهاء والأطبّاء والدُّعاة ، الَّذين كانوا يعيَّنون بأمر ملكي • وكان الملك يحترم العلماء والأدباء ، ويشتري كثيراً من الخطوطات ، ولا يبخل بدفع أثمانها مها ارتفعت ، ممّا يدلُّ على تقديره الشَّديد لرجال العلم والأدب ..

وارتبطت المدارس في غرب إفريقية ارتباطاً شديداً بالدّين ، وفي أوّل الأمر ألحقت المدارس بالرباط ، حيث كان يقيم المرابطون للتّعبّد والتّعلّم ، فكان الشّيخ عبد الله بن ياسين معلّمهم الأوّل ، يعلّمهم الشّريعة ، ويقرئ الكتاب والسّنّة ، حتى صار حوله فقهاء ، ورتّب لهم أوقاتاً للمواعظ ، وعندما كان ينتهي من تعليم روّاد الرباط هذه الأشياء ، كان يأمرهم بالنّهاب إلى قبائلهم لينشروا الإسلام على أسس سلية ، بعيدة عن البدع والجهل .

وبتوسَّع المرابطين ، وخروجهم للجهاد ، أصبحت المدارس ملحقة بالمساجد ، فكان إلى جانب كلَّ مسجد غرفة أو غرفتان لتعليم الأولاد ، وكانت هناك أمكنة لنوم الطَّلاب الَّذين يحضرون من أماكن بعيدة ، على أنَّ المساجد كانت بمثابة المقرِّ الرَّئيسي ١٥ لتلقي العلم ، إذ كانت تعقد في المسجد حلقات للدِّراسة والمناقشة في أمور الدِّين الخافية .

وقد قلّد السُّودان هذا النَّوع من المدارس ، فأصبحت تلحق بكلِّ زاوية من زوايا الفرق المذهبيَّة والدِّينيَّة ، مدرسة لتعليم الأطفال ، على أنَّ القرى الصَّغيرة الَّتي تخلو من المساجد ، كان أطفالها يتلقّون تعليهم على يد أحد الدَّعاة ، في ساحة صغيرة ، أو في المساجد ، كان أطفالها يتلقّون تعليهم على يد أحد الدَّعاة ، في ساحة صغيرة ، أو في المساجد يوت القادرين » (٢٦) .

<sup>(</sup>٢٥) سترُّ ترجمته مفصَّلة مع ترجمات ( الرَّحَّالة العرب المسلمين ) .

<sup>(</sup>٢٦) دور المرابطين في نشر الإسلام في غرب إفريقية ، ص ١٦٥ وما بعدها (. باختصار ) .

وظهر نظام الإجازة ( الشَّهادات العالية ) ، حيث يستخدم الطَّالب بعد الإجازة كتب أُستاذه ، و يكنه الرِّواية عنه .

وكان للمرأة دور في التَّدريس في حلقات المساجد ، وسجَّلت كتب التَّاريخ أساء عشرات النِّساء المحدِّثات ، ومنهنَّ أُمُّ الدَّرداء الصُّغرى ( هَجَية بنت حَيَي الأوصابيَّة الدِّمشقيَّة ) (٢٧) ، الَّتي روت عن أبي الدَّرداء ، وسلمان الفارسي " وفضالة بن عبيدة ، وأبي هريرة ، وكعب بن عاصم ، وعائشة وآخرين كُثُر ، وكان عبد الملك بن مروان كثيراً ما يجلس إليها بمسجد دمشق . ومنهنَّ : زينب بنت أحمد بن عبد الرَّحم المقدسيَّة ( ت ٧٤٠ هـ ) ، الَّتي كانت تدرِّس صحيح مسلم ، وسمع عنها الرَّحًالة ابن بطوطة في جامع بني أُميَّة بدمشق .

مَجَالِسُ الْمُنَاظَرَة : وتعقد في بلاط الخلفاء والأُمراء ، أو المستشفيات لتشخيص ١٠ مرض أو تحديد علاج ، كما في أيَّام عبد الملك بن مروان وهارون الرشيد والمأمون .

لقد بدأت المناظرات بعد الفتح ، فطرق المتناظرون كلَّ مواطن الخلاف بين العقيدتين : ( الإسلام والمسيحيَّة ) ، وكان البطريق النَّسطوري طياتاوس Timotheus يعقد مناظرات في المسائل الدِّينيَّة بحضرة الخليفة الهادي ، ثمَّ هارون الرَّشيد (٢٨) .

وفي مجلس الرَّشيد كانت تدور مناظرات أدبية ، كان الأَصعي ألمع رجالها ، ومن ١٥ أُمِّ المناظرات الدِّينيَّة أيَّام الرَّشيد ، مناظرة كان الشَّافعي ( محَّد بن إدريس بن عثان بن شافع ) طرفها الأوَّل ، وطرفها الثَّاني محمد بن الحسن الشَّيباني وبشر المرسي ، ومكانها قصر الرَّشيد وبحضوره ، فأجلب الشَّافعي إجابات تدلُّ على سعة علمه وتبحُّره

<sup>(</sup>۲۷) تـوفّيت سنـة ٤١ هـ ، وأمّ الـدّرداء الكبرى هي : خَيْرَة بنت أبي حَـدُرَد ، وزوجها أبـو الـدّرداء هـو : عُوّ يُمر بن مالك ، ( أعلام النّساء ٢٠٥/٥ ) .

<sup>(</sup>٢٨) الدَّعوة إلى الإسلام ، السّير توماس أرنولد ، ص ١٠٣

في الفقه والحديث وفنون العلوم ... وانبسط الشَّافعي في الكلام ، فتكلَّم بكلام حسن ، فأُعجب به الرَّشيد وقرَّبه من مجلسه ورفعه عليها ، وقال الرَّشيد : أنا أمير المؤمنين وأنت القدوة ، فلا يدخل عليَّ أحد من الفقهاء قبلك (٢٩) .

وفي الأندلس كان المنصور بن أبي عامر يعقد طول أيّام مملكته في كلّ أسبوع علساً ، يجتمع فيه أهل العلم للمناظرة بحضرته ، ماكان مقياً بقرطبة ، فقد كان كثير الغزوات ، وكان أبو العلاء صاعد بن الحسن (٣٠) سيّد هذه المناظرات ، فأحبّه ابن أبي عامر ، ولمّا مات لم يحضر أبو العلاء مجلساً لأحد ممّن ولي الأمر بعده ، وادّعى ألماً لحقه بساقه ، ثمّ خرج إلى صقِليّة فمات فيها عن سِنّ عالية (٢١) .

الْمَدَارِسُ الله بدأت المدارس بكثرة منذ القرن الخامس الهجري لازدحام المساجد بالحلقات ، ولإقبال النّاس على العلم ، وأوّل مسجد حُوِّل إلى مدرسة الجامع الأزهر سنة ٢٧٨ هـ ، ومن المدارس الشّهيرة : المدرسة النّظاميّة ببغداد ، والمدرسة النّوريّة بدمشق ، وبنى صلاح الدّين الأيّوبي عدّة مدارس في مصر ، وذكر ابن جبير عشرين مدرسة بدمشق أيّام صلاح الدّين فيها تخصّص عال ، وسبعاً وعشرين في حلب .

وفي الأندلس كانت المدارس الابتدائيّة كثيرة العدد ، ولكنّها كانت تتقاضى أُجوراً منظير التّعليم ، ثمَّ أضاف الْحَكَم إليها سبعاً وعشرين مدرسة لتعليم أبناء الفقراء بالجّان ، وكانت البنات يذهبن إلى المدارس كالأولاد سواء بسواء .. وكان التّعليم العالي يقوم به أساتذة مستقلّون يلقون محاضراتهم في المساجد ، وكانت المناهج الّتي يُدرّسُونَها هي الّتي

<sup>(</sup>٢٩) حلية الأولياء وطبقات الأصفياء ٨٢/٩

<sup>(</sup>٣٠) صاعد بن الحسن بن عيسى الربعي (أبو العلاء): [ت ٤١٧ هـ/١٠٢٦ م]، عالم بالأدب واللّغة من الكتّاب الشّعراء " ولد بالموصل " ونشأ ببغداد ، وانتقل إلى الأندلس حوالي سنة ٣٨٠ هـ ، فأكرمه المنصور بن أبي عامر ، فصنّف له كتاب (الفصوص) على نسق أمالي القالي ، توفّي بصِقِليّة ، (الأعلام ١٨٦٣) .

<sup>(</sup>٣١) ظهر الإسلام ١٢٨/٣ ، عن : ( المعجب ) ، طبعة القاهرة .

كوّنت جامعة قرطبة ، والَّتي لم يكن يفوقها في القرنين العاشر والحادي عشر إلاً جامعتا القاهرة وبغداد الشَّبيهتان بها ، وأنشئت الكُلِّيَّات أيضاً في غرناطة وطليطلة وإشبيلية ومرسية والمرية وبلنسية وقادس (٢٢) .. الَّتي نقشت فوق مداخلها : « يقوم العلم على عُمُد أربعة : حكمة العلماء ، وعدل العظهاء ، وصلوات الأتقياء ، وشجاعة الشُّجعان » ، لقد وجدت هذه العبارة محفورة فوق مدخل الجامعات الكبرى الَّتي وفتها الأندلس في ظلِّ الحكم الإسلامي ، وتقديم (حكمة العلماء) أمر يلفت النظ (٢٦) .

### وعرفت هذه الكُلِّيَّات والمدارس الوظائف التَّالية:

المدرّس: وحقّ عليه أن يُحسن إلقاء الـدّرس، وتفهيه للحاضرين، ثمَّ إن كانوا مبتدئين فلا يلقي عليهم ما لا يناسبهم من المشكلات، بل يدرّبهم ويأخذهم بالأهون إلى ١٠ الأصعب، إلى أن ينتهوا إلى درجة التّحقيق، وإن كانوا منتهين فلا يلقي عليهم الواضحات، بل يدخل بهم في مشكلات الفقه، ويخوض بهم عبّابه الزّاخر، ومن أقبح المنكرات مدرّس يحفظ سطرين أو ثلاثة من كتاب ويجلس يلقيها ثمَّ ينهض فهذا إن كان لا يقدر إلاَّ على هذا القدر، فهو غير صالح للتّدريس، ولا يحلُّ له تناول معلومه، وقد عطل الجهة، لأنّه لا معلوم لها، وينبغي ألاَّ يستحقَّ الفقهاء المنزلون معلوما، لأنَّ مدرستهم شاغرة من مدرّس، وإن كان يقدر على أكثر منه، ولكنّه يسهّل ويتأوّل فهو أيضاً قبيح، فإنَّ هذا يطرّق العوام إلى رَوم هذه المناصب، فقلَّ أن يوجد عاميّ لا يقدر على حفظ سطرين، ولو أنَّ أهل العلم صانوه، وأعطى المدرّس منهم التّدريس حقّه، فجلس وألقى جملة صالحة من العلم و وتكلّم عليها كلام محقّق عارف، وسأل وسئيل، واعترض وأجاب، وأطال وأطاب، بحيث إذا حضره أحد،

<sup>(</sup>٣٢) قصَّة الحضارة ٣٠٦/١٣

<sup>(</sup>٣٢) دورالمسلمين في بناء الْمَدَنِيَّة الغربيَّة ، الأُستاذ حيدر بامات ، المركز الإسلامي ـ جنيف ، ( بلا تاريخ ) .

العوام أو المبتدئين أو المتوسِّطين فهم من نفسه القصور عن الإتيان بمثل ما أتى به ، وعرف أنَّ العادة أنَّه لا يكون مدرِّس إلاَّ هكذا ، والشَّرع كذلك لم تطمح نفسه في هذه المرتبة ، ولم تطمع العوام بأخذ وظائف العلماء (٢٤) ..

الْمُعِيدُ: الَّذي عليه قدر زائد على ساع الدَّرس من تفهيم بعض الطَّلبة ونفعهم ، وعمل ما يقتضيه لفظ الإعادة ، وإلاَّ فا يكون قد شكر الله تعالى على وظيفة الإعادة ، وأصبح والفقيه سواء .

الْمُفِيدُ ، عليه أن يعتمد ما يحصل به في الدَّرس فائدة ، من بحث زائد على بحث الجاعة ونحو ذلك ، وإلاَّ ضاعَ لفظ الإفادة وخصوصيَّتها ، وكان أخذه العِوَض في مقابلتها حراماً .

١٠ المنتهي من الفقهاء : عليه من البحث والمناظرة فوق ما على مَنْ دونه .

فقهاء المدرسة ، وعليهم التفهُّم على قدر أفهامهم ، والمواظبة إلاَّ بعذر شرعي .

قارِئ العُشْر: وينبغي أن يقدّم قراءة العشر، فيكون قبل الدّرس، وأن يقرأ آية مناسبة للحال، موضوع الدّرس.

الْمُنْشِد: وينبغي أن يذكر من الأشعار ما هو واضح اللَّفظ، صحيح المعنى ، هم مشتلاً على مدائح للنَّبي الكريم عَلَيْكُم ، وعلى ذكر الله تعالى وآلائه وعظمته ، وخشية مقته وغضبه ..

كاتب الغَيْبة على الفقهاء: عليه اعتاد الحق ، وألا يكتب على كل من لم يحضر ، ولكن يستفصح عن سبب تخلّفه ، فإن كان له عذر بيّنه ، وإن هو كتب على غير بصيرة فقد ظلمه حقّه ، وإن سامح بجرّد حُطَام يأخذه من الفقيه فقد خان .

<sup>(</sup>٣٤) لهـذه الوظائف ، انظر : معيـد النَّعم ومبيـد النَّقم ، للسَّبكي ، مـؤسَّسـة الكتب الثَّقـافيَّـة ، ١٤٠٧ هـ/

خَازِنُ الكَتُب: وحق عليه الاحتفاظ بها ، وترميم شعثها ، وحبكها عند احتياجها للحبك ، والضِّنَّة بها على من ليس من أهلها ، وبذلها للمحتاج إليها ، وأن يقدم في العارية الفقراء الذين يصعب عليهم تحصيل الكتب على الأغنياء ، وكثيراً ما يشترط الواقف ألاَّ يخرج الكتاب إلاَّ برهن يحرز قيته ..

هذا .. ولا ينسى دور الرِّباطات والزَّوايا والتَّكايا كراكز فكريَّة ، ساهمت في ه نشر العلم والمعرفة ، بالإضافة إلى أهدافها الدِّينيَّة والاجتاعيَّة ، ومَّا يذكر أيضاً أن نظام التَّقاعد للمعلِّمين كان معمولاً به في العهد العثاني منذ القرن الثَّامن الهجري (٢٥) .

### ومن مبادئ التّربية الإسلاميّة:

يقول ابن سينا : « إذا اقتضت الضَّرورة الالتجاء إلى العقاب ، ينبغي مراعاة ذلك عنتهى الحذر والحيطة ، فلا يؤخذ الولد بالعنف ، وإنَّا بالتَّلطُّف ، ثمَّ تمزج الرَّغبة ١٠ والرَّهبة » .

ويقول حجَّة الإسلام أبو حامد الغزالي : « من اشتغل بالتَّعليم فقد تقلَّد أمراً عظياً ، فينبغي أن يأخذ نفسه بالشَّفقة على المتعلِّمين ، وأن يجريهم مجرى بنيه » .

ومًّا هو جدير بالذِّكر ، كومضة حضارية رفيعة ، أن وقفاً بدمشق دُعي ( وقف القضامة ) ، لتَمْلاً جيـوبُ الأطفال بها عنـد ١٥ مجيئهم إلى المدرسة للتَّمَلُم برغبة وإقبال ، وهـذا تعزيز إيجابي رائع ، وتشجيع عظيم ، وترغيب كبير على طلب العلم والسَّعي إليه بشوق ومحبَّة .



<sup>(</sup>٣٥) العرب والحضارة الحديثة ، ص ٦٣

<sup>(</sup>٣٦) القضامة : نوع من الحِمُّص المشوي الملَّح ، محبَّب للأطفال جدّاً .

## أهَمُّ المراكِزِ الفكريَّة عِنْدَ الْمُسْلِمينَ :

المدينة المنوّرة: لقد كان مسجد الرَّسول عَيْنَا لِلْمَ مركزاً للحياة الفكريَّة والاجتاعيَّة والإجتاعيَّة والإداريَّة، وظهر فيه التَّخصُّص، فاشتهر علي رضي الله عنه بالقضاء، ومعاذ بن جبل بالفقه والأحكام، وأُبِّيُّ بن كعب، وابن عبَّاس في القراءات والتَّفسير.

وتمينزت المدينة المنوَّرة باعتادها على الحديث الشَّريف أكثر من اعتادها على الرَّأي والقياس ، كما هي الحال في مدارس العراق ، وبرز فيها محَّد بن شهاب الزَّهري ، وسعيد بن المُسَيِّب ، وعروة بن الزَّبير ، وكانت أشهر الحلقات العلميَّة حلقة :

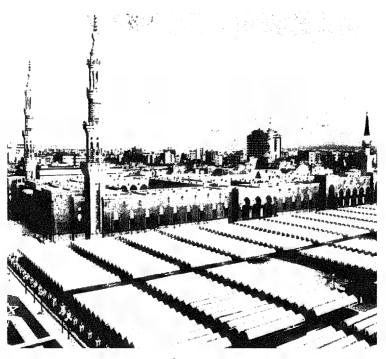
الإمام مالك بن أنس: إمام دار الهجرة ، وأحد الأمّّة الأعلام ، صاحب المذهب المالكي ، ولد وتوفّي في المدينة المنوّرة ، فنشأ في البيئة الّتي نزلت فيها الرّسالة ، الإسلاميّة ، ورأى بعضا من صحابة الرّسول عَلَيْكُم مِمّن كانوا أحياء حين حياته ، فكان عند المسلمين الحجّة في فقه الدّين ، وتفسير النّصوص على المبادئ الّتي أخدت عن رسول الله عَلَيْكُم ، ألّف كتاب (الموطّأ) ، وهو أوّل كتاب ألّف في الفقه الإسلامي ، فاتّخذ فيه القرآن الكريم وجملة من الأحاديث الصّحيحة أساساً في إخراجه ، معتمداً في انتقاء الأحاديث على سمعة الذّين حدّثوا بها ، وشهرتهم بالصّدق والأمانة والتّقوى ، وعقّب على الموطّأ بما سمّاه ، (المدوّنة الكبرى) .

قال الإمام مالك إنَّ أصول الفقه تقوم على الإجماع ، وقصد به إجماع فقهاء المدينة المنوَّرة ، بوصفها مركز الفقه الإسلامي ، ومبعث نوره ، ومأوى رجاله وثقاته ، ولقد خالفه في ذلك كثير من الفقهاء وأغَّة الدِّين ، وعلى رأسهم أبو حنيفة النَّعان ، لأنَّ الاستئثار بالرَّأي لفقهاء المدينة في غير صالح المسلمين ، وإيصاد لباب الاجتهاد عند فقهاء غيرها من الأمصار الإسلاميَّة .

أمَّا السُّنَّة الَّتِي اتَّبعها في إقامة مذهبه ، فترجع إلى أصلَيْن : الإجماع ، والقياس . وقيّد القياس بما سمَّاه ( الاستصلاح ) ، وقضد بذلك عدم الأخذ به إذا كان في ذلك

verted by Liff Combine - (no stamps are applied by registered version)

ما يضرُّ بمصالح المسلمين . ولقد انتشر المذهب المالكي في شمالي إفريقية أوَّل الأمر ، ثمُّ دخل الأندلس في عصر عبد الرَّحن الثَّاني : [ ٨٢٢ - ٨٥٢ م ] ، إذ حمله إليها يحيى بن يحيى (٢٧) ، الَّذي لُقِّب بحكيم الأندلس . والمذهب المالكي لا يزال حتَّى اليوم ، مذهب أكثر المسلمين في صعيد مصر ، وشمالي إفريقية وعُمَان والبحرين والكويت .



( المدينة المنوّرة )

<sup>(</sup>٣٧) يحيى بن يحيى بن أبي عيسى كثير بن وسلاس اللّيثي بالولاء (أبو محمّد) : [ ١٥٢ ـ ٢٣٤ هـ/٢٦٩ ـ ٨٤٩ م ] ، عالم الأندلس في عصره ، أصله من قبيلة مصودة من طنجة ، قرأ بقرطبة ، ورحل إلى المشرق شابًا ، فسيع الموطّأ من الإمام مالك ، وأخذ عن علماء مكّة ومصر ، وعاد إلى الأندلس فنشر فيها مذهب مالك ، وعلا شأنه عند السّلطان ، فكان لا يُولّى قاضٍ في أقطار بلاد الأندلس إلا بمشورته واختياره ، توفّي بقرطبة ، ( الأعلام ١٧٦/٨ ) .

دِمَشْقُ : برز فيها عبادة بن الصَّامت ، وتميم الدَّاري ، و :

الإمام الأوزاعي (٢٨): عبد الرّحن بن عمرو بن يُحْمِد ، إمام الدّيار الشّاميّة في الفقه والزّهد ، له كتاب ( السّنن ) في الفقه ، و ( الشّمائل ) ، ويقدّر ماسئل عنه بسبعين ألف مسألة أجاب عليها كلها ، وكانت الفتيا تدور بالأندلس على رأيه إلى زمن الحكم بن هشام .

وتميَّزت مدرسة دمشق بتدوين التَّاريخ المبكِّر ، وذلك منذ أيَّام معاوية بن أي سفيان على يد عبيد بن شَرِيَّة (٢٩) ، وترك لنا المؤرِّخ الحافظ ، الرَّحَّالة ، محدِّث الدِّيار الشَّاميَّة ابن عساكر الدِّمشقي (٤٠) ( تاريخ دمشق ) في أكثر من ثمانين جزءاً ، وفي الطِّب كتب أحمد بن أبي أصيبعة (٤١) ، الطَّبيب المؤرِّخ : ( عيون الأنباء في طبقات الأطبًاء ) في مجلَّدَيْن .

بَيْتُ الْمَقْدِسِ : بعد تحريرها من يد الصَّليبيِّين عام ١١٨٧ م ، بني صلاح الدِّين الأيُّوبي المدرسة النَّاصريَّة والصَّلاحيَّة ، ثمَّ أصبح عدد المدارس عشرين مدرسة ، و يشَّل هذا المركز الفكري أبو بكر الطَّرطُوشي : محَّد بن الوليد القرشي الفهري (٤٢) .

<sup>(</sup>٣٨) ولد في بعلبك ، وتوفّى ببيروت : [ ٨٨ ـ ١٥٧ هـ/٧٠٧ ـ ٧٧٤ م] .

<sup>(</sup>٣٩) عبيد بن شَرِيَّة الجرهمي: [ت نحو ٦٧ هـ/نحو ٢٨٦ م] راوية من المعمَّرين ، استحضره معاوية من صنعاء إلى دمشق ، فسأل عن أخبار العرب الأقدمين وملوكهم ، فحدثُه ، فأمر معاوية بتدوين أخباره ، فأملى كنابين : كتاب الملوك وأخبار الماضين ، وكتاب الأمثال ، ( الأعلام ١٨٩/٤ ) .

<sup>(</sup>٤٠) علي بن الحسن بن هبة الله : [ ٤٩٩ ـ ٥٧١ هـ/١١٠٥ م ] ، ثقة الدِّين ابن عساكر الدّمشقي .

<sup>(</sup>٤١) موفّق الدين أبو العبّاس أحمد بن القاسم بن خليفة من يمونس الخمررجي ، كان مولده ووفانه في دمشق وفيها صنّف كتابه سنة ٦٤٣ ه. .

<sup>(</sup>٤٢) الطُّرطُوشي : [ ٥٦١ ـ ٥٢٠ هـ/١٠٥٩ ـ ١١٢٦ م ] ، من فقهاء المالكيَّة الحفَّاظ ، من أهل طرطونسة Tortosa بشرقي الأندلس ، تفقّه ببلاده ، ورحل إلى الشَّرق سنة ٤٧٦ هـ ، فحمجٌ وزار العراق ومصر وفلسطين ولبنان ، وأقام في الشَّام ، توفّي بالاسكندريَّة ، ( الأعلام ١٣٣/٧ ) .

البَصْرَةُ : تَيَّزت البصرة أنَّها مركز إشعاع ديني ولغوي وفلسفي " برز فيها أبو موسى الأشعري ( عبد الله بن قيس ) ، والحسن البصري ( المنه عبد الله بن قيس ) ، والحسن البصري المنهاء والفصحاء الشَّجعان أهل البصرة ، وحبر الأمَّة في زمنه " وهو أحد العلماء الفقهاء والفصحاء الشَّجعان النَّسَاك ، قال الغزالي : كان الحسن البصري أشبه النَّاس كلاماً بكلام الأنبياء ، وأقربهم هدياً من الصَّحابة ، وكان غاية في الفصاحة ، تتصبَّب الحكمة من فيه ، ولما ولي عمر بن عبد العزيز الخلافة كتب إليه : إنِّي قد ابتليت بهذا الأمر ، فانظر لي أعواناً يعينونني عبد العزيز الخلافة كتب إليه : إنِّي قد ابتليت بهذا الأمر ، فانظر في أعواناً يعينونني عليه ، فأجابه الحسن : أمَّا أبناء الدُّنيا فلا تريدهم ، وأمَّا أبناء الآخرة فلا يريدونك ، فاستعن بالله .

وواصل بن عطاء (١٤٤): رأس المعتزلة ، ومن أمَّة البلغاء والمتكلِّمين ، سُمِّي أصحابه بالمعتزلة لاعتزاله حلقة درس الحسن البصري ، ومنهم طائفة تنسب إليه تسمَّى ١٠ ( الواصلِيَّة ) ، وهو الَّذي نشر مذهب الاعتزال في الآفاق ، بعث من أصحابه عبد الله بن الحارث إلى المغرب ، وحفص بن سالم إلى خراسان ، والقاسم إلى المين ، وأيوب إلى الجزيرة ، والحسن بن ذكوان إلى الكوفة ، وعثان الطَّويل إلى أرمينية .

وعمَّد بن سيرين (١٤٥): الَّذي اشتهر بالورع ، وتعبير الرُّؤيا ، وينسب إليه كتاب : (تعبير الرُّؤيا).

وسيبَوَيْه (٤٦): (عمرو بن عثان بن قنبر): إمام النَّحاة ، وأوَّل من بسَّط علم النَّحو ، ولد في إحدى قرى شيراز ، وقدم البَصْرة ، فلزم الخليل بن أحمد الفراهيدي

<sup>(</sup>٤٣) أبو سعيد الحسن بن يسار البصري : [ ٢١ \_ ١١٠ هـ/٦٤٢ \_ ٧٢٨ م ] .

<sup>(</sup>٤٤) أبو حذيفة واصل بن عطاء : [ ٨٠ \_ ١٣١ هـ ٧٠٠ \_ ٧٤٨ م] .

<sup>(</sup>٤٥) أبو بكر محمَّد بن سيرين ، مولده ووفاته بالبصرة : [ ٣٣ ـ ١١٠ هـ = ٦٥٣ ـ ٦٢٩ م ] .

<sup>(</sup>٤٦) سيبويه بالقارسيَّة : ( رائحـة التَّفـاح ) ، ولـد سيبويـه سنـة ١٤٨ هـ/٧٦٥ م ، وتـوفِّي سنـة ١٨٠ مـ/٧٦٩ م .

ففاقه ، وصنَّف كتابه المسمَّى ( كتاب سيبويه ) في النَّحو ، لم يصنع قبله ولا بعده مثله ، ورحل إلى بغداد فناظر الكسائي ، وأجازه الرَّشيد بعشرة آلاف درهم .

الكُوفَةُ: نافست البَصْرة في النَّحو ، ومن أشهر علمائها في هذا العلم الكسائي (علي بن حمزة) ، وتلميذه الفرَّاء (يحيى بن زياد) (٤٧) ، والمفضَّل الضَّبِّي الَّذي صنَّف كتابه (المفضَّليَّات) وأهداه إلى الخليفة المهدي .

وفي الدِّين برز فيها عبد الله بن مسعود ، والإمام الشَّعبي ( عامر بن شراحيل ) ، وإبراهيم النَّخعي ، وجعفر الصَّادق .

جعفر بن محمد الباقر بن علي زين العابدين بن الحسين بن علي (أمير المؤمنين) رضي الله عنه : [ ٨٠ ـ ١٤٨ هـ ] الله ي كان يفخر بجده أبي بكر الصديق رضي الله عنه ، فهو القائل : « إنَّ أبا بكر ولدني مرَّتَيْن » ، [أعيان الشيعة : ١٠٩٥٦] ، لأنَّ أمَّ جعفر الصَّادق فاطمة بنت القاسم بن محمد بن أبي بكر ، وأُمَّها أساء بنت عبد الرحمن بن أبي بكر الصديق رضي الله عنهم أجمعين .

لقد سلَّم الباقر ابنه جعفر شعار حياته في مقولتَيْن رائعتين :

١. شيعتنا من أطاع الله .

٢ ـ وإنَّ الله خبًّا رضاه في طاعته ، فلا تحقرنَّ من الطَّاعـات شيئـًا ، فلعل رضاه

<sup>(</sup>٤٧) أبو زكرياء الفرَّاء : [ ١٤٤ - ٢٠٧ هـ = ٢٠١ م ] ، إمام الكوفيين وأعلمهم بالنَّحو واللَّغة وفنون الأدب ، كان يقال : « الفرَّاء أمير المؤمنين في النَّحو ، ولـد بالكوفة ، وانتقل إلى بغداد ، وعهد إليه المأمون بتربية ابنيه ، فكان أكثر مقامه بها ، فإذا جاء آخر السَّنة ، انصرف إلى الكوفة فأقام أربعين يوما في أهله يوزَّع عليهم ما جمعه ويبرُّم ، وتوفي في طريق مكَّة ، وكان مع تقدَّمه في اللَّغة فقيها متكلّاً ، عالماً بأيَّام العرب وأخبارها ، عارفاً بالنَّجوم والطّب ، يميل إلى الاعتزال ، من كتبه : المقصور والمدود ، المعاني ، اللَّغات ، مشكل اللَّغة ..

فيه ، وخبّاً سخطه في معصيته ، فلا تحقرنَّ من معصيته شيئاً فلعل سخطه فيه ، وخبّاً أولياءه في خَلْقه ، فلا تحقرنَّ أحداً فلعل ذلك ولي .

كان الإمام مثلاً عالياً للأُمَّة ، وواحداً من كبار فقهاء المدينة المنوَّرة .

من آرائه المتيزة: باب الاجتهاد مفتوح أبداً في الظَّنّيات الّتي ليس فيها دليل من الشّرع يفيد اليقين، أما القطعيات فلا اجتهاد فيها، كالعقائد الواجبة، ومنا ثبت من الأحكام العملية.. و:

أبو حنيفة النّعان (٢١ الّذي شرع يدرّس في مسجد الكوفة ، حيث وضع قواعد مذهبه ، وبثّ في تلاميذه روح الاستقلال في الرّأي ، حتّى أثم وضع المذهب الحنفي ، وهو أحد المذاهب الفقهيّة الكبرى في التّشريع الإسلامي ، ولم يكتب أبو حنيفة كتاباً يضم شتات مذهبه ، وإنّا قام بذلك من بعده تلميذه أبو يوسف ( يعقوب بن ١٠ إبراهيم بن حبيب ) (٢١٠ كبير قضاة بغداد ، فنشر المذهب ، وفسّر ما غمض من أصوله ، حتّى ارتفع ذكر أبي حنيفة في بلاط الخليفة الرّشيد ، وأصبح مذهبه من المذاهب الأربعة الكبرى في فقه الإسلام .

يقوم المذهب الحنفي على ثلاثة أصول:

القرآن الكريم ، وهو المأخذ الثَّابت للشَّريعة .

ثمَّ الحديث الشَّريف.

ثمَّ القياس ، غير أنَّه فسَّر القياس تفسيراً أوسع مَّا فُسِّر به من قبل ، فأدخل فيه عنصراً جديداً سمَّاه ( الاستحسان ) ، بحيث يرجع فيه إلى حكم العقل ، والأخذ بما هو

<sup>(</sup>٤٨) أبو حنيفة النُّعمان بن ثابت : [ ٨٠ ـ ١٥٠ هـ = ١٩٩ ـ ٧٦٧ م ] .

<sup>(</sup>٤٩) أبو يوسف : [ ١١٢ ـ ١٨٢ هـ ] ، تنبًأ له أبو حنيفة لما أرادت أمَّه منعه من حضور مجالسه في صنعة يقتات منها ، قال لها أبو حنيفة : سيأتي يوم على ابنك يأكل أطايب الطّعام بأطباق الدُّهب ، وكان ذلك أيَّام الرّشيد .

حق وعدل • والعدول عمّا يتّضح أنّه جائر أو منافٍ لصالح المجتمع ، غير أنّ هذا الاتّجاه بما تضمّن من حرّيّة في الرّأي ، عاد من بعد أبي حنيفة فجمد ، وانتهى إلى فكرة الأخذ بالسّوابق الّتي جرى عليها المتقدّمون من الفقهاء .

#### بَغْدادُ ١ برزفيها ١

- عمّد بن إدريس الشّافعي (٥٠): إمام من أمّّة المذاهب الأربعة الكبرى في فقه الإسلام ، ولكن مذهب مالك في المدينة المنوّرة ، ومذهب ابن حنبل في بغداد ، جعله يهجر بغداد ، وهبط الفسطاط بأرض مصر ، ومضى يبثّ مبادئ مذهبه وقواعده في مسجد عرو بن العاص ، وكتاب (الأمم ) أعظم ما خلّف الشّافعي من مؤلّفات في الفقه والشّريعة ، وقد جمع بين دفتيه أطراف منهبه من قواعد وبحوث ومناقشات .
- ومن أخص ما يجري عليه مذهب الشّافعي ، أنّه وسّع من معنى ( الإجماع ) ، ومحصّلة إجماع الرّأي بين فقهاء المسلمين على مسألة فقهيّة أو تشريعيّة ، وألاّ يؤخذ بإجماع المدينة المنوّرة من الفقهاء وحدهم على مذهب مالك بن أنس ، فقد كان مالك يقول إن إجماع المدينة على مسألة خلافيّة في الدّين ، كاف لتقرير صحّتها ، فخرج الشّافعي على هذا الرّأي ، لأنّ فقهاء المدينة لم يؤتوا العصة من الخطأ ، أمّا إذا اجتع الشّافعي على هذا الرّأي ، فذلك أدنى إلى العصة ، وأقرب إلى الحق ، كذله ذهب إلى أنّ الرّأي الفردي ، وإن اعترف لصاحبه بالأمانة في الدّين ، لا يصحّ أن يؤخذ به أصلاً من أصول التّشريع .

وأحمد بن حنبل (٥١): صاحب ( الْمُسْنَد ) ، الله يعتوي على ثلاثين ألف حديث في ستَّة مجلَّدات ، اختارها من سبع مئة ألف حديث ، وهذا مالم يتَّفق لغيره .

<sup>(</sup>٥٠) ولد الشَّافعي بغزَّة ، وتوفِّي بمصر : [ ١٥٠ ـ ٢٠٤ هـ = ٧٦٧ ـ ٨٢٠ م ] .

<sup>(</sup>٥١) أبو عبد الله أحمد بن محمَّد بن حنبل ، ولـد ببغـداد وتوفّي بهـا آيّـام المتوكّل : [ ١٦٤ ـ ٢٤١ هـ = ٧٨٠ \_ ٨٥٥ م ] .

وصاحب الإمام الشَّافعي ، فكان من خواصِّه ، ولم يزل يصاحبه إلى أن ارتحل الشَّافعي إلى مصر ، فقال فيه : « خرجتُ من بغهداد ، وما خلَّفتُ بها أتقى ولا أفقه من ابن حنبل » .

ذاعت مبادئه الّتي طبّقها على الفقه في ذلك العصر ، قال إنَّ أُصول الشَّريعة ليست كأُصول النَّحو أو المنطق من حيث الثَّبات وعدم التَّغَيَّر ، وإنَّها تنظّم حالات المجتع ، فينبغي لها أن تتحوَّل بتحوَّل المجتع وبحسب حاجاته ، وأسس مذهبه على أنَّ الشَّريعة لا مصدر لها غير القرآن الكريم ، والحديث الشَّريف .

وأبو حامد الغزالي ( حُجَّة الإسلام )(٥١): الَّذي تلقَّى العلم في مسقط رأسه مدينة طُوس ، ثمَّ في جرجان ، ثمَّ قدم نيسابور ، ودرس على أبي المعالي الْجُوَيْني : « وجَدَّ في الاشتغال حتَّى تخرَّج في مددَّة قريبة ، وصار من الأعيان الْمُشَار إليهم في زمن ١٠ أُستاذه » ، كا يقول ابن خلكان .

وعلَّم أبو حامد بالمدرسة النِّظاميَّة ببغداد ، فارتفعت منزلته عند أهل العراق ، ثمَّ سلك طريق الزَّهد والانقطاع ، ومن أشهر كتبه : (إحياء علوم الدِّين) ، و (المنقذ من الضَّلال) ، الَّذي نقض فيه الباطنيَّة ، و (تهافت الفلاسفة) ، «الَّذي استعان فيه على العقل بجميع فنون العقل » ( ( ) ) .

لند أمضى الغزالي عمره يجاهد ويعمل ويؤلّف في سبيل مااعتقد أنّه الحقّ، ويصفّي الإسلام ممّا لحق بأصوله من بدع وإنحراف عن الأصول ، ليظهر حقّه على باطل المبطلين ، ويقود سفينة الإيمان إلى شاطئ السّلام ، ممّا أضفى عليه لقب : (حجّة الإسلام).

<sup>(</sup>٥٢) أبو حامد محمد الغَزَالي ( أو الغَزَّالي ) ، مولده ووفاته بطوس ( ضواحي مشهد اليوم ) : [ ٥٠٠ ـ ٥٠٥ هـ = ١٠٥٨ - ١١١١ م] ، مرَّت ترجمنه مفصّلة .

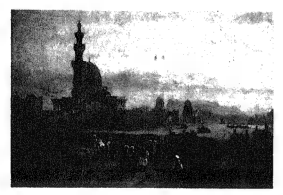
<sup>(</sup>٥٣) قصَّة الحضارة ٣٦٤/١٣

يقول وُل ديورانت : « إنَّ أبا حامد الغزالي أعظم فقهاء المسلمين قاطبة ، وإنَّه ينزل من فقه الإسلام منزلة ( أُوغسطين ) في اللاهوت النَّصراني ، أو ( كَانْت ) من فلسفة الاستشراف • وإنَّ الغزالي نِدُه ونظيره في قدرة الجدل • وإنَّه سبق الفيلسوف ( هيوم ) الإنكليزي بسبعة قرون ، إذ إنَّه ردَّ قدرات العقل إلى منطق السَّبييَّة » ( عنه )

وخلاصة الرَّأي في الاتصال الغيبي عند الغزالي أنَّ العلم السَّديد بالحقّ الأزلي التَّابت ، وطبيعة الخير والشَّر ، وهي جميعاً مَّا نزل به القرآن الكريم ، وأوحى به إلى الأنبياء ، وأهل القداسة بفيض من الله ، يكن لكلّ إنسان أن يصل إليه ، لا عن طريق العقل ، بل عن طريق الرَّوح واستعلائها ، والاتصال بالله عزَّ وجلَّ بالزَّهد والنَّسك والوجد القلي .

. لوحة من بداية القرن التّاسع عشر للقاهرة ، كا سجّلها الفنّان :

(دیڤیدو برتس)



#### القَاهرَةُ :

درَّس في ( الفسطاط ) قبل بناء القاهرة (٥٥) ، الإمام الشَّافعي ، واشتهر فيها أيضاً عزَّ الدِّين بن عبد السَّلام ، وأُمَّ الخير الحجازيَّة [ ت ٤١٠ هـ ] ، الَّتِي اختصَّت بتعليم النِّساء ...

<sup>(</sup>٥٤) المرجع السَّابق ٣٦٤/١٣ أيضاً .

<sup>(</sup>٥٥) بنيت الفسطاط منذ الفتح الإسلامي لمصرعلى يد عمرو بن العاص ، ودخل المعز الفاطمي القاهرة بعـد أن بناها جوهر الصّقِلّي في ٧ رمضان ١٣٦٢ هـ = ١١ حزيران ( يونيه ) ٩٧٣ م .

لقد اختصَّت القاهرة بأزهرها ، الله اختص بالعلوم الدّينيَّة والكونيَّة والطّبيعيَّة ، وبرز فيها :

جلال الدّين السيّوطي (٥٦): الّذي ترك ستّ مئة مصنّف ، منها الكتاب الكبير ، والرّسالة الصّغيرة ، من كتبه : ( الإتقان في علوم القرآن ) ، و ( إتمام الدّراية لقرّاء النّقاية ) ، و ( الأشباه والنّظائر ) ، و ( الإكليل في استنباط التّنزيل ) ، و ( تاريخ الخلفاء ) ، و ( تفسير الجلالين ) ، و ( تنوير الحوالك في شرح موطّأ الإمام مالك ) ، و ( جمع الجوامع ) ، ويعرف بالجامع الكبير ، و ( حُسنُ المحاضرة في أخبار مصر والقاهرة ) ، و ( الدّرّ المنثور في التّفسير بالمأثور ) ..

وابن حَجَر العَسْقَلاني (٥٧): اللّذي ولع بالأدب والشّعر، ثمَّ أقبل على الحديث الشّريف، وأصبح حافظ الإسلام في عصره، قال السّخاوي: « انتشرت مصنّفاته في ١٠ حياته، وتهادتها اللوك وكتبها الأكابر ».

من كتبه: (الدُّرر الكامنة في أعيان المئة الثَّامنة)، و (لسان الميزان)، و (الإحكام لبيان ما في القرآن من الأحكام)، و (الإصابة في تمييز أسماء الصَّحابة)، و (إنباء الغمر بأبناء العمر)، و (الإعلام في مَنْ ولي مصر في الإسلام)، و (فتح الباري في شرح صحيح البخاري).

القَيْرَوَانُ :

اشتهرت القيروان بالفقه المقارن على يد أسد بن الفرات (٥٨) ، الدي رحل إلى

10

<sup>(</sup>٥٦) عبد الرَّحمٰن بن أبي بكر السُّيوطي : [ ٨٤٩ ـ ١٩١ هـ = ١٤٤٥ ـ ١٥٠١ م ] .

<sup>(</sup>٥٧) أحد بن علي بن محَّد الكناني العسقلاني : [ ٧٧٢ \_ ٨٥٢ هـ = ١٣٧٢ \_ ١٤٤٩ م ] .

<sup>(</sup>٥٨) أبو عبد الله أسد بن الفرات بن سنان : [ ١٤٢ ـ ٢١٣ هـ = ٢٥٩ ـ ٨٢٨ م ] ، تولَّى قضاء القيروان سنة ٢٠٤ هـ ، واستعمله زيادة الله الأغلبي على جيشه وأُسطوله ووجَّهه لفتح جزيرة صِقِلَيَّة سنىة ٢١٢ هـ ، فهو أوَّل من فتح صِقِلَيَّة ، وتوفِّي من جراحات أصابته وهو محاصر سرقوسة برّاً وبحراً .

الشَّرق في طلب الحديث سنة ١٧٢ هـ ، وفي الحجاز قابل إمام دار الهجرة ، مالك بن أنس ، وشهد حلقاته ، وكتب عنه ، ومضى إلى العراق فوجد في أبي عبد الله محمد بن الحسن الشَّيباني من العناية به ، والرَّعاية لشأنه ماسدَّد خطاه ، ومضى به نحو غايته ، وهكذا قُدِّر لابن الفرات أن يدرس المذهبَيْن الكبيرَيْن السَّائديْن في العالم الإسلامي إذ فاك ، مذهب أهل الحديث في المدينة المنوَّرة ، ومذهب أهل الرَّأي في بغداد .

اتّخذ ابن الفرات القيروان مقرّاً له بعد عودته • فأقبل النّاس يتلمّسون حصيلة الرّحلة العلميّة الطّويلة • فكان يجلس إليه أتباع مذهب مالك • وأصحاب المذهب العراقي ، فيأخذ في عرض مذهب أبي حنيفة ، وشرح أقوال العراقيّين ، فإذا فرغ منها صاح صائح من جانب المجلس : « أوقد المصباح التّاني ياأبا عبد الله » ، فيأخذ في ايراد مذهب مالك • وشرح أقوال أهل المدينة المنوّرة • فكان هذا نهجاً جديداً في دراسة الفقه المقارن • اتّسعت دراسته في القيروان .

وسَحْنُون : عبد السَّلام بن سعيد بن حبيب التَّنوخي : [ ١٦٠ ـ ٢٤٠ هـ/ ٧٧٧ ـ ٨٥٤ م] ، الَّذي انتهت إليه رئاسة العلم في المغرب ، مولده في القيروان \* ولي القضاء بها سنة ٢٣٤ هـ واستر إلى أن مات ، روى ( المدوَّنة ) في فروع المالكيَّة عن مهد الرحمن بن القاسم ، عن الإمام مالك .

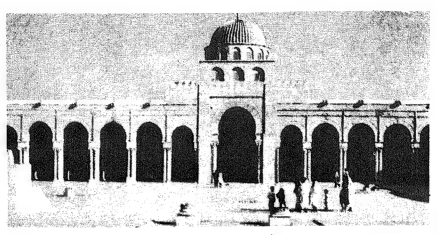
#### قُوْ طُبَةً:

اشتهر فيها:

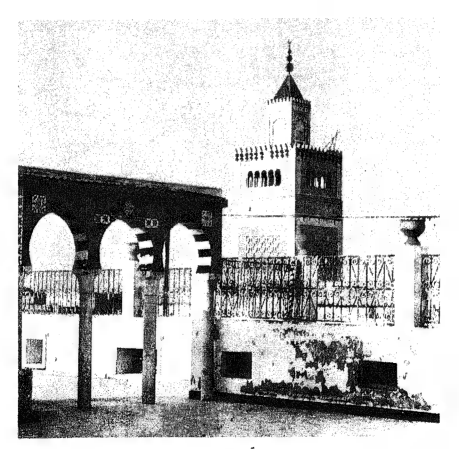
على بن أحمد بن سعيد بن حزم الظّاهري (٥٩): عالم الأندلس في عصره ، وأحد أعَّه الإسلام ، كان في الأندلس خلق كثير ينتسبون إلى مدهبه ، يقال لهم : ( الْحَزْمِيَّة ) .

<sup>(</sup>٥٩) ابن حزم : [ ٣٨٤ ـ ٥٦٦ هـ = ٩٩٤ ـ ١٠٦٤ م ] .

I by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)



المسجد الكبير ( القيروان )



جامع الزّيتونة ( القيروان )

كان ابن حزم على رأس الباحثين ، فقيها حافظاً ، يستنبط الأحكام من الكتاب والسَّنَة ، قال ابنه الفضل : اجتمع عندي بخط أبي من تأليفه نحو أربع مئة مجلَّد ، تشتمل على ثمانين ألف ورقة ، وكان يقال : « لسان ابن حزم ، وسيف الحجَّاج شقيقان » ، وأشهر مصنَّفاته : ( الفِصَل في الملل والأهواء والنَّحَل ) في خمسة أجزاء ، و ( المُحَلَّى ) في أحد عشر جزءاً .

وابن طَفَيْل: محمّد بن عبد الملك بن محمّد بن محمّد بن طفيل القيسي الأندلسي (١٠) طبيب السّلطان أبي يعقوب يوسف الموحّدي ، وهو صاحب القصّة الفلسفيّة (حَي بن يقظان) ، قال المراكشي في المعجب: رأيت له تصانيف في أنواع الفلسفة من الطّبيعيّات والإلهيّات وغير ذلك ، ورأيت بخطّه رسالةً في (النَّفس) ، وكان أمير المؤمنين أبو يعقوب شديد الشّغف به ، والحب له ، يقيم عنده ابن طفيل أيّاماً ، ليلا ونهاراً ، لا يظهر ، واستر إلى أن توفّي بمرّاكش ، فحضر السّلطان جنازته ، وله ليلا ونهاراً ، لا يظهر ، واستر إلى أن توفّي بمرّاكش ، فحضر السّلطان جنازته ، وله المراكشي غاذج منه ، وكانت بينه وبين ابن رشد ( الفيلسوف ) مراجعات ومباحث .

وابن رُشُد: أبو الوليد محمَّد بن رشد (١٦١) ، الَّذي قَدَّم شروح أرسطو إلى أُوربة ، القد درس ابن رشد في صباه الدِّين ، والشَّريعة ، والرِّياضيَّات ، والطِّب ، والفلسفة ، آخذاً عن كبار علماء عصره في الأندلس ، من أمثال ابن طفيل ، وابن زُهْر أعظم أطباء المسلمين في عصره ، وكان لابن رُشد طريقته المبتكرة في البحث العلمي ، تجرَّد فيها من مشاعر النَّفس ، واهتدى بهدى العقل ، حتَّى قيل عنه في أُوربة : إنَّ طريقته في البحث دليل قاطع على نبله ، واستقامة أخلاقه ، واستواء ذهنه .

٢٠ ظلَّ اهتمام أهل أوربة بابن رشد ذا أثر في ثقافتهم حتَّى أواسط القرن التَّاسع عشر

<sup>(</sup>٦٠) ابن طفيل : [ ٤٩٤ ـ ٥٨١ هـ = ١١٠٠ \_ ١١٨٥ م ] .

<sup>(</sup>٦١) محمد بن أحمد بن محمد بن رشد : [ ٥٢٠ ـ ٥٩٥ هـ = ١١٢٦ ـ ١١٩٨ م ] .

الميلادي ، ففي سنة ١٨٥٩ م نُشرَت مقالته في الشَّريعة والحكمة ، وهي الرِّسالة المشهورة باسم : ( فصل المقال فيا بين الشَّريعة والحكمة من الاتِّصال ) ، وظهرت ترجمة ألمانيَّة في سنة ١٨٧٥ م ، وليس من شيء أدلُّ من هذا على اتِّصال أثره من القرن الثَّاني عشر إلى القرن التَّاسع عشر الميلادي عند الغربيين ، ولا شك أن ترجمة تعليقاته على أرسطو كانت الأساس الَّذي قامت عليه فلسفة الكلام عند النَّصاري .

ومن التَّرجات الَّتي اهمَّ بها الغربيُّون ، كتابه ( الكُلِّيَّات ) في الطِّب ، الَّذي ظلَّ متناً للتَّدريس في الجامعات الغربيَّة زمناً طويلاً ، و ( تهافت التَّهافت ) الَّذي ردَّ به على الإمام الغزالي ، ومَّا يؤثر عنه في الطِّب أنَّه كان أوَّل من كشف عن وظيفة الشَّبكيَّة في العين ، وقوله إنَّ الإصابة بالجدري تولِّد في الجسم مناعة من هذا المرض .

اتَّبع في شروحه على أرسطو أُسلوب التَّاليف الَّذي جرى عليه العلماء في الجامعات ١٠ الإسلاميَّة ، فبدأ بملخَّص عن أرسطو ، وعقَّب عليه بتعليات مختصرة ، ثمَّ ختم بشروح مطوَّلة ينتفع بها المتقدِّمون في استيعاب الحكمة .

وذهب في كتابه ( تهافت التَّهافت ) نفس المذهب الّذي انتحله فيا بعد ( فرنسيس باكون : ١٥٦١ ـ ١٦٢٦ م ) ، فقال : إنَّ الدَّرس والتَّفكير ، قد يقودان إلى فهم أقوم لما بين الدِّين والحكمة من صلة ، وله في ذلك آراء ترفعه ولا شك إلى طبقة المعتدلين من ١٥ أحرار الفكر ، وكان ذلك في نهاية القرن الثَّاني عشر الميلادي .

## العُلُوم النَّقُلِيَّةُ:

روى البُخاري حديثاً عن رسول الله عَلِيلةٍ ، ظهر فيه بدء التَّخصُّ في العلوم النَّقليَّة (١) ، على يد كبار الصَّحابة رضى الله عنهم ، جاء في الحديث الشَّريف : « أرحم

<sup>(</sup>١) وتسمَّى أيضاً العلوم الشَّرعيَّة ، أو العلوم الدّينيّة ، واخترت اسم العلوم النَّقليَّة لأنَّ كل العلوم المفيدة النَّافعة في كلِّ المجالات ، هي علوم شرعيَّة يأمرنا الدّين بإتقانها .

أُمَّتي بأُمَّتي أبو بكر ، وأشدَّهم في دين الله عمر ، وأصدقهم حياءً عثمان ، وأقضاهم علي ، وأعلمهم بالحلال والحرام معاذ ، وأفرضهم زيد بن ثابت (٢) ، وأقرؤهم لكتاب الله أبي بن كعب ، ولكل أُمَّة أمين ، وأمين هذه الأُمَّة أبو عبيدة بن الجرَّاح » . والعلوم النَّقليَّة هي :

عِلْمُ القراءاتِ: وهي سبع قراءات للقرآن الكريم ، وسببها أنَّ رسول الله عَلَيْكُمُ السلامِ عَلَيْكُمُ القراءة القرآن الكريم حسب لهجاتهم ، ولطبيعة الخطِّ العربي ، إذ كان غير منقوط ، ولا حركات فيه ، كقوله تعالى في سورة هود الآية الكريمة ٤٦ : ﴿ إِنَّهُ عَمَلٌ غَيْرُ صَالِحٍ ﴾ ، وتُقرأ أيضاً : ﴿ إِنَّهُ عَملَ غَيْرُ صَالِحٍ ﴾ .

ومن أشهر أصحاب القراءات في العصر العبَّاسي يحيى بن الحارث النِّماري (ت ١٥٥ هـ) . ١٤٥ هـ) .

التَّفْسِيرُ ، وهو إمَّا بالمأثور، وهو ما أثر عن رسول الله عَيِّلَةٍ وكبار الصَّحابة، وإمَّا التَّفسير بالرَّأي ، وهو ما كان يعتمد على العقل وعلوم اللَّغة العربيَّة، واعتمد المعتزلة والباطنيَّة هذا النَّوع من التَّفسير.

ومن أشهر المفسّرين عبد الله بن مسعود رضي الله عند (ت ٣٢ هـ)، ها وعبد الله بن عبّداس (ت ٦٩ هـ)، والسّديّي (ت ١٢٧ هـ)، والطّبري (ت ٣١٠ هـ)، والقرطبي (ت ٦٧١ هـ).

الحمديث الشّريف : وهو ما أُثِرَ عن رسول الله عَيَّلِيَّم من قول أو فعل أو تقرير لشيء رآه ، ويأتي بعد القرآن الكريم أهميَّة ، ومن أشهر مصنفي كتب الحديث الشّريف الإمام مالك بن أنس (ت ١٧٩هـ) ، والإمامان محمّد بن إساعيل البخاري (ت ٢٥٦هـ) ، ومسلم بن الحجّاج القشيري (ت ٢٦١هـ) ، وأبو داود السّجستاني (ت

<sup>(</sup>٢) أي أعلمهم بعلم الفرائض ، وهي المواريث .

٢٧٥ هـ) ، وأبو عيسى محمَّد التِّرمذي (ت ٢٧٨ هـ) ، والنّسائي (ت ٣٠٣ هـ) ، وابن ماجه (ت ٢٧٥ هـ) .. ومن رواة الحديث الشَّريف محمَّد بن إسحاق صاحب المغازي .

الفق : نشأ عن دراسة القرآن الكريم ، والحسديث الشّريف ، وعن التعرّف على معانيها الخاصّة الحاجة إلى تعلّم النّحو واللّغة ، وتطلّب ذلك فهم الشّعر الجاهلي الّذي عُدَّ أحسن ما تمثّله اللّغة العربيّة من الأدب القديم الخالص ، كا تطلّب فهم اللّغة العربيّة ، ودراسة الأنساب ، والتّاريخ .. تلك العلوم الّتي ما لبثت أن أصبحت على مرّ الزّمن علوماً مستقلّة .

ولكن اختلاف أغّمة الفقه في فهم بعض النّصوص الفقهيّة ، واستنباط الأحكام منها ، أدّى إلى تعدّد المذاهب أو المدارس ، كمدرسة أهل الحديث في المدينة المنوّرة ، وعلى رأسها الإمام مالك الذي كان يأخذ بجبداً التّوسّع في النّقل عن السّنّة ، ومدرسة الهل الرّأي في العراق ، وعلى رأسها الإمام أبو حنيفة الّذي كان يعتقد بالرّأي .

وممَّن اشتهر بالفقه من تلاميذ مالك: محمد بن الحسن الشّيباني في العراق، ومعيى بن يحيى اللَّيثي في الأندلس وأسد بن الفرات في القيروان، ومن أشهر الأمَّة أبو عبد الله محمد بن إدريس الشَّافعي، الَّذي جمع بين مدرستي النَّقل والعقل بما أوتيه من سعة العقل والقدرة على الابتكار، وأحمد بن حنبل، وأبو يوسف القياضي، ١٥ واللَيث بن سعد ..

عِلْمُ الكلام: نشأ هذا العلم في العصر العبّاسي ، ويقصد به الأقوال الّتي كانت تصاغ على غط منطقي أو جدلي ، وكان من أثر ذلك أن أخذت كل مدرسة تدافع عن عقيدتها ، وتعمل على دحض الأدلّة الّتي وردت في عقائد مخالفيها ، وكانت المناظرات تعقد بين المتكلّمين في قصور الخلفاء ، وفي المعاهد الدّينيّة ، كالمساجد ، وغير الدّينيّة ، كبيت الحكة .

ويرجع ابن خلدون سبب تسمية هذا العلم بهذا الاسم « لما فيه من المناظرة على البدع ، وهي كلام صرف ، وليست براجعة إلى عمل ، وإما لأنَّ سبب وضعه والخوض فيه تنازعهم في إثبات الكلام النَّفسي "(") .

ومن أشهر المتكلّمين واصل بن عطاء ، وأبو الهذيل العلاّف ، وإبراهيم بن سيّار النّظّام ، وأبو الحسن الأشعري ، وحجّة الإسلام الغزالي .

# ومن علوم اللُّغة العربيّة:

النّحو: نشأ علم النّحو في البَصْرة والكوفة ، وفيها نشأت مدرستا النّحويين واللّغويين ، وكان أبو الأسود الدّولي أوّل من اشتغل بالنّحو في العصر الأسوي . ومن علماء النّحو المبرّزين الخليل بن أحمد الفراهيدي ، واضع علم العروض ، وصاحب كتاب « العين » (أ) ، الّذي يُعَدّ أوّل معجم وُضِع في اللّغة العربيّة . ثمّ وضع الجوهري معجم « الصّحاح » ، الّذي اختصره الرّازي في كتاب « مختار الصّحاح » ، ثمّ وضع أبو الفضل جمال الدّين محمد بن مكرم بن منظور « لسان العرب » ، ووضع الفيروزبادي « القاموس الحيط » .

وألَّف محمد بن مالك الأندلسي أرجوزة في النَّحو ، عَرِفت باسم « أَلْفيَّةُ ابن ١٥ مالك » .

الأذب : اشتهر من شعراء المسلمين في صدر الإسلام حسّان بن ثابت ، وكعب بن مالك ، وعبد الله بن رواحة . وفي العصر الأموي يزيد بن معاوية ، لذلك قيل : « بُدِئ الشّعر بملك \_ يعنون امراً القيس \_ وخّتم بملك \_ ويعنون يريد بن معاوية \_ » . ولمعت أسماء أمراء الشّعر العربي في العصر العبّاسي ، كالحسن بن هانئ معاوية \_ » . ولمعت أسماء أمراء الشّعر العربي في العصر العبّاسي ، كالحسن بن هانئ

<sup>(</sup>٤) سُمِّي « بالعين » ، لأنَّه ابتدأ بحرف العين .

<sup>(°)</sup> قَـالَ أبو هلال العسكري في كتـابـه الصّناعتَيْن : الشّعر ديوان العرب ، وخـزائن حكتها ، ومستودع علومها .

« أبي نواس » ، وأبي تمَّام الطَّائي ، وأبي عبادة الوليد البحتري ، وأبي الحسن علي بن عبَّاس بن الرَّومي ، وأبي العتاهية ، وأبي الطَّيِّب أحمد بن الحسين المتنبِّي ، وأبي العلاء المعرِّي ، والشَّريف الرَّضي ، وعمر الخيَّام صاحب الرَّباعيَّات ..

أمّا في مجال النّر، فقد نشأ أدب الرّسائل بين القادة والأُمراء والعمّال ومركز الخلافة بعد فتح الجبهات، واتّساع رقعة الدّولة. ويعد عبد الحميد الكاتب (ت ١٣٢هـ) مؤسّس الكتابة الفنيّة وواضع أُصولها وقواعدها عحتّى قيل: «بدئت الكتابة بعبد الحميد، ومن الكتّاب: ابن قتيبة ، صاحب كتاب «أدب الكاتب»، وعرو بن بحر الجاحظ، صاحب كتاب «الحيوان»، و «البيان والتّبيين»، وابن مقلة، وابن العميد، والصّاحب بن عبّاد، وأبو إسحاق إبراهيم بن هلال الحرّاني، وبديع الزّمان أحمد بن الحسين الهمذاني.



لاريبة في أنَّ ابن رشد كان يذهب إلى أنَّ الشَّريعة متِّمة للطَّبع البشري ، وعلى هذا قام مذهبه في أنَّ اتصالاً بين الشَّريعة والعقل الَّذي هو مصدر الحكة ، لابدً من أن يظلَّ قامًا ، وإلاَّ امتنع على الشَّريعة أن تساير الطَّبع ، وأُفلت الطَّبع من طوق الشَّريعة .

10

#### **☆ ☆ ☆**

## العُلُومُ الاجتماعيَّةُ :

### التَّاريخ:

التَّاريخ لغةً : التَّعريف بالوقت ، يقـال : أرَّخ الكتـاب وورَّخـه ، أي بيَّن وقت كتابته ، وتاريخ الشَّيء : وقت حدوثه .

والتَّاريخ : هو العِلْمُ الَّذي يتضَّن ذكر الوقائع وأوقاتها وأساليبها ، ومظاهر

الحضارة وازدهارها ، وعوامل اضمحلالها وانهيارها ، والتَّاريخ موضوعه الإنسان والزَّمان معاً .

والمؤرِّخ: هو كاتب التَّاريخ ، والمؤرِّخون المسلمون أوَّل من أرَّخ حوادثه باليوم والشَّهر والسَّنة ، كا ربطوا تاريخهم بكلِّ العلوم: الآداب ، والسِّياسة ، والاجتاع ، والفقه ، والجغرافية والرِّحلات .. فكان بحق (عِلْمَ العلوم) ، واهتُّوا بتدوينه لرغبتهم في معرفة تاريخهم السِّياسي ، وسيرة أعلامهم وزعائهم ، ولرغبتهم في معرفة كلِّ ما يتَّصل بحياة رسول الله عَلِيلًا ، من أعمال وأقوال ، ليستعينوا بها على تفسير القرآن الكريم ، ولتشجيع الخلفاء والأمراء ورجال الدَّولة على تسجيل حوادث زمانهم ، لتطلع عليها الأجيال القادمة .

لذلك ، نشأ التّاريخ العربي الإسلامي نشأة طبيعيّة ، يكن عدّها استجابة لحاجة المجتع العربي الإسلامي ، لقد بدأ تدوين التّاريخ خلال القرن الأوّل للهجرة ، منذ مطلع العصر الأموي ، ويجب ألاّ يفوتنا أنّ مؤرخينا لم تكن غالبيّتهم من المؤرّخين الرّسميّين \_ كا يُدّعي أحياناً \_ الّذين يدوّنون التّاريخ لخليفة أو أمير ، ممّا جعل تآليفهم ذات قية علميّة ، ويكن القول بحزم وعلميّة : إنّ حظّ جمهرة مؤرّخينا العرب المسلمين من النّزاهة والحياد لاسبيل إلى جحوده .

### الكتب التّاريخيّة 1

القصص التَّاريخيَّة ، وأيَّام العرب : قيل لبعض أصحاب رسول الله عَلَيْكَمْ : ما كنتم تتحدَّثون به إذا خلوتم في مجالسكم ؟ قال : كنَّا نتناشد الشَّعر ، ونتحدَّث بأخبار جاهليَّتنا .

٢٠ ومن كُتَّاب هذا الصِّنف من الكتب التَّاريخيَّة :

عبيد بن شَرِيَّة الجرهمي [ت ٦٧ هـ = ٩٨٦ م]: أوَّل من صنَّف الكتب من

العرب. وهو يمني أدرك رسول الله عَلَيْكُمْ ، لكنّه لم يسمع منه شيئاً ، استحضره معاوية بن أبي سفيان من صنعاء إلى دمشق ، فسأله عن أخبار العرب الأقدمين وملوكهم ، فحدّثه ، فأمر معاوية بتدوين أخباره ، فأملى كتابين ، سُمِّي أحدها : (كتاب الملوك وأخبار الماضين ) (1) ، والثّاني : (كتاب الأمثال) .

ووهب بن مُنبّه [ت ١١٤ هـ = ٧٣٢ م]: الّذي يُعَدُّ في التَّابِعين ، ولد ومات ٥ بصنعاء ، وولاَّه عمر بن عبد العزيز قضاءها ، من كتبه: ( ذكر الملوك الْمُتَوَّجة من حِمْيَر وأخبارهم وقصصهم وقبورهم وأشعارهم) ، رآه ابن خلكان في مجلّد واحد ، وله: ( قصص الأنبياء ) ، و ( قصص الأخيار ) .

كتب المغازي والسِّيرة : بحثت في غزوات رسول الله عِلِيِّة وسيرته ، ومن كُتَّابها :

أَبَّان بن عثمان [ت ١٠٥ هـ = ٧٢٣ م]: أوَّل من كتب في السِّيرة النَّبويَّة ، وهو ١٠٥ ابن الخليفة الرَّاشدي الثَّالث عثمان بن عفَّان ، مولده ووفاته في المدينة المنوَّرة ، وكان من رواة الحديث الثِّقات ، ومن فقهاء المدينة المنوَّرة أهل الفتوى ، دَوَّن ماسمع من أخبار السِّيرة النَّبويَّة والمغازي ، وسلَّمها إلى سليان بن عبد الملك في حجَّة سنة ٨٢ هـ ، فأتلفها سليان .

و يمكننا القول: إنَّ التَّأليف العاميَّ بدأ بكتابة سيرة رسول الله ﷺ ومغازيه . 🔻 ١٥

محمّد بن عمر الواقدي [ ت ٢٠٧ هـ = ٨٢٣ م ] : من أقدم المؤرّخين في الإسلام ، ومن أشهرهم ، ولد بالمدينة المنوّرة ، وانتقل إلى العراق سنة ١٨٠ هـ في أيّام الرّشيد ، فولي القضاء شرقي بغداد ، واسترّ إلى أن توفّي بها . من كتبه : ( المغازي النّبويّة ) ، و ( فتح العجم ) ، و ( فتح مصر والإسكندريّة ) ، و ( أخبار مكّاة ) ،

المبيع مع كتاب ( التيجان وملوك حِمْير ) تحت عنوان : ( أخبار عبيد بن شَرِيَّة في أخبار الين وأشعارها وأنسابها ) . الأعلام ١٨٩/٤ ، فهرست ابن النَّديم ٨٩ ، وإرشاد الأريب ١٠/٥٥

و ( الطّبقات ) ، و ( فتوح العراق ) ، و ( سيرة أبي بكر ووفاته ) ، و ( تاريخ الفقهاء ) ، و ينسب إليه كتاب ( فتوح الشّام ) ، وأكثره مّا لا تصحّ نسبته إليه .

قال الخطيب البغدادي ، كان الواقدي كلَّما ذُكِرَت له وقعة ، ذهب إلى مكانها فعاينه (٧) .

يقول الواقدي : ما أدركت رجلاً من أبناء الصَّحابة ، وأبناء الشَّهداء ، ولا مولى لهم إلاَّ وسألته : هل سمعت أحداً من أهلك يخبرك عن مشهده ، وأين قُتِلَ ؟ فإذا أعلمتني مضيت إلى الموضع فأُعاينه ، ولقد مضيت إلى المريسيع (^) فنظرت إليها ، وما علمت غزاة إلاَّ مضيت إلى الموضع حتَّى أُعاينه .

انقسم النَّقدة في حكمهم على الواقدي ، بين مادح وقادح ، فقد وثَّقه مالك ، ثمَّ نال ، منه كثيرون من الحدِّثين لأنَّه لم يكن يتقيَّد بمذهبهم ، بل أخذ من الكتب والصَّحف ، ولم يسمع من الرَّواة .

لم ينغمس كَأْخُوَيْه عبد الله ومصعب في شؤون السّياسة ، كان كثير الحديث ، ثقة

<sup>(</sup>۷) تذكرة الحفّاظ ۲۱۷/۱ ، وفيّات الأعيان ٥٠٦/١ ، وتـاريخ بغـداد ٣/٣-٢١ ، وميزان الاعتـدال ١١٠/٣ ، وعيون الأثر ١٧/١ ، وتهذيب التّهذيب ٣٦٨٦ ٣٦٨٠

<sup>(</sup>٨) الْمُرَيْسِيعُ: اسم ماء في ناحية قُدَيد إلى ساحل البحر الأحمر بين مكَّة والمدينة المنوَّرة ، ( معجم البلدان ١١٨/٥ ) .

فيا يرويه ، وكان يدوِّن علمه ، روى عنه كثيرون ، ولم يصلنا مَّا رواه من أخبار وأحاديث سوى ما عثرنا عليه في تآليف محمد بن إسحاق ، والواقدي ، والطَّبري .

محمَّد بن إسحاق بن يسار (ت ١٥١ هـ = ٧٦٨ م): شيخ مؤرِّخي السِّيرة والمغازي ، ومن أقدم مؤرِّخي العرب ، نشأ في المدينة المنوَّرة ، له: (السِّيرة النَّبويَّة) التي هذَّبها ابن هشام ، و (كتاب الخلفاء) ، و (كتاب المبدأ والمبعث والمغازي) ، ه سكن بغداد فمات فيها ودفن بمقبرة الخيزران أم الرَّشيد .

قال ابن حبَّان : لم يكن أحد بالمدينة يقارب ابن إسحاق في علمه ، أو يوازيه في جمعه ، وهو من أحسن النَّاس سياقاً للأخبار (٩) .

عبد الملك بن هشام بن أيوب الجميري البَصْري (ت ٢١٨ هـ): هذَّب سيرة ابن إسحاق ، نقلها عن تلميذه زياد البكَّائي (ت ١٨٣ هـ) ، وذكر المؤرِّخون أنَّه وضع ١٠ كتاباً في قصص الأنبياء وملوك عرب الجنوب ، دعاه كتاب التِّيجان .

كتب الطّبقات: الّتي اعتدت تصنيف المحدّثين حسب أهميّتهم في رواية الحديث، ثمَّ صنَّف المؤرِّخون على الطَّريقة ذاتها كتباً في طبقات الصَّحابة أو الأطبَّاء أو الشُّعراء.. وأشهر هذه الكتب:

( الطَّبقات الكبرى ) (۱۰۰ لمحمد بن سعد بن منيع الزَّهري ( ١٦٨ ـ ٢٣٠ هـ = ٧٨٤ - ١٥ ٨٤٥ م ) : وهـ و مـ وُرِّخ ثقة ، من حفَّاظ الحديث ، ولـد في البصرة ، وسكن بغـداد فتوفِّى فيها .

صحب ابن سعد الواقدي زماناً ، فكتب له وروى عنه ، وعُرِف بكاتب الواقدي ، لفضله الكبير في صحبته ونشر علمه ، قال الخطيب البغدادي : محمد بن سعد عندنا من

<sup>(</sup>٩) تذكرة الحفَّاظ ١٦٣/١ ، تاريخ بغداد ٢١٤/١ ، دائرة المعارف الإسلاميَّة ٨٨/١ ، وتهذيب التَّهذيب ٣٨/٩

<sup>(</sup>١٠) وهو في اثني عشر جزءاً ، ويعرف بطبقات ابن سعد .

أهل العدالة ، وحديثه يدلُّ على صدقه ، فإنَّه يتحرَّى في كثير من رواياته (١١)

أورد ابن سعد في القسم الأوَّل من ( الطَّبقات الكبرى ) أنباء الأنبياء ، كما ذكر نسب رسول الله عَلِيلَةٍ وسيرته ومغازيه ، راوياً ماأورد في هذا القسم عن جمهرة علماء السَّيرة كالشَّمبي ، والأوزاعي ، وموسى بن عقبة ، ومحمد بن إسحاق ، والواقدي .

ه وفي القسم الثَّاني عَنِي ابن سعد في تدوين أخبار أصحاب رسول الله عَلَيْكُم ، والخلفاء إلى زمانه (١٢).

واستفاد ابن سعد ممّا تعرّض له أُستاذه الواقدي من نقد علماء الحديث ، فتجنّب المطاعن الّتي وجّهت إليه ولابن إسحاق من قبله ولابن علاوة عن أنّه لم ينغمس في الفتنة الّتي ذرّ قرنها منذ عصر المأمون ، وهي إجبار النّاس على القول بخلُقِ القرآن ، فرضي المحدّثون عنه ، لأنّه تقيّد عبادئهم في الكتابة (١٠).

و (طبقات الشَّعراء) كمَّد بن سلاَّم الجمحي (ت ٢٣٢ هـ = ٨٤٦ م) : إمام في الأدب ، من أهل البَصْرة ، مات ببغداد ، وكان يقول بالقدر ، فقال أهل الحديث : ثكتَّتُ عنه الشَّعر ، أمَّا الحديث فلا .

و (عيون الأنباء في طبقات الأطبّاء) (١٥) لأحمد بن القاسم بن أبي أصيبعة (ت ٢٥٠ هـ = ١٢٧٠ م): كان مقامه في دمشق ، مع أنّه عَيِّن طبيباً في البيارستان

<sup>(</sup>١١) تاريخ بغداد ٥٢١/٥ ، الوافي بالوفيّات ٨٨/٢ ، وتهذيب التَّهذيب ١٨٢/٩

 <sup>(</sup>١٢) نهاية خلافة المعتصم بالله ، قال أبن سعد : والله لوناداني منادٍ من السَّماء : إنَّ الله أحلَّ الكذب ،
 ماكذبت .

<sup>(</sup>١٣) وهي العناية بالإسناد .

<sup>(</sup>١٤) ( طبقـات الشَّعراء الجـاهليين والإسـلاميين ) ، انظر : لسـان الميزان ١٨٢/٥ ، تــاريــخ بغــداد ٢٢٧/٥ ، وفهرسـت ابن النَّديم ١١٢ ، وطبقات النَّحويين واللَّغويين ١٩٧ ، والوافي بالوفيَّات ١١٤/٣

<sup>(</sup>١٥) انظر : النَّجوم الزَّاهرة ٢٢٩/٧ ، ودائرة المعارف الإسلاميَّة ٦٩/١ ، وأدباء الأطبَّاء ٢/١٥

النَّاصري في القاهرة سنة ٦٣٤ هـ ، فبقي عاماً واحداً ، عاد بعدها إلى دمشق • وفيها صنَّف كتابه ( طبقات الأطبَّاء ) ، الَّذي أُمَّه سنة ٦٦٧ هـ ، أي قبل وفاته بسنة واحدة .

بلغ عدد أطبًاء العصر الإسلامي اللذين كتب عنهم ابن أبي أصيبعة كتابة دقيقة أربع مئة ، كا أثبت في نهاية ترجمة كلّ طبيب الكتب التي عُزِيت إليه ، وقد بلغت من ، الثّقة حدًا كبراً .

ولابن أبي أُصيبعة ثلاثة كتب لم يُعْثَر عليها ، وهي : كتاب حكايات الأطبّاء في علاجات الأدواء ، وكتاب إصابات المنجّمين ، وكتاب التّجارب والفوائد .

كُتُبُ الفُتُوحِ: الَّتِي اهتَّت بفتوح البلدان والأمصار ، مثل ( فتوح الشَّام ) المنسوب للواقدي ، و ( فتوح البلدان ) لأحمد بن يحيى بن جابر البلاذري ، ( ت ٢٧٩ هـ = ٢٩٨ م ) ، وهو مؤرِّخ ، جغرافي ، نسَّابة ، من أهل بغداد ، جالس المتوكِّل ، ومات في أيَّام المعتد (١٦) ، ومَّا تجدر الإشارة إليه ، أنَّ البلاذري يشير أثناء سرده للحوادث إلى تاريخ الحضارة والنَّظم الاجتاعيَّة ، كذكره تعريب الدَّواوين ، ومسائل الْخَرَاج ، واستعال الخاتم ، وأمر السَّكة وتداولها ، وتاريخ الخط العربي .

التَّراجم: وتبحث في حياة مشاهير الرِّجال ، مثل: (أَسُد الغابة في معرفة ٥٠ الصَّحاب ) لابن الأثير ، و ( معجم الأَدباء ) (١٧١ ليساقوت الْحَمَوي الصَّحاب ) ٢٦٦ هـ = ١٢٢٩ م): مؤرِّخ ثقة ، ومن أغَّة الجغرافيِّين ، ومن العلماء باللَّغة والآداب ، ومن كتبه: ( معجم البلدان ) ، و ( المقتضب من كتاب جمهرة النَّسب ) ، و ( المبدأ والمآل) في التَّاريخ ، وكتاب ( الدَّول ) ، و ( معجم الشَّعراء ) .

<sup>(</sup>١٦) لسان الميزان ٣٢٢/١ ، ودائرة المعارف الإسلاميّة ٨/٤

<sup>(</sup>١٧) واسمه : ( إرشاد الاريب ) ، ويعرف بمعجم الأدباء ، انظر ، وفيات الأعيان ٢١٠/٢ ، مرآة الجنان ٩٠/٤

الخطيب البغدادي ( ت ٤٦٣ هـ = ١٠٧٢ م ) : أبو بكر أحمد بن على بن ثابت البغدادي ، أحد الحفَّاظ المؤرِّخين المقدِّمين ، صنَّف أكثر من ستِّين كتاباً في علوم شتَّى ، ولكن غلب عليه الحديث والتَّاريخ ، قال ابن خلكان : لو لم يكن له سوى التَّاريخ لكفاه ، فإنَّه يدلُّ على اطِّلاع عظيم (١٨) .

أهم كتبه وأشهرها : ( تاريخ بغداد أو مدينة السَّلام ) ، وهو من أمَّهات المراجع الَّتي لاغنى في دراسة تاريخ الدُّولة العبَّاسيَّة في فترة نيفت على ثلاثة قرون (١٦١) ، ويشمل هذا الكتاب وصفاً مستفيضاً لعاصمة العبَّاسيِّين ، كما يطلعنا على سيّر من تعاقب عليها من خلفاء ، ومن عاش فيها من الأمراء والوزراء ، أو من أمَّها أو غادرها من أولي . الفضل والعلم (٢٠) .

ابن عساكر ( ت ٥٧١ هـ = ١١٧٦ م ) : أبو القاسم على بن الحسن بن هبـــة الله ، ثقة الدِّين ابن عساكر الدِّمشقى ، أهمُّ كتبه ( تاريخ دمشق ) الَّـذي جمع فيــه تراجم كلِّ الرِّجال الَّذين كانت لهم صلة بدمشق ، مقتدياً في ذلك بطريقة الخطيب البغدادي في كتابه ( تاريخ بغداد ) ، ولكن كتاب ابن عساكر بلغ الثَّانين مجلَّداً (٢١١)

ابن بَشْكُوَال ( ت ٥٧٨ هـ = ١١٨٣ م ) : أبو القاسم خلف بن عبد الملك بن مسعود بن موسى بن بَشْكُوَال ، كتابه : (كتاب الصّلة في تاريخ رجال الأندلس )(٢٢) ، وهو معجم ذكر فيه سِير علماء الأندلس ، أنجزه سنة ٥٣٤ هـ ، وله كتاب : ( الغوامض (١٨) وفيات الأعيان ٩٢/١

<sup>(</sup>١٩) من تاريخ بناء بغداد سنة ١٤٥ هـ ، وحتَّى وفاة الخطيب البغدادي سنة ٤٦٣ هـ ، وذلك ضمن أربعة عشر جزءاً .

<sup>(</sup>٢٠) تحليل نصوص تاريخيّة ، د . صلاح مدني ، ص ٣٦ ، جامعة دمشق ، كلّيَّة الأداب ، قسم التّاريخ ، طبعة : ١٩٥٩ \_ ١٩٦٠ م .

<sup>(</sup>٢١) اختصره ابن منظور ، صاحب لسان العرب في ٢٩ جزءاً ، طبعت كاملة في ( دار الفكر ) بــدمشـق مابين : ١٩٨٤ \_ ١٩٨٩ م .

<sup>(</sup>٢٢) ويرد اسمه أيضاً : كتاب الصّلة في تاريخ أئمَّة الأندلس .

والمبهات من الأساء) ، ذكر فيه من جاء اسمه في الحديث مبهماً فعيَّنه . كالأساء العسيرة التَّهجية ، أو الَّتي كثيراً ما تختلط بغيرها من الأساء .

ابن خَلَكان (ت ٦٨٦ هـ = ١٢٨٢ م): أبو العبّاس أحمد بن محمّد بن إبراهيم بن أبي بكر بن خَلّكان الإربِلّي ، المؤرِّخ الْحُجَّة ، والأديب الماهر ، كتابه: ( وَفَيَات الأعيان ، وأنباء أبناء الزَّمان ) من أشهر كتب التَّراجم ، ومن أحسنها ضبطاً ، وإحكاماً ، وكان منهجه في البحث: جع المعلومات من الكتب ومن أساتذته ومن مشاهداته ، مع النَّقد والتَّعليق ، ثمَّ الامتناع عن ذكر تراجم الصَّحابة والتَّابعين والخلفاء ، لأن الكتب المصنَّفة في تراجهم فيها الكفاية ، ثمَّ لم يترجم إلاَّ للَّذين وقف على سنى وفاتهم ، ثمَّ ربَّب أساء الأعلام الَّذين ترجم لهم على حروب الهجاء .

الْمَقَري (ت ١٠٤١ هـ = ١٦٣١ م): أبو العبّاس أحمد بن محمّد بن أحمد بن يحي ١٠ المقري ، كتابه: (نفح الطّيب من غصن الأندلس الرَّطيب وذكر وزيرها لسان الدّين بن الخطيب) ، طريقته في التّأليف التّاريخي طريقة فذه ، فهو يجمع عن الشّخصيّة المترجم لها الأخبار الكثيرة ، والمعلومات المستفيضة ، ويتّخذ تلك الشّخصيّة محوراً يدور حوله الموضوع " فيولّف بين شوارده ويضم أجزاءه ، ويسعى المقري إلى فهم الشّخص المترجم عن طريق فهم عصره ، واستقصاء معارف زمنه ، والإحاطة ١٥ بالظّروف التّاريخيّة الّتي مهّدت له السّبيل ، واستفتحت له المغلق " وقرّبت له البعيد .

والكتاب جامع لأحسن الوثائق الأدبيّة ، وأهم المصادر في تاريخ الأندلس بوجه عام وهو يشمل مجموعة ممتازة من المعلومات التّاريخيّة والجغرافيّة والاجتاعيّة والأدبيّة ، اقتبسها المقري من مصادر مختلفة معظمها مفقود الآن (٢٢) .

۲.

التَّواريخ العامَّة : وأشهر مؤلِّفيها حسب سنيٍّ وفاتهم :

<sup>(</sup>٢٣) تحليل نصوص تاريخيَّة ، ص ٣٨

ابن قتيبة الدِّينَوَري ( ت ٢٧٦ هـ = ٨٨٩ م ) : أبو محمَّد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدِّينَوَري ، من أُمَّة العرب ، ومن المصنفين المكثرين ، وأهمها : ( عيون الأخبار ) ، الدِّينَوَري يضمُّ الأجزاء التَّالية : كتاب السُّلطان ، وكتاب الحرب ، وكتاب السُّودُد ، وكتاب الطُّبائع والأخلاق المذمومة ، وكتاب العِلْم والبيان ، وكتاب الزَّهد ، وكتاب الإخوان ، وكتاب الخوائج ، وكتاب الطَّعام ، وكتاب النَّساء .

الطَّبري ( ت ٣١٠ هـ = ٩٢٣ م ) : أبو جعفر محَّد بن جرير بن يـزيــد بن كثير الاَّمَلي الطَّبري (٢٤٠) ، شيخ المُورِّخين ، كتابه : ( تـاريـخ الرُّسـل والملـوك ) ، ويعرف ( بتاريخ الطَّبري ) ، في أحد عشر جزءاً ، ولـه : ( جـامع البيـان في تفسير القرآن ) في ثلاثين جزءاً .

ا والطَّبري من ثقات المؤرِّخين ، قال ابن الأثير : أبو جعفر ـ أي الطَّبري ـ أوثـق من نقل التَّاريخ ، وفي تفسيره ما يدلُّ على علم غزير وتحقيق (٢٥) .

اعتمد الطّبري في تاريخه طريقة الحوليّات ، الّتي تقوم على ذكر الحوادث الهامّة الّتي وقعت خلال عام من الأعوام ، فإذا انتهى منها انتقل إلى العام الّذي يلي ، وأسلوب الطّبري سهل بليغ ، ولغته فصيحة ، وتجنّب في صياغة فيكره الغريب من الكلام ، فهو طلي العبارة ، يتجنّب التّعقيد ، واضح المعاني ، ممّا يدلّ على أنّه كان مالكاً لزمام العربيّة .

وأثبت الطّبري عدّة روايات تدور حول حادثة واحدة ، وهذا أوثق للأمانة

<sup>(</sup>٢٤) احتَفِل مابين ١٣ و ١٥ أيلول (سبتمبر) ١٩٨٩ في محافظة مازندران (طبرستان) بمناسبة مرور ١١٠٠ سنة هجريَّة على وفاة أبي جعفر الطَّبري، وزارت الوفود المشاركة مسقط رأسه (آمَل) حيث فكرة تشييد جامعة تحمل اسم الطَّبري، وكان عنوان موضوعي الَّذي قُدَّم لهذا المؤتمر (مؤتمر الطَّبري الدَّولي): الطَّبري في تاريخه بين طريقة الحدَّثين ومنهج المؤرِّخين.

<sup>(</sup>٢٥) إرشاد الأريب ٢٣٦٦ ، تذكرة الحفّاظ ٣٥١/٢ ، طبقات السُّبكي ١٣٥/٢ ـ ١٤٠ ، البداية والنّهاية الشّاية ١٤٥/١ ، ميزان الاعتدال ٣٥/٣ ، تاريخ بغداد ١٦٢/٢ ، لسان الميزان ١٠٠/٥ ، كشف الظّنون ٤٣٧

العلميَّة في النَّقل ، وذلك كي لا يترك المؤرِّخ لبساً أو إبهاماً في نفس القارئ ، أو اعتقاداً أن المؤرِّخ جاهل للرِّواية الشَّانية ، الَّتي تتعارض مع الرِّواية الَّتي أثبتها في كلامه ، فيحل ذلك منه على الجهل ، أو على سوء القصد ، وإيراد مختلف الرِّوايات المتعلِّقة بخبر واحد ، ميزة انفرد بها مؤرِّخون قلائل كان الطَّبري شيخهم وعميدهم .

قال بعض الباحثين : إنَّ سياق الطَّبري الأخبار دون تحيصها ، أمر لا يليق ، بالمؤرِّخ النَّاقد البصير .

وعند الطّبري في ذلك هو عذر رواة الحديث ، الّذين يذكرون الحديث بطرقه ورجاله ، تاركين الحكم للقارئ ، أمانة للعلم وإبراء للذّمّة " يقول الطّبري في مقدّمة تاريخه : « وليعلم النّاظر في كتابنا هذا أن اعتادي في كلّ ماأحضرت ذكرَه فيه ، مّا شرطت أني راسمه فيه ، إنّا هو على ما رويت من الأخبار الّتي أنا ذاكرها فيه ، والآثار ١٠ الّتي أنا مسندها إلى رواتها فيه ، دون ماأدرك بحجج العقول ، واستنبط بفكر النّفوس " إلاّ اليسير القليل منه " إذ كان العلم بما كان من أخبار الماضين ، وما هو كائن من أنباء الحادثين " غير واصل إلى من لم يشاهدهم ، ولم يدرك زمانهم ، إلاّ بإخبار الخبرين ، ونقل النّاقلين " دون الاستخراج بالعقول ، والاستنباط بفيكر النّفوس ، فما يكن في ونقل النّاقلين " دون الاستخراج بالعقول ، والاستنباط بفيكر النّفوس ، فما يكن في كتابي هذا من خبر ذكرناه عن بعض الماضين مّا يستنكره قاربًه ، أو يستشعه ما سامعه ، من أجل أنّه لم يعرف له وجها في الصّحّة ، ولا معنى في الحقيقة ، فليعلم أنّه لم يؤت في ذلك من قبلنا " وإنّا أتي من قبل بعض ناقليه إلينا " وأنّا إنّا أدينا ذلك على غو ماأذّي إلينا " وأنّا إنبا أدينا ذلك على غو ماأذّي إلينا " وأنّا إنبا أدينا ذلك على

وفي هذا النَّص الواضح والصَّريح ، ما يشير إلى مذهبه فيا ورد في كتابه (تاريخ الرَّسل والملوك ) من تلك الأخبار ، وأيّاً ما كان شيخ المؤرِّخين ، فإنَّ كتابه سيظلُّ بما ٢٠ اشتل عليه من الرِّوايات الأصيلة ، والنَّصوص النَّادرة في أُسلوبه الرَّائع الرَّصين ، أشملَ

٢٦) الطّبري ١/٦ ـ ٨

كتاب للتَّاريخ عند العرب ، وأوفى عمل تاريخي بين مصنَّفاتهم ، أقامه الطّبري على منهج مرسوم ، بلغت فيه الرّواية مبلغها من الثّقة والأمانة والإتقان .

المسعودي ( ت ٣٤٦ هـ = ٩٥٧ م ) : أبو الحسن على بن الحسين بن علي المسعودي ، كتابه : ( مروج النَّهب ومعادن الجوهر ) ، وهو ( مؤرِّخ ـ جغرافي ) ، ينظر الأمور ، بعين المؤرِّخ ، ويتأمَّلها في الوقت نفسه بلواحظ الجغرافي ، ولكنَّه لم يظهر براعة في تنسيق المعلومات الَّتي جمعها ، ولم يجعل منها كُلاَّ حيًّا متجاوب الأجزاء متناسقاً .

ابن الأثير الْجَــزْرِي ( ت ٦٠٠ هـ = ١٢٢٢ م ) عــزّ الـــدِّين علي بن محمـــد بن عبد الكريم بن عبد الواحد الشَّيباني الْجَزْري (٢٧) ، المؤرِّخ الإمام ، سكن الموصل و فكان منزله مجمع الفضلاء والأدباء ، وتوفِّي بها ، وأكثر من جاء بعده من المؤرِّخين عيال ملى كتابه : ( الكامل في التَّاريخ ) .

وله (أُسُدُ الغابة في معرفة الصَّحابة) ، و (تاريخ الدَّولة الأتابكيَّة) ، و ( الجامع الكبير) في البلاغة ، و (تاريخ الموصل) لم يتّه .

ابن عِذَارِي الْمَرَّاكَشِي ( نحو ٦٩٥ هـ = نحو ١٢٩٥ م ) أبو عبد الله محمد ( أو أحمد بن محمد ) الرَّاكُشِي ، كتابه : ( البيان الْمُغرِب في اختصار أخبار ملوك الأندلس والمغرب ) ، من أهم الكتب الَّتي تشمل حوادث المغرب والأندلس السياسيَّة والاجتاعيَّة والإداريَّة ، وأوثقها في موضوعها ، كا تعرَّض ابن عذاري إلى الحروب الَّتي استعرت بين المسلمين الأندلسيِّين والإسبان .

ابن الطقطقي ( ت ٧٠٩ هـ = ١٣٠٩ م ) : أبو جعفر محمد بن علي ابن طباطبا ، كتابه : ( الفخري في الآداب السَّلْطَانيَّة والدُّول الإسلاميَّة ) ، في قسمه الأُوَّل : شؤون السيّاسة ، وفي قسمه الثَّاني : موجز لتاريخ دول الإسلام " وذيَّل ابن الطَّقطقي بحثه

<sup>(</sup>٢٧) وَلدَ ونشأ في جزيرة ابن عَمَر على نهر دِجُلّة شالي الموصل، ( معجم البلدان ١٣٨/٢ ).

لتاريخ كلِّ خليفة بأخبار وزرائه ، فهو والحال هذه يعادل من حيث الأهيَّة كتاب ( الوزراء والكتَّاب ) للجهشياري ، بل فاقه ، لأنَّ الجهشياري توقَّف عند وزراء المأمون من آل سهل ، سنة ٢٠٢ هـ .

ابن كثير (ت ٧٧٤ هـ = ١٣٧٣ م): أبو الفداء إساعيل بن عمر بن كثير القرشي ثمَّ الدِّمشقي ، حافظ مؤرِّخ فقيه ، كتابه: ( البداية والنّهاية ) ، ومن كتبه أيضاً: ٥ طبقات فقهاء الشَّافعيِّين ) ، و ( تفسير القرآن الكريم ) ، و ( التَّكيل في معرفة الثّقات والضَّعفاء والمجاهيل ) (٢٨).

ابن خَلْدُون (ت ٨٠٨ هـ = ١٤٠٦ م): أبو زيد عبد الرَّحْن بن محمد بن محمد بن محمد بن خدون الحضرمي الإشبيلي ، الفيلسوف المؤرِّخ " العالم الاجتماعي البحَّاثة " كتابه: (كتاب العبر " وديوان المبتدأ والخبر ، في أيَّام العرب والعجم والبربر " ومَنْ عاصرهم من ذوي السَّلطان الأكبر) " ومقدِّمة هذا الكتاب تقع في جزء كامل " وكانت صورة حيَّة للحياة الاجتماعيَّة في مختلف البيئات الَّتي تقلَّب فيها ابن خلدون ، وللعصر الَّذي انقضت فيه حياته ، وهي محاولة للنَّقد التَّاريخي " مع تعليل وتفهم وتفسير " فتوصَّل إلى الخطأ والصَّواب ، ومعرفة الحوادث بدقَّة وضبط " لا سرد الوقائع والأساء فحسب .

ثمَّ إنَّ المقدِّمة علَّلت الظَّاهرات الاجتاعيَّة ، وأوضح ابن خلدون فيها أثر السَّكن ٥٠ على الحياة الاجتاعيَّة ، ودرس الظَّاهرات الاقتصاديَّة ، فيكون بذلك قد بحث في علم الاقتصاد والسيِّاسة والاجتاع والعمران ، ففتح وولج بذلك باب ما يُسَمَّى اليوم ( فلسفة التَّاريخ ) ، والمقدِّمة تقع في ستَّة فصول هي :

۲,

- ١ \_ في العمران البشري على الجملة .
  - ٢ \_ في العمران البدوي .
- ٣ \_ في الدُّول والخلافة والْمُلْك ، وذكر المراتب السُّلطانيَّة .

<sup>(</sup>۲۸) الدُّرر الكامنة ۲۷۳/۱ ، البدر الطُّالع ۱۵۳/۱

- ٤ في العمران الحضري والبلدان والأمصار.
- ٥ ـ في الصَّنائع والمعاش والكسب ووجوهه .
  - ٦ \_ في العلوم واكتسابها وتعلَّمها .

وبقي هذا الأثر الخالد يُدْرَس ويؤخذ منه ، فترجمت المقدِّمة إلى معظم لغات العالم ، يقول (أرنولد توينبي) في كتابه ( دراسة التّاريخ ) : إنَّ ابن خلدون نسيج وحده في تاريخ الفكر الم يدانه مفكِّر كان من قبله ، أو جاء من بعده في جميع العصور (٢٦) .

وفلسفة ابن خلدون دارت حول نقطتين رئيسيَّتين : فلسفة الاجتاع ، وفلسفة التَّاريخ ، ولسنا بصدد فلسفة الاجتاع الَّتي يعدُّ علماً من أعلامها البارزين ، ومع ذلك نوجز فنقول : إنَّه بحثَ في علم الاجتاع العام أو الاقتصادي (٢٠٠) ، ثمَّ الاجتاعي ، ثمَّ السياسي ، ونظريَّة الدَّولة . أمَّا فلسفة التَّاريخ ، فقد أراد أن يكتشف العوامل الَّتي تسَيِّر الوقائع التَّاريخيَّة ، والقوانين العامَّة الَّتي تتشَّى عليها الدُّول والشَّعوب في تطوَّرها مع إيجاد معيار صحيح يتحرَّى به المؤرِّخون طريق الصِّدق والخطأ فيا ينقلونه من الأخبار والوقائع .

الله المَّاريخ الحصري على التَّقريب أهمَّ المؤلَّفات الَّتي تتعلَّق بفلسفة التَّاريخ مباشرة ، فوجدها بعد ظهور مقدِّمة ابن خلدون ، تنحصر في عشرة كتب ، منها :

<sup>(</sup>٢٩) « لم يسبق أن حمل أحد من العرب ، أو من الغربيين ، قبل ابن خلدون ، وجهة نظر تجمع بين الشَّمول والفلسفة الحقَّة في آن واحد ، والاعتقاد السَّائد بين منتقدي ابن خلدون هو أنَّه أعظم مؤرِّخ أنتجه الإسلام ، ومن أعظم المؤرِّخين في العصور الوسطى » ،

J.C. Riesler: La Civilisation arabe, Paris 1956

<sup>(</sup>٣٠) ويرى ابن خلدون أنَّ الدَّولة هي التَّاجر الكبير ، وهي كالتَّاجر البارع البعيد النَّظر ، من واجبها أن تتأكَّد من أنَّ الضُّرائب المعتدلة أعظم حافز على التَّداول بين النَّاس ، والضَّرائب المعتدلة أعظم حافز على العمل ، ومن النَّاحية الأُخرى فإنَّ الضَّريبة لا تثمر إذا هي فرضت تعسَّفيًا .

(الأمير) لميكياڤيلي الإيطالي ، و ( الحكومة المدنيَّة ) لجون لوك الإنكليزي ، و ( العَالَم الجديد ) لباتيستاڤيكو الإيطالي ، و ( طبائع الأُمم وفلسفة التَّاريخ ) لڤولتير الفرنسي ، و ( آراء فلسفيَّة في تاريخ البشريَّة ) لهردر الألماني ، وكلَّهم اقتبسوا من مقدِّمة ابن خلدون في كتبهم .

ولقد سبق ابن خلدون علماء الاجتماع بقرون :

سبق غبرييل تارد بالقول بالحاكاة والتّقليد ، وكان ابن خلدون أعمق وأدق ، لأنّه أعطى رأياً متيّزاً ، وعدّ التّقليد ظاهرة ضعف ، لا دلالة قوّة .

وسبق دوركهايم بالقول بالقسر الاجتماعي ، وقال : الإنسان ابن مجتمعه ، وتفرض الظَّاهرة الاجتماعيَّة نفسها على الأفراد .

وامتاز عن ڤيكو في مجرى تاريخ الاهم وتطوَّراتها بأنَّه كان موضوعيّاً .

١.

10

۲.

والشَّبه جليَّ بينه وبين ميكياڤيلي في دراسات السَّلطة والحكومات والإمارات ، والأساليب الَّي يجب اتِّباعها في الحكم .

ووجه الشَّبه بينه وبين جان جاك روسُّو واضحة من حيث الإيمان الشَّديد بحياة التَّقشُّف .

وبينه وبين نيتشه في نظريَّة الحقُّ للقوَّة .

وسبق كارل ماركس في نظريّة فضل القية .

ولابن خلدون لمحات لتفسير الظُّواهر السِّياسيَّة بالعامل الاقتصادي ، وسبق علماء الاجتاع بالدُّخول إلى صلب الظَّاهرة وتقسيها إلى أجزاء بقصد دراستها . ولم يكن رائداً في علم الاجتاع السُّكوني ، بل هو رائد في علم الاجتاع الحركي ( الدِّيناميكي ) ، بدليل أنَّه لم يدرس المدن الفاضلة ، بل المدن القائمة ، ووازن بين ما كان وما صار .

لقد كان ابن خلدون بحق أوَّل كاتب استطاع أن يكتشف ميدان التَّاريخ الحقيقي وطبيعته ، وأن ينظر إلى التَّاريخ كعلم خاص يبحث في الحقائق الَّتي تقع في دائرته ، لقد كانَ شغوفاً بالتَّاريخ مع معاناته للسِّياسة ، فكانت تجربته غنيَّة .

الْمَقْريزي (ت ٨٤٥ هـ = ١٤٤٢ م): أبو العبّاس أحمد بن علي تقيّ المدّين الْمَقْريزي ، معاصر ابن خلدون ، خلّف كتابَيْن هامّيْن : (كتاب السّلوك لمعرفة دول الملوك) ، وفيه أخبار سلاطين الماليك ، و (كتاب المواعظ والاعتبار بذكر الخطيط والآثار) ، وهو من أهمّ المراجع في تاريخ مصر الدّيني والسّياسي والإداري والتّجاري .

ابن تَغْرِي برْدِي (٢١) ( ت ٨٧٤ هـ = ١٤٧٠ م ) : أبو المحاسن يوسف بن تغري بردي بن عبد الله الظّاهري ، مؤرِّخ بحَّاثة ، وصل إلينا من كتبه سبعة كتب في التَّاريخ ، أهمها : ( النَّجوم الزَّاهرة في ملوك مصر والقاهرة ) ، عالج فيه تاريخ مصر منذ الفتح العربي الإسلامي إلى سنة ٨٥٧ هـ ، مشيراً في مواضع كثيرة إلى حوادث البلاد المجاورة ، وإلى وفيات كلِّ عام .

وكتاب ( مورد اللَّطافة فين ولي السَّلطنة والخلافة ) ، ويتضَّ سيرة موجزة للنَّيِّ عَلِيْلَةٍ ، مع إيراد ثبت بالساء الصَّحابة وسلاطين مصر ووزرائهم حتَّى منة ٨٤٢ هـ .

وأثمَّ ابن تغري بردي كتاب السُّلوك للمقريزي " فوصل بحوادثه من ٨٤٥ هـ إلى ٨٦٠ هـ ، ودعاه : (حوادث الدُّهور في مدى الأيَّام والشُّهور) ، كا أثمَّ كتاب (الوافي) للصَّفدي من سنة ٦٥٠ هـ إلى عهده ، القرن التَّاسع الهجري " والكتاب هو سيرة لمشاهير الرِّجال ربِّبت أساؤهم فيها على حروف المعجم ، وقد صار الكتاب يدعى : (المنهل الصَّافى والمستوفى بعد الوافي ) (٢٢).

<sup>. [</sup> ۱٤٧٠ ـ ١٤١٠ هـ = ۸٧٤ مرا Togri Bardii (٣١) م

<sup>(</sup>٣٢) لم ننسَ : أبا الرّيحان البيروني ، وابن زولاق ، وابن إيـاس ، وابن بشكـوال ، وابن مسكـويــه ، وابن شداد ، وأبا شامة ، وابن واصل .. ولكن اكتفينا بالأمثلة السّابقة اختصاراً .

### الجفرافية:

ازدهرت الجغرافية (علم وصف الأرض) (٣٣)، بسبب الفتوح الّي وصلت قلب الصّين شرقاً، وقلب فرنسة غرباً، وبسبب تدوين التّاريخ والأدب، والرّحلات، والحج، والتّجارة الواسعة برّاً وبحراً، وأشهر الجغرافيّين المسلمين:

عبيد الله بن أحمد بن خُرْدَاذْبُهُ (٢٢) ( ت ٢٨٠ هـ = ٨٩٣ م ) : مؤرِّخ جغرافي ، من ه أهل بغداد ، اتَّصل بالمعتمد العبَّاسي ، فولاَّه البريد والْخَبَر بنواحي الجبل (٢٥) ، أهم تصانيفه كتاب : ( المسالك والمالك ) .

محمَّد بن حَوْقَل البغدادي الموصلِّي : (ت بعد ٣٦٧ هـ = بعد ٩٧٧ م) ، رحَّالة دخل المغرب وصِقِلِّيَّة ، وجابَ بلاد الأندلس وغيرها ، من علماء البلدان ، له كتاب : (المسالك والمالك والمالك والمالك والمالك المالك والمالك المالك الم

محمَّد بن أحمد بن أبي البنَّاء المقدسي : (ت نحو ٣٨٠ هـ = نحو ٩٩٠ م) ، رحَّالة جغرافي ، وُلد في القدس ، وتعاطى التِّجارة ، فتجشَّم أسفاراً هيَّأت له المعرفة بغوامض أحوال البلاد ، ثمَّ انقطع إلى تتبَّع ذلك ، فطاف أكثر بلاد الإسلام ، وصنَّف كتابه : (أحسن التَّقاسيم في معرفة الأقاليم) ، امتاز فيه عن سائر علماء البلدان بكثرة ملاحظاته ، وسعة نظره ، قال سبرنغر : لم يتجوَّل سائح في البلاد كا تجوَّل المقدسي ، ١٥ ولم ينتبه أحد ، أو يحسن ما علم به مثله (٢٠٠) .

<sup>(</sup>٣٣) أطلق العرب المسامون على هذا العلم أسماء متعدّدة ، منها : علم تقويم البلدان ، علم المسالك والمالك ، علم مسالك البلدان والأمصار .

<sup>(</sup>٣٤) كا في لسان الميزان ٩٦/٤

<sup>(</sup>٣٥) الجبل هنا هو ( إقليم الجبال ) ، ويقع شرقي العراق ، وعربي الرّي ، وشالي الأهواز ، أهم مدنه : همدان ونهاوند ، ( أطلس التّاريخ العربي ، ص ٤٠ و ٤١ ) .

<sup>(</sup>٢٦) دائرة المعارف الإسلاميَّة ١٤٥/١ ، الرَّحَّالة المسلمون في العصور الوسطى ٢٩

<sup>(</sup>٣٧) أحسن التّقاسيم ٤٣

عمّد بن عمّد بن عبد الله ، الشّريف الإدريسي : (ت ٥٦٠ هـ = ١١٦٥ م) ، من كبار علماء الجغرافية ، ولد في سبتة ، وتعلّم بقرطبة ، ورحل رحلة طويلة انتهى بها إلى صقليّة ، فاستدناه الملك روجر التّاني ( Roger II ) ملك جزيرة صقليّة النّورماندي ، وخصّه بالكثير من العطف والعناية ، فصنع له الإدريسي كرة أرضيّة من الفضّة ، محفوظة في متحف برلين اليوم ، ووضع له كتاباً سمّاه : ( نزهة المشتاق في اختراق الآفاق ) ، وهو أصح كتاب ألّفه العرب في وصف بلاد أوربّة وإيطالية ، وكل ما كتب عن الغرب من علماء العرب أخذ عنه ، يقول غوستاف لوبون : « وأشهر جغرافي العرب هو الإدريسي ، ومن كتبه الّتي ترجمت إلى اللاّتينيّة ، تعلّمت أوربّة علم الجغرافية في القرون الوسطى » (٢٨) .

وخريطة الإدريسي الّتي اشتلت على منابع النّيل والبحيرات الاستوائيّة الكبيرة - أي على البقاع الّتي لم يكشف عنها الأوربيّون إلاّ في العصر المتأخّر - أكثر خرائطه طرافة ، إذ هي تثبت أنَّ معرفة العرب بجغرافية إفريقية ، أكمل ممّا ظنَّ من قبل ، ولا أدلَّ على صحَّة هذا القول من وصف لمنابع النّيل أثبته الإدريسي في ( نزهة المشتاق ) إذ قال : « وهذان القسمان مخرجها من جبل القمر ، فوق خطِّ الاستواء بستِّ عشرة درجة " وذلك أنَّ هذا النّيل من هذا الجبل عشر عيون ، فأمّا خسة أنهار منها ، فإنّها تصبُّ وتجتع في بطيحة (٢١) كبيرة ، وخسة أنهار أخر تنزل أيضاً من الجبل إلى بطيحة أخرى كبيرة " ويخرج من كلِّ واحدة من البطيحتين ثلاثة أنهار ، فترًّ بأجمعها إلى أن تصبُّ في بطيحة كبيرة جدياً ، على هذه البطيحة مدينة تسمَّى طومي » .

٢٠ وللإدريسي أيضاً كتاب : ( الجامع لصفات أشتات النَّبات ) ، استفاد منه ابن

<sup>(</sup>٣٨) حضارة العرب ٥٦٧

<sup>(</sup>٣٩) البطح لغة : البسط : والمراد هنا مستنقع ، مجمع مياه .



«مصور الإدريسي

البيطار ، و ( روض الأنس ونزهة النّفس ) ، ويعرف ( بالمالك والمسالك ) ، و ( أنس الْمَهَج وروض الفَرَج ) ( أن .

شهاب الدّين أبو عبد الله ياقوت بن عبد الله الرُّومي الْحَمَوي ( ت ٦٢٦ هـ = ١٢٢٩ م ) : مؤرِّخ ثقة ، وجغرافي من أمَّة الجغرافيّين ، درس الجغرافية بصورة عمليّة في ه أسفاره الّتي زار خلالها : بلاد العرب ، وآسية الصَّغرى ، ومصر والشَّام ، وإيران وما وراء النّهر وخراسان ، أهم كتبه : ( إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب ) ويعرف بعجم الأدباء ، و ( المقتضب من كتاب جهرة النّسب ) ، و ( المبدأ والمال) في التّاريخ ، وكتاب ( الدّول ) ، و ( معجم البلدان ) .

<sup>(</sup>٤٠) دائرة المعارف الإسلاميَّة ٧/١ ، الوافي بالوفيات ١٦٣/١

جاء في قصّة الحضارة: « وكان ياقوت كثير الأسفار ، سافر أوَّلاً للتّجارة ، ثمَّ سافر لدراسة الأرض وأهلها ، لأنَّه أعجب أشدً الإعجاب ببلادها ، وسكّانها الختلفي الأجناس ، وبلباسهم وأساليب حياتهم ، وقد سرَّه وأثلج صدره أن يجد عشر مكاتب عامّة في مَرُو تحتوي إحداها على ١٢٠٠٠ مجلّد ، وفطن أمين هذه المكتبة لشأن الزَّائر ، فسمح له أن يأخذ منها مائتي كتاب إلى حجرته دفعة واحدة ، وما من شكِّ في أن الذين يحبُّون الكتب ويرون أنَّها دم الحياة يجري في عروق عظهاء الرِّجال ، يدركون ما شعر به ياقوت من بهجة حين حصل على هذا الكنز العظيم من كنوز العقل » (١٤٠) .

ومن الرَّحَّالة العرب المسلمين ١

أحمد بن فضلان بن العبّاس بن راشد بن حمّاد (ت بعد ٣١٠ هـ = بعد ٩٢٢ م) : صاحب الرّحلة المعروفة إلى بلاد التّرك والْخَزَر والرَّوس والصّقالبة المعروفة برسالة ابن فضلان ، أوفده المقتدر العبّاسي إلى ملك الصّقالبة على أطراف نهر الفولغا وقد بعثوا برسول منهم إلى عاصمة الخلافة ، يرجون العون على مقاومة ضغط قبائل الخزر عليهم من أطراف بلادهم الجنوبيّة ، وأن ينفذ إليهم من يفقههم في الدّين ، ويعرّفهم بشعائر الإسلام وكانوا قد اعتنقوه قبل عهد غير بعيد ، وقامت البعثة من بغداد في بشعائر الإسلام = وكانوا قد اعتنقوه قبل ١٦٥ م ، مارّة بهمذان والرّي ونيسابور ومَرُو وبخارى ، ثمّ مع جيحون إلى خوّارزم إلى بلغار الفولغا في ١٨ الحرّم ١٠٠ هـ = ١٢ أيّار (مايو) ٢٢٢ م ، ولم يُعْرَف خطّ سير الرّجعة لضياع القسم الأخير من الرّسالة (مايو) ٢١٢ م ، ولم يُعْرَف خطّ سير الرّجعة لضياع القسم الأخير من الرّسالة (مايو)

عمَّد بن أحمد بن جُبَير الكناني الأندلسي (ت ٦١٤ هـ = ١٢١٧ م): رحَّالة أديب ، ولد في بلنسية ، ونزل شاطبة ، وبرع في الأدب ، ونظم الشِّعر الرَّقيق ، وأولع

<sup>(</sup>٤١) قصّة الحضارة ٢٥٨/١٣

<sup>(</sup>٤٢) الرَّسالة مطبوعة : طبعة المجمع العلمي العربي بدمشق ، ووزارة الثَّقافة والإرشاد القومي في سوريَّة (مديريَّة التَّراث القديم) .

بالتَّرحُّل والتَّنقُّل ، فزار المشرق ثلاث مرَّات ، إحداها سنة ٥٧٨ هـ - ٥٨١ هـ ، وهي التَّي ألَّف فيها كتابه : ( رحلة ابن جبير ) ، ومات بالإسكندريَّة في رحلته التَّالثة ، ومن كتبه : ( نظم الْجُهان في التَّشكِّي من إخوان الزَّمان )(٤٢) .

محمّد بن عبد الله بن محمّد بن إبراهيم الطّنجي ( ابن بطّوطة ) : ( ت ٧٧٩ هـ = ١٣٧٧ م ) : رحّالة مؤرّخ ، وُلد ونشأ في طنجة ، وخرج منها سنة ٧٢٥ هـ ، فطاف ، بلاد المغرب ومصر والشّام والحجاز والعراق وفارس والين والبحرين وتركستان وما وراء النّهر ، وبعض مناطق الهند والصّين ، وبلاد التّر ، وأواسط إفريقية ، ثمّ انقطع إلى السّلطان أبي عنان (١٤٤) ، فأقام في بلاده ، وأملى أخبار رحلته على محمّد بن الجزّي الكلبي بمدينة فاس سنة ٢٥٦ هـ ، وسمّاه : ( تحفة النّظار في غرائب الأمصار وعجائب الأسفار ) .

استغرقت رحلته سبعاً وعشرين سنة ، من سنة ١٣٢٥ إلى سنة ١٣٥٦ م ، ومات في مَرَّاكُش ، وتلقّبه جامعة كمبردج في كتبها وأطالسها : أمير الرَّحالين المسلمين السلمين . Prince of Moslems Travellers

الحسن بن الوزّان الغَرْناطي ، المعروف باسم (ليون الإفريقي ): (ت نحو ٩٥٧ هـ = نوو ١٥٥٠ م) ، جغرافي رحّالة ، ومؤرّخ أندلسي ، انتُدِب أبوه لبعض السّفارات والوساطات السّياسيَّة ، ثمَّ انتُدِب هو لمثل ذلك ، فتيسَّرت له الرّحلة إلى أكثر بلدان إفريقية الشّماليَّة والمشرق ، وحجَّ سنة ٩٢١ هـ ، ودخل الأستانة ومصر ، وطاف بلاد المغرب الأقصى ، وزار تُمْبَكتُو ، وعاد منها عن طريق سجلماسة ، وحضر حروباً بين البرتغال والشّريف محمَّد السَّعدي (القائم بأمرالله) ، وأسره قرصان من الإيطاليِّين سنة

<sup>(</sup>٤٣) نفح الطّيب ١٥١٨ ، دائرة المعارف الإسلاميّة ١١٦/١ ، الإحاطة في تاريخ غرناطة ١٦٨/٢

<sup>(</sup>٤٤) من ملوك بني مرين .

<sup>(</sup>٤٥) دائرة المعارف الإسلاميَّة ١٩٠/ ، الدُّرر الكامنة ٤٨٠/٣ ، الرِّحَّالة للسامون ١٣٦ ـ ١٧١

٩٢٣ هـ (أو سنة ٩٢٦ هـ) ، قرب جزيرة (جربة ) (٤٦) ، وأخذوه إلى نابولي ، وعرفوا أنَّه من أهل العلم ، فقدَّموه هديَّة إلى البابا ليون العاشر في رومة ، ومعه كتبه وأوراق رحلته ، وكانت للبابا عناية بعلوم العرب ، فأكرمه وأدخله في خاصّته وسمّاه ( جان ليون ) ، وكان الحسن بن الوزَّان يكتبها بالعربيَّة ( يوحنَّى الأسد ) ، وأشيع أنَّه تنصَّر ، وما من دليل يؤكِّد ذلك ، وتعلَّم الإيطاليَّة واللاَّتينيَّة ، وكان يحسن الإسبانيَّة والعبريّة ، وطلب منه البابا أن يترجم رحلته إلى الإيطاليّة ففعل ، وأذن لـ بتدريس العربيّة في كليّة بولونيّة Bologne ، وبعد موت البابا سنة ٩٢٧ هـ ، دخل تحت حماية الكردينال جيل Gilles de Niterbe ، وعلَّمه العربيَّة ، وصنَّف في خلال ذلك معجماً طبيّاً لاتينيّاً عبريّاً ، لا تزال أوراق منه موجودة بخطّه ، أنجزه سنة ٩٣٠ هـ ، ثمَّ قدّم سنة ٩٣٢ هـ كتاب ( وصف إفريقية ) مترجماً إلى الإيطاليَّة ، وفيه كثير من حوادثها التَّاريخيَّة ، أوردها وعلَّل أسبابها ونتائجها ، وهو القسم الثَّالث من كتاب لـ اللُّف في ( الجغرافية العامّة ) ، وطبع هذا القسم سنة ١٥٥٠ م بإيطالية ، وأُعيد طبعه عدّة مرّات سنة : ١٥٥٤ و ١٥٨٨ و ١٦٠٦ و ١٨٣٠ م ، وتُرْجم إلى اللاَّتينيَّة وطبع بها ، ونقله جان تمبورال Jean Temporal إلى الفرنسيَّة عن طبعتَيْ ١٥٥٠ و ١٥٥٤ الإيطاليَّنين ، ثمُّ تكرَّر طبعه في فرنسة وهولندة وألمانية عدَّة طبعات ، وهو أوَّل كتاب فنِّي جغرافي ظهر بأوربَّة ، وتأثيره في النَّهضة الأُوربيَّة مَّا لاشكَّ فيه .

عاد الحسن بن الوزّان إلى بلاده حوالي سنة ٩٣٤ هـ = ١٥٢٧ م ، ومات مسلماً في تونس نحو سنة ١٥٥٢ م ، ومن كتبه أيضاً : ( مختصر تباريخ الإسلام ) ، و ( تباريخ إفريقية ) ، و ( مجموع شعري ) في الوعظ والزّهد ، وله رسالة باللاّتينيّة في ( تراجم الأطبّاء والفلاسفة العرب ) " طبعت سنة ١٦٦٤ م ، وصنّف كتاباً في ( العقائد والفقه ٢٠

<sup>(</sup>٤٦) جزيرة قبالة ساحل تونس الجنوبي ، أقرب مـدن السَّاحل إليهـا قـابس ، ( الرَّوض المعطـار في خبر الأقطار ص ١٥٨ ) .

الإسلامي ) ، كا ذكر كتاباً له أو رسالة في ( الأعياد الإسلاميَّة ) ، و ( كتاباً في النَّحو ) (٤٧) .

## فَضْلُ المسلمين في عِلْم الجغرافية :

لقد أبدع العلماء المسلمون في رسم المصوّرات الجغرافيّة لأكثر الأمكنة الّتي زاروها أو عرفوها ، ورسموا المصوّرات البحريّة للبحار الّتي جابوها ، ووضعوا المعاجم الجغرافيّة ه اللّتي ما زالت معتمدة حتّى يومنا هذا ، وطوّروا الإسطرلاب ، وعرفوا كرويّة الأرض ، وقاسوا أبعادها بدقّة ، خصوصاً أيّام المامون ، وحدّدوا خطوط الطُّول والعرض ، متّخذين جزر الباليار مبدأ خطوط الطُّول ، وظهرت أبحاث حديثة تقول إن ( الفتية المغرورين ) وصلوا عبر بحرالظُّلمات ( الأطلسي ) إلى أمريكة قبل كولومبس بمدّة ٢٠٠ أو ٤٠٠ عام ، واستدلَّ أصحاب هذه النّظريَّة إلى وجود كلمات عربيَّة في لغة هنود ١٠ أمريكة ، وأنَّ مدنيَّة بعض الجماعات الهنديَّة في أمريكة تشبه المدنيَّة الإسلاميَّة إلى حدًّ كبير (٤٨)

وفي عام ١٩٥٧ م نشرت صحف البرازيل تصريحاً للدُّكتور جغرز أُستاذ العلوم الأثريَّة الاجتاعيَّة في جامعة (ويتواترستراند) في جمهوريَّة إفريقية الجنوبيَّة عاء فيه أنَّ كتب التَّاريخ تخطئ عندما تنسب اكتشاف أمريكة إلى كريستوف كولومبس، ١٥ ذلك لأنَّ العرب في الواقع هم اكتشفوها قبله بئات السِّنين (٤٩).

٤٧) الأعلام ٢١٧/٢ ، عن حياة الوزّان الفاسي وآثاره لمحمد المهدي الحجوي ، البحث المقدَّم إلى مؤتمر المستشرقين الذي انعقد في فاس سنة ١٩٣٣ م .

<sup>(</sup>٤٨) انظر أعـــلام الجغرافيّين العرب ، د . عبــد الرّحمن حميـــدة ص ٢٣٣ ، عن الأب أنستـــانس الكرملي ، المقتطف شباط ( فبراير ) ١٩٤٥ م .

<sup>[</sup>٤٩] أعلام الجغرافيّين العرب ، ص ٢٣٥ ، وليس يغمز من قدر البحّار الكبير كولومبس أن يقال اليوم إنّ غيره من الملاّحين قد سبقوه إلى العالم الجديد .

ودراسة الأستاذ المذكور ، والَّتي دامت ستّ سنوات ، اعتمدت على دراسة للهياكل البشريَّة الَّتي عثر عليها في ولاية ( غراناده ) البرازيليَّة .

#### ☆ ☆ ☆

الفَلْسَفَةُ: لم تصل الفلسفة اليونانيَّة إلى المسلمين مباشرة • لأنَّهم كانوا يجهلون اللَّغة اليونانيَّة ، من أجل ذلك عهدوا إلى نفر من النَّصارى كانوا يتقنون اللَّغتَيْن اليونانيَّة والسَّريانيَّة ، أو السَّريانيَّة والعربيَّة • لينقلوا لهم علوم اليونان وفلسفتهم .

ومن سيِّئات النَّقل ، أنَّ النَّقلة ترجموا كثيراً من شروح الإسكندرانيِّين على الفلسفة اليونانيَّة ، والإسكندرانيُّون أو الأفلاطونيُّون المحدثون ، كانوا متفلسفين هالهم أن تكون الفلسفة اليونانيَّة طبيعيَّة مادِّيَّة لاتتَّفق مع ما ورد في التَّوراة والإنجيل ، فراحوا يبدِّلون فيها ، ويفسِّرونها على أهوائهم ، ويزعمون أنَّهم يريدون أن يوفِّقوا بين الدِّين والفلسفة ، فزعوا مثلاً أنَّ أفلاطون ترهَّب في الصَّحراء سبع سنوات ، حتَّى استطاع أن يخرج ببرهان على التَّالوث المقدِّس ، وكانوا أحياناً يضعون في أفوّاه القدِّيسيَّن بولص وبطرس أقوالاً لسقراط .

« ولقد كان ثمّت ما هو أدهى وأمر ، ذلك أنَّ أكثر النَّقلة كانوا نصارى اسطوريِّن ، يعتقدون أنَّ للمسيح عليه السَّلام ، طبيعتَيْن بشريَّة وإلهيَّة ، ومشيئتَيْن بشريَّة وإلهيَّة ، أو نصارى يعاقبة يعتقدون أنَّ فيه طبيعة واحدة هي الطَّبيعة الإلهيَّة ، ومشيئة واحدة هي المشيئة الإلهيَّة ، هؤلاء النَّقلة لم يستطيعوا أن يميِّزوا بين مذاهبهم الدِّينيَّة وفلسفة أرسطو وأفلاطون ، ومن سبقها ، فكانوا إذا وقع أحدهم على رأي يخالف مذهبه ، حذفه أو حوَّره ، وربَّا أضافوا كلهم إلى كتب الفلاسفة ماليس منها » (٥٠).

<sup>(</sup>٥٠) القول للدُّكتور عمر فرُوخ : « عبقريَّة العرب في العلم ، الفلسفة »، ص ٩٢ ، ط٢ ، بيروت ١٩٥٢ ، و٥٠) واعتمدنا في هذا البحث مع كتاب د . فرُّوخ : « دراسات في الفلسفة الإسلاميَّة »، د . محمود قاسم ، =

وهكذا وصلت الفلسفة اليونانيَّة إلى العرب المسلمين مشوَّهة ممسوخة ، جهلاً من النَّاقلين ، أو قصداً ، مع أنَّ خلفاء المسلمين ائتمنوهم على هذا التَّراث ، ولقد كان فلاسفة الإسلام من طهارة النَّفس أنَّهم لم يشكُّوا في هذا التَّزوير الَّذي أدخله الإسكندرانيُّون ، والنَّقلة السَّريان من بعدهم على الفلسفة ، فأخذوا يجهدون أنفسهم وعقولهم في سبيل التَّوفيق بين هذه المتناقضات والحاولات الَّتي لاتتَّفق مع العقل ، وقضوا في ذلك قرنَيْن ، وضف القرن من الزَّمن ، مظهرين عبقريَّة عظية في بحوثهم ونظريًاتهم .

#### أشهر الفلاسِفَةِ الْمُسْلِمِينَ :

أبو يوسف يعقوب بن إسحاق الكندي : ( ت ٢٦٠ هـ = ٨٧٣ م ) ، فيلسوف العرب ، ولد عدينة الكوفة ، وجرى على سننة غيره من علماء المسلمين في ذلك العصر الزَّاهر ، أيَّام المأمون والمعتصم ، فدرس أكثر فروع العلم والأدب الَّي كانت في متناول ١٠ الطَّالبين في عصره ، ولقد خلَّف من المؤلَّفات مئتين وخمسة وستين بحثاً ومقالة ، في الحساب والهندسة والنَّجوم والفلك والأنواء والجغرافية والطبيعة والسياسة والموسيقى والطب والفلسفة .

كانت فلسفة الكندي على مذهب الأفلاطونيَّة الحديثة ، ولكن الكندي لم يأخذ هذه الفلسفة جملة ، بل غيَّر فيها ، ومن كتبه « الفلسفة الأولى فيا دون الطَّبيعيَّات ١٥ والتَّوحيد » ، وخمس رسائل أولاها في ماهيَّة العقل .

وأبو النَّصر محمَّد بن محمَّد بن طَرْخان الفارابي : (ت ٣٣٩ هـ = ٩٥٠ م) ، المعلِّم الثَّاني ، وأكبر فلاسفة المسلمين ، تخرَّج الرَّئيس ابن سينا على كتبه وانتفع بها ، ولد بفاراب على نهر جيحون ، ونزل بغداد فأتقن العربيَّة ومَلَك زمامها ، وألَّف بها كلَّ تصانيفه ، إنَّ أخطر كتبه الفلسفيَّة هو « آراء أهل المدينة الفاضلة » ، الَّذي يعطي ٢٠

و « دور العرب في تكوين الفكر الأوربّي » ، د . عبد الرّحن بدوي ، « مذاهب الإسلاميّين » ، د .
 عبد الرّحن بدوي ، « الفصل في الملل والأهواء والنّحل » لابن حزم الأندلسي .

فكر عن قانون الطبيعة ويصوّر هذا القانون في صورة كفاح وتناحر يأتيه كلَّ حيّ إزاء الأحياء جميعاً وهي الفكرة نفسها الَّي قال بها « هبز الفيلسوف الإنجليزي وأنَّ كلَّ كائن عضوي إنَّا يرى في الكائنات الأُخرى وسيلة لغاياته ، وأنَّه في معمعة هذا التَّنافس المحتوم ويكون أعقل العقلاء من يقتدر على إخضاع غيره لإرادته وفيصل إلى تحقيق رغباته كاملة ولكن كيف استطاعت الجماعة الإنسانيَّة الخروج من قانون الغاب هذا ؟ لقد سبق الفارايي جان جاك روسُو ونيتشه عندما قال : إنَّ الجمعيَّة أساسها الاتفاق أو العقد بين الأفراد ، وإنَّ بقاءها رهن بقبول عدَّة قيود تفرضها العادة ، وينظّمها القانون ورفض الفارايي أن يغزو القويُّ الضَّعيف ، وأن يفرض عليه شرائعه ورفض على الجملة مذهب هؤلاء الذين جعلوا الحقَّ قوَّة ، وحضَّ النَّاس على الأَ

إنَّ في هذه الآراء لنسباً كبيراً ووثيقاً إلى الفلسفة الأوربيَّة في أواخر القرن الشَّامن عشر، بل إنَّها فلسفة الثَّورة الفرنسيَّة، وإنجيلها « العقد الاجتاعي » لمؤلِّف جان جاك روسُو.

لقد كان أثر الفارابي في اتّجاه التّفكير الأوربي عظياً و فكتبه نقلت إلى اللاّتينيّة ، وطبعت جملة واحدة في باريس عام ١٦٣٨ م . فمن فلاسفة العصور الوسطى الّذين تأثّروا بفلسفة الفارابي الرّاهب الفرنسي فِنْسان دو بوفيه Vincent de Beauvais المتوفّى نحو سنة ٦٦٣ هـ = ١٢٦٤ م ، الّذي ضمَّ أجزاء من فلسفة الفارابي برمّتها إلى كتابه ، أمّا البرتوس ماغنوس ( ألبرت الكبير ) كبير فلاسفة الكنيسة في العصور الوسطى فإنه لم البرتوس ماغنوس ( ألبرت الكبير ) كبير فلاسفة الكنيسة في العصور الوسطى فإنه لم يحد بداً من أن يستطع عرض فلسفة أرسطو بأحسن ممّا عرضها الفارابي ، لذلك لم يجد بداً من أن يقتفى آثار الفيلسوف المسلم في عرض فلسفة أرسطو (10) .

 <sup>(</sup>٥١) عبقريّة العرب في العلم والفلسفة ، ص ٩٥ ، وانظر : وفيات الأعيان ٨٦/٢ ، والوافي بالوفيات ١٠٦/١ ،
 ودائرة المعارف الإسلاميّة ١٠٧/١

وأبو الوليد محمّد بن أحمد بن محمّد بن رشد الأندلسي: (ت ٥٩٥ هـ = ١١٩٨ م) ، من أهل قرطبة ، شارح أرسطو يوم لم يكن أحد في أوربة يستطيع فهمها ، حتّى عُرِف من أجل ذلك في أوربّة باسم « الشّارح » ، ويعنون شارح كتب أرسطو في ولكنه لم يكن شارحاً لكتب أرسطو فقط ، فكثيراً ما كانت شروحه على أرسطو في حقيقتها حجّة لإبراز آرائه الشّخصيّة ، أو لتفسير الآراء القديمة تفسيراً صحيحاً ، هذه الشّروح كانت الوسيلة الوحيدة لفهم أرسطو ، حتّى إنّها كانت تطبع مع كتب أرسطو نفسها ، وحتّى إن وليم اكزر (ت ١٣٣١ م) فقيه باريس ، وعضو اللّجنة الّتي ألفها البابا غريغوريوس التّاسع لتهذيب كتب أرسطو ، اعتمد على كتاب ما وراء الطّبيعة لأرسطو وعلى شرحه لابن رشد ، وقد نُقِلَت كتب ابن رشد إلى العبريّة واللاّتينيّة ، وطّبعت في البندقيّة وحدها أكثر من خسين مرّة .

ولقد اقتبس الغرب فلسفة ابن رشد بكاملها ، وكان من حسناتها أن حلّت عقال الفكر الأوربي ، وفتحت أمامه باب البحث والمناقشة واسعاً على مصراعيه ، وخصوصاً بما حملت معها من آراء ماديّة وطبيعيّة وشموليّة ، ولم يكن من المستغرب أن يعجب مفكرو العصور الوسطى بشروح ابن رشد ، وبإصابة آراء ابن رشد ، وهكذا نشأ بينهم مذهب الرَّشديّة للأخذ بالعقل عند البحث ، وترك الاعتاد على الرِّوايات الدِّينيَّة (٢٥). ٥٠

ثمَّ لمَّا اجتاحت فلسفة ابن رشد عقول الفلاسفة في العصور الوسطى وساد العقل في كلِّ مكان وهبّت الكنيسة لتقاوم هذا التَّيار الجارف بكلِّ سبيل ، فابن رشد يعتقد صراحة أن هنالك أموراً تصحُّ في الدِّين ولا تصحُّ في الفلسفة ، وأن ثمَّة أشياء تصحُّ في الفلسفة ولا تصحُّ في الفلسفة ولا تصحُّ في اللهِ اللهُ ال

<sup>(</sup>٥٢) عبقريَّة العرب في العلم والفلسفة ، ص ١١٤



**"ابن رشد** 

كا تصوره ( رفائيل ) في لوحت الشَّهيرة ( مدرسة أثينا ) ، إنه الرَّجلِ الوحيد الَّذي يلبس عمامة بيضاء في اللَّوحة كلِّها ، ونحن لا نرى من هذه اللَّوحة هذا إلا ربعها ، ولعل من الصَّعب جَداً أن يخطئ المرء في التَّعرُّف إلى ابن رشد ، بسبب هذه العهامة

كامنة هي الّتي تدفعها في تطوّرها الـدّائم المستر ، وقال بوحدة العقل وفناء الأنفس الجزئيّة ، أمّا الّذي يخلد فعقل الإنسانيّة جمعاء . من أجل ذلك أعلنت الكنيسة على ابن رشد حرباً شعواء دامت قرنَيْن كاملَيْن ، فحرّمت دراسة الفلسفة وتدريسها ، وقتلت مناصريها ، وأحرقت كتبها .

وكان على رأس المذهب الرَّشدي سيغر البرابسوني الَّذي احتلَّ مقاماً سامياً في ه جامعة باريس ، فاستصدرت الكنيسة حكماً بطرده من تلك الجامعة ، ولكن ذلك لم يبدِّل رأيه ، ولا خفَّف من نشاطه ، إلاَّ أنَّه قتل غيلة .

قال الفيلسوف الألماني «كانت » (ت ١٨٠٤ م) رأيه في المكان والزَّمان ، وإنَّها ليسا «شيئاً في ذاته » ، إنَّها وعاءان كبيران يحتويان على جميع الحقائق المحسوسة والمعقولة ، ولكنَّها وعاءان بلا قعر ، ولا جوانب ، إنَّها في الحقيقة « فكرة » خالصة ، مكِّننا من تخيُّل الأشياء مرتَّبة بعضها إلى بعض ، أو منسوقاً بعضها خلف بعض ، وهما في ذلك كله مدرَكان بأوَّل العقل ، وبالبديهة لا بالحواس .. وابن رشد هو اللذي قال : « والزَّمان معنى ذهني لا وجود له على الحقيقة » ، وقال أيضاً : « إنَّ الزَّمان شيء يفعله النَّهن في الحركة ، لأنَّ الزَّمان ليس هو شيئاً غير ما يدركه النَّهن من هذا الامتداد المقرَّر للحركة ، فإنّه كان من المعروف بنفسه أن الزَّمان موجود ، فينبغي أن يكون ١٠ هذا الفعل للنَّهن من أفعاله الصَّادقة المنسوبة إلى العقل لا إلى الخيال ، والزَّمنان ليس بذي وضع (١٥) .

### وساهم في بناء الفلسَفَة العربيَّة الإسلاميَّة:

المعتزلة الَّذين بالغوا في قيمة العقل ، حتَّى جعلوا معرفة الله واجبة بالعقل .

<sup>(</sup>٥٢) المرجع السَّابق ، ص ١١٨/١١٧ ، كتب كرستوفر كولومبس كتاباً في هايبتي مؤرِّخاً في تشرين الأوَّل ( أُكتوبر ) ١٤٩٨ م يذكر فيه اسم ابن رشد كواحد من المؤلِّفين الَّذين ساعدوه على تخمبن وجود العالم الجديد . وابن رشد طبيب أيضاً ، فهو أوَّل من شرح وظيفة شبكيَّة العين ، وقال : إن من عرض بالجدري يكتسب الحصانة من هذا الدَّاء .

وشجَّع البويهيُّون جمعيَّة سرِّيَّة ، ظلَّت مجهولة إلى نحو سنة ٣٧٠ هـ = ٩٨٠ م ، هي : « إخوان الصَّفا وخُلاَّن الوفا » ، الَّذين رتَّبوا بحوث الفلسفة الَّتي كانت شائعة في أيَّامهم ، ثمَّ عملوا على تعليم الفلسفة لسواد الشَّعب .

وابن سينا الّذي انتقد أفلاطون في النّفس ، حيث اعتقد بالتّقمُّ ، فعدّ ابن مسينا ذلك بعيداً عن الصّواب ، واعتقد أنّ النّفوس متعدّدة بتعدّد الأبدان ، فكلّما حدث جسد مستعد لقبول الحياة ، ظهرت الحياة فيه ، وبما أنّ ابن سينا قد تأثّر بفلسفة الفارابي وآثاره واستفاد منها ، فإنّ جميع الّذين تأثّروا بالفارابي من الأوربيّين ، تأثّروا بابن سينا أيضاً .

فكثيراً ما اعتمد روجر بايكون على ابن سينا في توضيح آراء أرسطو ، ولمّا جاء القدّيس توما بخمسة أدلّة على وجود الله عزّ وجلّ ، سلك فيها لأوّل مرّة في تاريخ المسيحيّة مسلك أرسطو ، معتمداً على آراء ابن سينا في سوقها ، وكذلك قلّده القدّيس توما في القول بتعدّد أشخاص الملائكة ، وبأنّهم مفارقون للمادّة .

وتأثّر متّى الاكواسبارطي الّذي أصبح كردينالاً عام ١٢٩١ م وتوفّي عام ١٣٠٠ م بنظريَّة الفيض عند ابن سينا ، وكذلك ديترش الفرايبورغي (ت بعيد ١٣١٠ م) ، الّذي رأى أنَّ «خلق العالم » لا يمكن أن يكون عمل غير الله ، وأنَّ نظريَّبة الفيض لا تخالف خلق العالم » ولكنَّها تشمله ، ما دامت الأسباب الثَّانية الظَّاهرة لنا لا تعمل إلا بأثر من الأسباب الأولى الحقيقيَّة الصَّادرة عن الألوهيَّة ، وكذلك وافق ديترش ابنَ سينا بأنَّ العقل الفعَّال هو المبدأ السَّبي لمادة النَّفس ، وأنَّ صلته بالنَّفس كصلة القلب بالجسم الحيواني ، وخالف بذلك القديس توما (١٥٥).

ووقف أبو العلاء المعرّي (٥٥) في « لزوميّاته » (٥٦) أمام مشكلة كبرى ، أعظم من (٤٥) عبقريّة العرب في العلم والفلسفة ، ص ٩٩

<sup>(</sup>٥٥) أحمد بن عبد الله بن سليمان التَّنوخي المعرِّي (ت ٤٤٩ هـ = ١٠٥٧ م )

<sup>(</sup>٥٦) من كتبه: ( لزوم ما لا يلزم ) ، و ( سقط الزُّند ) ، و ( ضوء السّقط ) ، و ( رسالة الغفران )من أشهر كتبه .

تلك الَّتي وقف حيالها الفلاسفة المشارقة كلَّهم ، إنَّه لم يصطدم بالخلاف بين العقل والنَّقل في الأُمور الإيمانيَّة ، كا كان شأن المعتزلة ومن جاء بعدهم ، بل وجد أنَّ العقل يفهم الأُمور كلَّها على غير ما استقرَّت عليه في أذهان النَّاس ، من العامَّة ومن العلماء والفلاسفة حتَّى أفلاطون وأرسطو ، إنَّ قضيَّة النَّفس في اتِّصالها بالجسد ، ثمَّ في مصدرها ومصيرها بعد الموت ، وإنَّ القضايا المتعلَّقة بصفات الله وذاته ، أو ببعثه الرُّسل وما هو ه بعنى ذلك أيضاً ، ثمَّ بتخيَّل نظام العالم وبالعناصر وما يتألَف منها ، ثمَّ بالمجتع وما يتصل به ، كلُّ ذلك كان موضع تساؤل في لزوميًّات « حكيم المعرَّة » ، وموضع شكُّ فلسفى صحيح .

وإذا كان المعرِّي لم يجمع آراءه في سلك واحد ، ولم يكن إلا نقَّادة ينتقل من سؤال الى سؤال ، ثمَّ لا يدلي برأيه في شيء ، ممَّا يُسأل عنه ، فما ذلك إلاَّ لأنَّ عبقريَّته كانت ، في أن يثير التَّفكير في أدمغة الَّذين حوله ، كا كان يفعل سقراط تماماً (٢٥٠) .

يقول د . عبد الرَّحمن بدوي ، تحت عنوان « المصادر الإسلاميَّة للكوميديا الإلهيَّة لتاأنَّته » : « كانت قنبلة هائلة تلك الَّتي ألقاها المستشرق العظيم أسين بلاثيوس ، وهو يلقي خطاب استقباله في الأكاديميَّة الملكية الإسبانيَّة في جلسة ٢٦ كانون الثَّاني ( يناير ) سنة ١٩١٩ م ، لمَّا أعلن أنَّ دانته في ( الكوميديا الإلهيَّة ) ، قد تأثَّر بالإسلام ٥٠ تأثَّراً عميقاً واسع المدى ، يتغلغل حتَّى في تفاصيل تصويره للجحيم والجنَّة ، إذ تبيَّن له أنَّ تُت مشابهات وثيقة بين ما ورد في بعض الكتب الإسلاميَّة عن معراج النَّبي عَيِّكَ ، وبعض كتب محيي الديّين بن عربي من ناحية ، وبين ما ورد في ( الكوميديا الإلهيَّة ) ، وفي هذه المشابهات من الدَّقة والتَّفصيل علي يَّد أنَّ التَّشاب هنا لم يكن أمراً عرضياً وتوارد خواطر ، بل كان تأثَّراً مباشراً ٢٠ بالتَّصويرات الإسلاميَّة للآخرة » .

<sup>(</sup>٥٧) عبقريَّة العرب في العلم والفلسفة ، ص ١٠٠

<sup>(</sup>٥٨) دور العرب في تكوين الفكر الأوربي ، ص ٤٩

و تجلّت أثار حجّة الإسلام أبو حامد الغزالي في أوربّة في ثلاثة مظاهر: في السّببيّة ، فيرى الغزالي أنَّ الأُمور تمَّ بإرادة الله لها ، لا بالأسباب الظّاهرة لنا ، واقترب المفكّر الفرنسي أرنست رينان من الحقيقة عندما قال : إن دافيد هيوم واقترب المفكّر الفرنسي أرنست رينان من الحقيقة عندما قال : إن دافيد هيوم بدأ ديكارت الفرنسي ( ت ١٦٥٠ م ) كا بدأ الغزالي قبله مخمسة قرون ونصف القرن :

الندع الشّك يتسرّب إلى كلّ اقتناع ، بل إلى كلّ عقيدة فينا ، ولكن لنهاجم شكوكنا واحداً واحداً ، ولنحاول أن نصرفها » (أدن ) و عا أنّ الشّك أقوى دلائل التفكير ، فقد قال ديكارت جملته للشهورة : « أنا أُفكّر ، ولذلك أنا موجود ! » . وإخضاع العقل للدّين والفلسفة للفقه ، وهذا من أبرز ما تركه التّفكير الإسلامي على التّفكير الأوربي في العصور الوسطى ، لقد أخضع الغزالي العلم والفلسفة والعقل للوحي والدّين والفقه .

والغزالي لم يجد للإيمان التَّقليدي الموروث قيمة ما ، ورفع العقل إلى مرتبة علما (٦٠) .

وأبو محمَّد على بن أحمد بن حزم الأندلسي (ت ٢٥٦ هـ = ١٠٦٤ م) ، صاحب « الفصّل في الملل والأهواء والنَّحَل » ، له نظريَّة في المعرفة ، حيث يرى أنَّها تكون : بشهادة الحواس ، أي بالاختيار لما تقع عليه الحواس ، أو بالعقل من غير حاجة إلى استعمال الحواس الخمس ، أو ببرهان راجع من قُرب أو من بُعد إلى شهادة الحواس .

ثمَّ إنَّ ابن حزم يعتقد أنَّ جميع أنواع المعرفة يجب أن تعتمد على الحواس الَّتي تعتمد هي بدورها على ما حولها من المحسوسات ، ويقول المدُّكتور عمر فرُّوخ : « هذه هي المشكلة الَّتي يزع مؤرِّخو الفلسفة الاَّوربيَّة أنَّها عَرَضَت أوَّل ما عَرَضَت للفيلسوف

<sup>(</sup>٥٩) عبقرية العرب في العلم والفلسفة ، ص ١٠٤

<sup>(</sup>٦٠) المرجع السَّابق ، ص ١٠٥

« كانت » في أواخر القرن الثَّامن عشر للميلاد ، مع أنَّها عَرَضت لفيلسوفنا ابن حزم في أواسط القرن الحادي عشر ، قبل ، كانت ، بسبعة قرون ونصف القرن »(٦١) .

ومن عباقرة المسلمين أبو بكر محمّد بن يحيى الصَّائغ ، المعروف بابن بَاجّه (١٢) ، الذي كانت لفلسفته قيتان أساسيّتان : إنّه بنى الفلسفة العقليّة على أسس الرّياضيّات والطّبيعيّات ، كا أراد الفيلسوف الألماني «كانت » أن يفعل تماماً ، وهكذا خلع ابن باجّه عن مجموع الفلسفة الإسلاميّة سيطرة الجدل ، ثمّ خلع عليها لباس العِلْم الصَّحيح ، وسيّرها في طريق جديدة . وهو أوّل فيلسوف في الإسلام ( وأوّل فيلسوف في العصور الوسطى أيضاً) فصل بين الدّين والفلسفة في البحث - ونقل موسى بن يوشع المعروف في أوربّة بموسى النربوني فلسفة ابن باجه في أواخر القرن الرّابع عشر للهيلاد ، ولا شكّ في أنّ فلسفة ابن باجه وصلت إلى الأوربيّين عن غير طريق موسى ١٠ هذا ، حتى كان لها تأثير كبير على فلاسفة الكنيسة في العصور الوسطى : ألبرت هذا ، حتى كان لها تأثير كبير على فلاسفة الكنيسة في العصور الوسطى : ألبرت الكبير ، وتوما الإكويني . وكذلك أثّر ابن باجّه في بوتيوس داسيا الّذي قال بأن الأبيسان يبلغ السّعادة من طريق الإحاطة بالحقائق العلمية ، وسكت عمّا وراء ذلك .

أمَّا أبو بكر محمَّد بن عبد الملك بن طفيل: (ت ٥٨١ هـ = ١١٨٥ م) ، صاحب قصَّة «حي بن يقظان » ، أعظم وأشهر قصّة كُتبت في العصور الوسطى ، فقد أراد ١٥ منها أنَّ الإنسان العاقل بفطرته يصل عن طريق تفكيره الصَّحيح إلى مرتبة من السَّعادة ، كتلك الَّتي يصل إليها الَّذين يأخذون الشَّريعة من الأنبياء أخذاً صحيحاً .

لقد تأثّر بقصة ابن طفيل موسى بن ميون ، وسبينوزا ، ونالت إعجاب ليبنتز ، وظهر أثر هذه القصَّة أيضاً في قصَّة روبنسون كروزو ، الَّتي أَلَّفت سنة ١٧١٩ م .

<sup>(</sup>٦١) المرجع السَّابق ، ص ١٠٩

<sup>(</sup>٦٢) ابن باَجُّهُ : ( ت ٥٣٢ هـ = ١١٢٩ م ) . ويسمونه في أُوربه : Aven pace

العُلوم الكونيَّة : « العلوم الأساسيَّة والتَّطبيقيَّة ، الرِّياضيَّات والفلك ... » .

الطّبّ: عندما اكتمل عصر التَّرجمة في صدر العصر العبّاسي ، ظهر عدد من الأطبّاء العرب المسلمين اللّذين ساهموا في النّهضة الطّبيّة ، وبلغ من كثرتهم ، أنَّ الحكومات الحليّة كانت تُجْري لهم امتحانات رسميّة ، وتمنحهم شهادات للعمل ، وكان لهم في كلّ مدينة رئيس هو اللّذي يجيز مَنْ يرى فيه الكفاءة للتّطبيب (۱) ، وأشهرهم سنان بن ثابت رئيس أطبّاء بغداد .

وتخصّص الأطبّاء في الشرق والأندلس ، فهناك الجرّاح ، والفاصد ، والكحّال ، وطبيب الأسنان ، وطبيب أمراض النّساء ، وطبيب الجانين (طبيب الأعصاب ) ، ومن أشهر الأطبّاء العرب المسلمين :

أبو بكر محمّد بن زكريًا الرَّازي: (ت ٣١٣ هـ = ٩٢٥ م)، من الأنَّة في صناعة الطِّب، من أهل الرّي، ولد وتعلّم بها، وسافر إلى بغداد بعد سنِّ الثَّلاثين، يسمّيه كتَّاب اللاَّتينيَّة و رازيس Rhazes و تدبير مارستان الرَّي، ثمَّ رياسة أطبّاء البيارستان القتدري في بغداد وكان يجلس في مجلسه، ودونه تلامينه، ودونه تلامينه، ودونه تلامينه، ودونه تلامينه، ودونه أخر، فيجيء المريض فيذكر مرضه لأوَّل من يلقاه، فإن تلامينه علم وإلاَّ تعدّاهم إلى غيرهم، فإن أصابوا وإلاَّ تكلم الرَّازي في ذلك. وكان أوَّل من دوَّن من العرب المسلمين ملاحظاته على مرضاه ومراتب تطوَّر المرض، وأثر العلاج فيه، وهو أوَّل مَنْ وصف الجدري والحصبة، وقال بالعدوى الوراثيَّة، واستخدم العلاج فيه، وهو أوَّل مَنْ وصف الجدري والحصبة، وقال بالعدوى الوراثيَّة، واستخدم

<sup>(</sup>۱) وهذا نص إحدى هذه الشهادات في الجراحة: « بسم الله الرَّحن الرَّحيم ، ببإذن الباري العظيم نسمح لد ... بمارسة فن الجراحة لما يعلمه حق العلم ، ويتقنمه حق الإتقان ، حتَّى يبقى ناجحاً وموقّقاً في علمه ، وبناء على ذلك فإن بإمكانه معالجة الجراحات حتَّى تشفى ، ويفتح السَّرايين ، واستئصال البواسير ، وخلع الأسنان ، وتخييط الجروح ، ولمهارة الأطفال .. وعليمه أيضاً أن يتشاور دوماً مع رؤسائم ، ويأخذ النَّصح من معلميمه الموثوق بهم وبخبرتهم » ، [ شمس العرب تسطع على الغرب ، ص ٢٢٨] .

الحيوان في تجارب الأدوية ، ومن مؤلّفاته الحاوي ، رسالة في الجدري والحصبة ، الكتاب المنصوري ، كتاب الأسرار ، الكتاب الجامع (٢) .

وأبوعلي الحسين بن عبد الله بن سينا : (ت ٤٢٨ هـ = ١٠٣٧ م) ، أصله من بلخ ، ومولده في إحدى قرى بخارى ، نشأ وتعلَّم في بخارى ، طاف البلاد ، وناظر العلماء ، توفِّي في همذان . عرفته أُوربة باسم Avicenne ، وله عندهم مكانة رفيعة .

اشتغل بالعلم الطبيعي والإلهيّات ، ثمّ درس علم الطّب ، واستوعب الكتب المصنّفة فيه ، وعالج « تأدّباً لا تكسّباً » ، وقصده فضلاء هذا العلم وكبراؤه ، يقرؤون عليه أنواعه ، والمعالجات المقتبسة من التّجربة ، ولقد انتقل علم الرّئيس (٣) ابن سينا سبعة قرون متوالية ، فكان المرجع في الفلسفة والطّب والعلم الطّبيعي .. وبقي كتابه « القانون » في الطّب العمدة في تعليم هذا الفن حتّى أواسط القرن السّابع عشر في . ، جامعات أوربة .

وكان لابن سينا ضلع في التَّرجة ، وحقَّق أرصاداً فلكيَّة ، وله بحوث مبتكرة في الحركة والقوَّة والفراغ والضوء والحرارة والثُّقل النَّوعي ، بالإضافة إلى ما له من أثر في بحث المعادن ، وهو بحث أدَّى إلى علم طبقات الأرض .

وابن سينا أوَّل من وصف التهاب السَّحايا الأوَّلي وصفاً صحيحاً ، ووصف أسباب ١٥ اليرقان ، ووصف أعراض حصى المثانة ، وانتبه إلى أثر المعالجة النَّفسانيَّة في الشِّفاء (٤٠) .

وأبو مروان ابن زهر الإشبيلي : ( ١٠٩١ - ١١٦٢ م ) : كان لترجمة كتاب التَّيسير إلى اللاَّتينيَّة والعبريَّة أعظم الأثر في الطِّب الأُوربي ، وأهم ما برع فيه ابن زهر الوصف

<sup>(</sup>٢) طبقات الأطبًاء ٢٠٩/١ ، تأريخ حكماء الإسلام ٢١ ، الوافي بالوفيات ٧٦/٣ ، دائرة المعارف الإسلاميّـة دريم

 <sup>(</sup>٣) لقب ابن سينا : الشّيخ الرّئيس .

<sup>(</sup>٤) وفيات الأعيان ١٥٢/١ ، تاريخ حكماء الإسلام ٢٧ ، دائرة المعارف الإسلاميَّة ٢٠٣/١

الإكلينيكي ، وترك وراءه تحليلات صادقة للأورام الحيزوميَّة ، والتهاب التَّامور ، ودرن الأمعاء والشَّلل البلعومي .

وعلاء الدّين علي بن أبي الحزم القَرْشي (٥) الملقّب بابن النّفيس: ( ١٨٧ هـ = ١٢٨٨ م ) ، من كتبه: « الموجز» في الطّب ، اختصر به قانون ابن سينا ، و « فاضل بن ناطق » على غط « حيّ بن يقظان » لابن الطّفيل ، و « الشّامل » في الطّب ، و « بغية الفِطَن من علم البدن » .. وكانت طريقته في التّأليف أن يكتب من حفظه وتجاربه ومشاهداته ومستنبطاته ، وقلّ أن يراجع أو ينقل (١) . ومن كتبه « شرح تشريح القانون » ، أي شرح قانون ابن سينا .

في عام ١٩٢٤ م قدم د . محيي الدّين الطّطاوي رسالته في ألمانية ، أكّد فيها أنّ ابن النّفيس أوّل من اكتشف الدّورة الدّمويّة الصّغرى " الرّبُويَّة » ، وأوّل من أشار إلى الحويصلات الرّبُويَّة ، والشّرايين التّاجيّة ، ناقضاً نظريّة جالينوس ، ونقض ابن سينا « الشيّخ الرّبُيس » في الدّورة الدّمويّة ، فقال : « التّشريح يكذّب ماقالاه » .

أخذ المستشرق ماكس مايرهوف أطروحة الطَّطاوي ، ونشر في مجلّة « إيزيس » مقالة عنها ، لفتت نظر جورج سارتون ، فكتب ذلك في كتابه ، تاريخ العلم » ، ومن ينسب اكتشاف الدَّورة الدَّمويَّة الرِّبُويَّة إلى الإنكليزي ، وليم هارفي » يتناسى - عن قصد أو عن غير قصد ـ أنَّ ابن النَّفيس عرف في أُوربَّة منذ أوائل القرن الخامس عشر ، وهارفي درس الطِّب في جامعة بادوا « بادوڤا ، الإيطاليَّة على طبيب إيطالي زار دمشق ، ودرس ابن النَّفيس ، وترجم ابن النَّفيس دون أن يذكر ابن النَّفيس . وبدأ هارفي يقول بنظريَّته في الدَّورة الدَّمويَّة في سنة ١٦٦٦ م ، أي بعد ابن النَّفيس بأربعة قرون ، والفضل لمن سبق ، لا لمن سرق .

ه) بلدة « قَرش » في ما وراء النّهر ، ومولده في دمشق ، ووفاته بمصر .

<sup>(</sup>٦) طبقات السُّبكي ١٢٩/٥ ، شذرات النَّهب ٤٠١/٥ ، دول الإسلام للنَّهي ١٤٣/٢ ، النُّجوم الزَّاهرة ٧٧٧٧

رأس ابن النَّفيس المستشفى المنصوري بالقاهرة . وكان ـ رحمه الله ـ معتداً بنفسه ، مع لطف وعلم ، عندما قال : « لو أعلم أنَّ تصانيفي لا تبقى بعدي عشرة آلاف سنة ما وضعتها ...

وخَلَفُ بن عبّاس الزّهْرَاوي الأندلسيّ : (ت ٤٢٧ هـ = ١٠٣٦ م) ، جعله كتابه التّصريف لمن عجز عن التّأليف » ، من كبار جرّاحي العرب المسلمين ، وأستاذ علم الجراحة في أوربة في العصور الوسطى ، وعصر النّهضة الأوربيّة ، حتّى القرن السّابع عشر ، ومن خلال دراسة كتبه تبيّن أنّه أوّل من وصف عمليّة تفتيت الحصاة في المثانة ، وبحث في التهاب المفاصل ، وفي السّل ، وأشار باستخدام مساعدات وممرّضات من النّساء في حال إجراء عمليّة جراحيّة لامرأة للطّهأنينة والرّقة والأنس (٨) .

وعبد اللطيف بن يوسف بن محمّد بن على البغدادي : (ت ٦٢٩ هـ = ١٢٣١ م) ، ، . ويعرف بابن اللباد ، وبابن النُّقطة ، أحد العلماء المكثرين من التَّصنيف في الحكمة وعلم النَّفس والطِّب والتَّاريخ والبلدان والأدب ، مولده ووفاته ببغداد (٩) .

اعتمد التَّجربة الحسيَّة ، ونقض جالينوس في شرحه لعظم الفكِّ بعد مشاهدة أكثر من ألفي جمجمة ، لقد صحَّح أخطاء جالينوس بنظرة علميَّة سلمة ، فكسر هالة التَّقديس الَّتي أُحيط بها أطبًاء اليونان الكبار ، وقال : « الحِسُّ أصدق منه » ، القد التَّعديس الله موقوفاً على التَّجربة ، فكثيراً ما كان يقول : هذا الرَّاي المشهور ، وهو عندنا باطل ، هذا ماقيل ، والتَّشريح يكذَّب ماقالوه : « القول يقصر على العيان ، الحِسُّ أقوى دليلاً من السَّمع » ، ولهذا كان البغدادي ينتقل بطلاَّبه الَّذين يتردَّدون عليه في دراسة الطّب إلى المقابر ليتحقَّق بنفسه من أشكال العظام ، « والَّذي شاهدناه من حال

<sup>(</sup>٧) شمس العرب تسطع على الغرب ، ص ٢٦٨

<sup>(</sup>٨) طبقات الأطبّاء ٢/٢٥

<sup>(</sup>٩) فوات الوفيات ٧/٢ ، طبقات الأطبَّاء ٢٠١/٢

<sup>(</sup>١٠) أي من جالينوس .

هذا العضو عظم الفك - أنّه عظم واحد ليس فيه مِفْصَل ولا درز أصلاً ، واعتبرناه ماشاء الله من المرّات ، في أشخاص كثيرين ، تزيد على ألفي جمجمة ، بأصناف من الاعتبارات ، فلم نجده إلا عظماً واحداً من كلّ وجه ، ثمّ إنّنا استعنّا بجاعة مفترقة اعتبروه بحضرتنا وفي غيبتنا ، فلم يزيدوا على ما شاهدناه منه وحكيناه " وكذلك في أشياء أخرى غير هذه ، ولئن مكنتنا المقادير بالمساعدة وضعنا مقالة في ذلك نحكي بها ما شاهدناه " وما علمناه من كتب جالينوس " ثمّ إنّي اعتبرت هذا العظم أيضاً بمدافن بوصير (۱۱) القديمة " فوجدته على ما حكيت ، ليس فيه مفصل ولا درز .. والمفاصل الوثيقة إذا تقادم عليها الزّمان تظهر وتتفرّق " وهذا الفك الأسفل لا يوجد في جميع أحواله إلاً قطعة واحدة " (۱۱).

١٠ القياس السَّاذج في صناعة الطَّب مطروح ، وهو موقوف على التَّجربة ، فإن صحَّحَتُهُ وصدَّقته قُبِل ، وإلاَّ رُدَّ وطُرِح (١٣).

ومِمًّا يذكر أنَّ اليهود يكرهون البغدادي " وحاولوا سرقة كتابه « الإفادة والاعتبار » لأنَّه يعرِّي موسى بن ميون ، فهو طبيب بلاط ، لم يؤلِّف ، ولم يبحث ، ولاعتبار » وليهود يقولون : « ما بعد موسى إلاَّ موسى " ، هالة من التَّفخيم حوله لغمط حقّ العلماء المسلمين .

كا انتقد البغدادي ، أبا الحجّاج يحيى بن شمعون تلميذ ابن ميمون ، وشبيهه في الصّفات ، والّذي فصد الغازي بن صلاح الدّين فات في قلعة حلب سنة ٢٥٩ هـ = ١٢٦١ م .

<sup>☆ ☆ ☆</sup> 

<sup>(</sup>١١) بوصير : اسم لأربع قرى بمصر ، وبوصير السَّدُر : بليدة في كورة الجيزة ، معجم البلدان ٥٠٩/١ و ٥٠٥

<sup>(</sup>١٢) عبد اللَّطيف البغدادي في مصر ، الإفادة والاعتبار في الأمور والمشاهدة والحوادث المعاينة بأرض مصر ، المِخلَّة الجديدة ، مطبعة المصري .

<sup>(</sup>١٣) المرجع السَّابق « عبد اللَّطيف البغدادي في مصر = ص ٧٤

هذا .. واهتم العرب المسلمون اهتاماً عظياً بالرّفاه العام لشعوبهم ، فأنفقوا بسخاء على المستشفيات العامّة الجانيّة ، وأهم أنواعها : مستشفيات الجانين لعالجتهم سريريّا المستشفيات ( منذ أيّام الوليد ٧٠٧ م ) ، ومستشفيات الجانين لمعالجتهم سريريّا ونفسيّا ، في الوقت الّذي كانت فيه أوربّة تداويهم بالضّرب المبرّح ، والمستشفيات العسكريّة : وكانت تنتقل مع الجيش ، وتحمل أجهزتها على الجال والبغال ، بينا كان ومستشفيات السّجون : وجدت في العصور الوسطى يقع على عاتق الجندي نفسه ، والعميان والأيتام : وجدت أيّام الأمويّين ، وزادت في العصر العبّاسي الأوّل ، ومآوي العجزة والعميان والأيتام : وجدت أيّام الأمويّين ، وزادت في العصر العبّاسي ، المستشفيات المتشفيات وجدت أيّام الأمويّين ، وزادت في العصر العبّاسي ، المستشفيات المتشفيات المتشفيات والمتشفيات والمتشفيات والمتشفيات العامّة : الّي لم تخل منها مدينة كبيرة ، ولها أوقاف واسعة ولها أ ، والمستشفيات العامّة : الّي لم تخل منها مدينة كبيرة ، ولها أوقاف واسعة للإنفاق عليها .

تقول المستشرقة الألمانيَّة زيغريد هونكة: « إنَّ كلَّ مستشفى ، مع مافيه من ترتيبات ومختبر ، وكلَّ صيدليَّة ومستودع أدوية في أيَّامنا هذه ، إنَّا هي في حقيقة الأمر ، نصب تذكاريَّة للعبقريَّة العربيَّة . كا أنَّ كلَّ حبَّةٍ من حبوب الدَّواء ، مذهَّبة ٥٠ أو مسكَّرة (١٤) ، إنَّا هي كذلك ، تذكار صغير ظاهر ، يذكرنا باثنين من أعظم أطبَّاء العرب (١٥) ، ومعلِّمي بلاد الغرب »(١٦) .

وتقول هونكة أيضاً « والواقع أنَّ رواتب الأطبَّاء والمساعدين والمرّضين وصانعي الأسِرَّة والخدم ، كانت تدفع من الرَّيع الخصَّص للمستشفى ، وكان القيِّمون عليها يسجِّلون كلَّ شيء في سجلات خاصَّة تُقيَّد فيها المصروفات جميعاً في ترتيب ٢٠

<sup>(</sup>١٤) مغلَّفة بورقة مذهَّبة ، أو مغطَّاة بالسُّكر .

<sup>(</sup>١٥) ابن سينا والرَّازي .

<sup>(</sup>١٦) شمس العرب تسطع على الغرب ، ص ٣٣٤

، أدوات جراحيَّة

«صورة من مخطوطة عربيّة تمثّل طبيداً عربيّاً يشرح لطلابه تصالب العصب البصري ، وأمراض العين ، وطلابه يسجّلون على دفاتر هم شروحه





\*ابن سينا

بديع ، وحقيقة الأمر ، أنَّ هذ السِّجلات لا تخبرنا بميزانيَّة المؤسَّسات فقط ، وإنَّا تُنبئنا أيضاً عن قيمة رواتب الأطبَّاء ، وأثمان العقاقير والآلات الطبيَّة ، وأمَّا الإشراف الطبيِّي ، فقد كان من صلاحيَّة رئيس الأطبًاء فقط ، وكان يُختار من بين العديد من زملائه بعد اجتياز امتحان دقيق لكفاياته العلميَّة ، ومثال ذلك ، أنَّ الرَّازي قبل اختياره لمنصبه ، اضطر أن يبرهن على طول باعه وتضلَّعه من فن الطب أمام مئة منافس له ، وأن يبزهم جميعاً في المسابقة ، وبعد تسلَّمه لمنصبه أصبح له فريق من الأطباء يجاوز عددهم الأربعة والعشرين ، فنهم الختص بالأمراض الدَّاخليَّة ، ومنهم بالأمراض العصبيَّة ، ومنهم الجرَّاحون البارعون ، ومنهم المتضلِّعون بأمراض الفاصل والعظم ( Orthopadie ) ، ومنهم أطبَّاء العيون ، وكان كلُّ واحد منهم يتسلَّم إدارة قسم ما ، مدَّة من الزَّمن ، ثمَّ يخليه لزميله في الاختصاص ، وهكذا دواليك ، هذا وقد كتب هنا الطبيب والشَّاعر ابن أبي أصيبعة ( السَّتشفي فقال : تقريراً وافياً عمَّا يقوم به يوميًا رئيس الأطبًاء في المستشفى فقال :

كان دأبُ ابن أبي الحكم (١٨) رئيس أطبّاء مستشفى النَّـوري في دمشـق ، القيــام بزيارتـه للمرضى صبـاح كل يوم ، ليستخبر عن أحوالهم ، ويستعلم عن رغبـاتهم ، وكان يصحبه في تجواله هذا رهط كبير من مساعديه الأطبّاء والممرضين .

وكان كل ما يصفه للمرضى من أدوية أوحِمْيات يُسَجَّل بلا إبطاء ، ويُعْمَل به بلا توان ، وبعد جولته هذه ، كان يذهب إلى حيِّ القصبة ليعاين نبلاء القوم وموظفي الدَّولة ذوي الشَّأن (١٩١)، ثمَّ يعود إلى المستشفى ، فيجلس في القاعة الكبيرة بين كتبه وأوراقه ليحضِّر محاضراته التَّالية ، لقد أقام نور الدِّين ، رحمه الله ، في هذا المستشفى

<sup>(</sup>١٧) أحمد بن أبي أصيبعة ، صاحب كتاب : « عيون الأبباء في طبقات الأطبّاء » ، منشورات دار الحياة ، بيروت .

<sup>(</sup>١٨) محمد بن عبيد الله بن المظفر بن عبد الله الباهلي ، أبو المجد بن أبي الحكم « ت ٥٧٠ هـ = ١١٧٤ م » .

<sup>(</sup>١٩) « فإذا فرغ ـ من جولته ـ خرج إلى القلعة فافتقد مرضى السُّلطـان ـ نور الدِّين ـ وغيرهم ، ثمَّ عـاد إلى البيارستان » .

مكتبة ضخمة جمعت كتباً ومخطوطات قيّمة ، رُتِّبت على رفوف عالية في القاعدة الكبيرة ، وكان يأتي إليه أطبَّاء وطلاب كثر ، فيجلسون بين يديه ، ويسمعون له ، ويحفظون عنه ، ويجادلونه في الأمور المستعصية ، والحالات النَّادرة الَّتي صادفتهم في مستشفاهم » (٢٠).

لقد كانت المستشفيات الكبيرة بمثابة مدارس عالية للطّب ، بينا كان طلاب العلم في أوربة يسهرون درساً وحفظاً على ضوء الشَّبوع في قاعات الأديرة ، كانت التَّجربة العلميَّة هنا تسير مع العلم جنباً إلى جنب ، وتُجَابُه النَّظريَّاتُ ، على أسِرَّة المرض ، حقائق المعاينة والكشف ، وحقائق التَّجارب ، فتفنَّد الظَّواهر تفنيداً علميناً ، وتشبع الحالات المستعصية بحثاً ونقاشاً ، وعلاجها تفصيلاً وشرحاً » « بعكس ما كان يجري في بلاد الغرب ، حيث كانت النَّظريَّات الجافَّة تملاً عقول رجال الأكليروس ، وتحول دونهم ، والاحتكاك بالخلوقات ذات الدِّماء الحارَّة » (٢١).

وهناك حادثة طريفة ، رواها ابن شاهين الظّاهري (٢٢) ، كان أطبّاء دمشق يتندَّرون بها ، وهي قصَّة أحد الظُّرفاء من الَّذين يملكون شهيَّة طيِّبة للطَّعام ، كان بالقرب من بيارستان نور الدِّين ، فبلغت أنفه رائحة دجاجة مشويَّة ، ودغدغت حاسَّة الشَّم لديه ، وعلى الفور قرَّر أن يتارض ، وأخذ يئن ، وأدخل المستشفى ، وحين ٥٠ فحصه الطبيب لم يجد لديه أيَّة عِلَّة ، ولكن بعض الاستفسارات نبَّهت الطبيب إلى حقيقة أطهاع ذلك الشَّره ، وإلى أصل الدَّاء عنده ، فلم يكشف من أمره شيئا ، بل أمر بنقله إلى جناح المرضى الدَّاخليين ، ووصف له وجبتَيْن في النَّهار مَّا لذَّ وطاب من رقائق الحلوى بالعسل ، وكبد الطيور ، ولحم الدَّجاج ، والفاكهة المطبوخة بالسُّكر والشَّراب . ومع ذلك ، فقد كان يتارض وهو في قَّة السَّعادة ، وبعد مضي ثلاثة أيَّام ٢٠ والشَّراب . ومع ذلك ، فقد كان يتارض وهو في قَّة السَّعادة ، وبعد مضي ثلاثة أيَّام ٢٠

<sup>(</sup>٢٠) شمس العرب تسطع على الغرب ، ص ٢٣٣

<sup>(</sup>٢١) شمس العرب تسطع على الغرب ، ص ٢٣٤

<sup>(</sup>٢٢) خليل بن شاهين الظاهري « ت ٨٧٣ هـ = ١٤٦٨ م » له نحو ٣٠ مصنَّفاً .

على هذه « الحِمْيَة » الَّتِي كادت تفقد المريض كلَّ مناعة ، وتودي به إلى حتفه ، قال الطبيب : لقد انقضت الأيَّام الثَّلاثة للضِّيافة العربيَّة ، فامضٍ مرتاح الضَّير ، يا رعاك الله (٢٢).

وهكذا .. كان العلاج بالبيارستان النّوري ، الّذي أنشأه نور الـدّين بدمشق عام م عابياً للفقراء وللأغنياء سواء بسواء ، دون أن تكلّف المريض درهما واحدا ، بل كانوا يمنحون لدى خروجهم من المستشفى ثياباً ونقوداً تكفيهم للعيش دون عمل في فترة النّقاهة . « لقد كانت المعالجة بالموسيقى » والتّرويح عن المرضى وتسليتهم عن الامهم بالقصّاصين والمنشدين » ولمن يخرج من البيارستان عند برئه كسو » وخمس قطع من الذّهب » إعانة حتّى تنتهي فترة نقاهته » ، ولقد ظلّ ثلاثة قرون يعالج المرضى من غير أجر » و يمدّهم بالـدّواء من غير ثن » ويقول المؤرّخون : إنّ نيرانه ظلّت مشتعلة لا تنطفئ ٢٦٧ سنة » (قصة الحضارة : ٣١٠/١٣) .

### **☆** ☆ ☆

الكيمياء والصيّدالة: لقد شغلت فكرة تحويل المعادن الخسيسة إلى معادن ثمينة خالد بن يزيد الأُموي ، وبقيت تحمّس الكثيرين على إجراء التّجارب الكييائيّة في علم عرفوه باسم « علم الصّنعة » ، فنشطت بذلك صناعة الكيمياء والصيّدلية معاً ، قال البيروني : « الصّيدلي هو المحترف بجمع الأدوية على أحد صورها ، واختيار الأجود من أنواعها مفردة ومركّبة على أفضل التّراكيب الّتي خلّدها له مبرزو أهل الطّب » .

لقد كانت الأدوية المفردة هي العقاقير الأصليَّة ، فإذا اجتمعت كانت الأدويــة المركَّبة الَّتي سمَّاها العلماء المسلمون ، الأقراباذين ،

<sup>(</sup>٢٣) وفي رواية : كانت الوصفة الأولى الـتجاج السّبين ، والأشربة الزّكيّة ، والفواكه السُّهيّة ، وأقراص الحلوى .. وبعد ثلاثة أيّام ، كتب الطّبيب لهذا المتارض وصفة أخرى قدّمها له ، جاء فيها : إنّ حـدً الضّيافة ثلاثة أيّام .

وكان الصيادلة خاضعين منذ أيَّام المأمون لامتحان يحصلون بعده على إجازة للمارسة المهنة ، وكانوا يدعون « عطَّارين » ، ولهم عميد يرأسهم .

والمسلمون أول من أنشأ مخازن الأدوية والصّيدليّات ، وهم الّذين أنشؤوا أوّل مدرسة للصّيدلة ، وفي قصّة الحضارة : ١٨٧/١٣ : « يكاد المسلمون يكونون هم الّذين ابتدعوا الكبياء بوصفها علماً من العلوم » .

## ومن أعلام الكيمياء والصبيدلة المسلمين ا

جابر بن حيّان الكوفي: (ت ٢٠٠ هـ = ٨١٥ م) ، بلغت تصانيفه مئتين واثنين وثلاثين كتاباً ، ترجم قسم منها إلى اللاتينيّة ، وعرف عندهم « Geber » ، وهو أوّل من استخرج حامض الكبريتيك وسمّاه زيت الزّاج ، وأوّل من اكتشف الصّود الكاوي ، وأوّل من استحضر ماء الذّهب ودرس خصائص مركّبات الزّئبق واستحضرها . ومن ١٠ كتبه « السّموم » .

يقول غوستاف لوبون: « تتألّف من كتب جابر موسوعة علميّة تحتوي على خلاصة ما وصل إليه علم الكيياء عند العرب في عصره، وقد اشتملت كتبه على بيان مركّبات كيياويّة كانت مجهولة قبله، وهو أوّل من وصف أعمال التّقطير والتّبلور والتّبلور والتّنويب والتّحويل .. »(٢٤).

وأبو بكر الرَّازي ، وقد مرَّت ترجمته في الطِّب ، وقد سلك في بحوثه وتجاربه مسلكاً علميّاً سلياً ، ففي كتابه « سرَّ الأسرار » ذكر تجاربه مبتدئاً بوصف المواد الَّي اشتغل بها ، ثمَّ الأدوات والآلات ، ثمَّ الطَّريقة الَّتي اتَّبعها في تحضير المركَّب « وهذا هو النَّهج العلمي الصَّحيح في البحث العلمي » .

وأبو الرَّيحان محمَّد بن أحمد البيروني : (ت ٤٤٠ هـ = ١٠٥٠ م) ، لقد مثَّل ٢٠ موسوعة علميَّة في زمانه ، أو دائرة معارف كاملة ، قال عنه « ول ديورانت » في قصَّة

<sup>(</sup>٢٤) حضارة العرب ، ص ٧٤٥

الحضارة : « إنَّ البيروني هو مثال العالم المسلم في أرقى مراتبه ، كان فيلسوفاً مؤرِّخاً جغرافيّاً لغويّاً رياضيّاً فلكيّاً شاعراً وعالماً طبيعيّاً .. وخلَّف مؤلَّفات في جميع هذه العلوم .. » .

وكتابه في الصّيدلة اسمه « كتاب الصّيدلة » ، أشار فيه إلى ما للعقار من مكانة الله خاصّة بين الأطعمة والسُّموم .

وأحمد الغافقي: (ت ٥٦٠ هـ = ١١٦٤ م)، وكتابه « الجامع في الطّب في الأدوية المفردة ...



«صائع العقاقير

من مآثر العرب المسلمين في الكيمياء والصيدلة: عرفوا طرق التَّقطير والتَّرشيح والتَّكليس والتَّحويل والتَّبخُر والتَّذويب والتَّبلور، واكتشفوا الكحول والقلويَّات، والنَّشادر ، ونترات الفضَّة « حجر جهنَّم »، والبورق ، والزَّرنيخ، وزيت الزَّاج « حامض الكبريتيك »، والبوتاس، والسَّمكي والكافور، والصَّندل والرَّاوند، والمسك والمرّ، وجوز الطّيب وهم الَّذين اخترعوا الأشربة والمستحلبات والخلاصات والمعطريَّة ، وتوصَّل ابن سينا إلى تغليف الحبوب الّتي يصفها للمرضى منعاً لمرارتها أن تؤذي اللّسان ، وعملوا الترياق المؤلّف من عشرات الأدوية، وهم أوَّل من استعمل « الْمُرَقّد » من الأفيون والزّيوان أو الشّيلم للتخدير.

ولعل أكبر دليل على منجزات العرب المسلمين العظية في علمي الكيياء والصّيدلة ما نراه اليوم من كلمات وأساء عربيّة ما تزال على لسان كلِّ عالم كييائي من الله ولسان كلِّ ربَّة منزل ، منها (٢٥٠):

| Realger | رهج النَّار  | Markasit | مركزة            | Borax   | البورق             |
|---------|--------------|----------|------------------|---------|--------------------|
| Savon   | الصَّابون    | Natron   | نطرون            | Elixiei | الإكسير            |
| Tutia   | التُّوتياء   | Soda     | الصُّودا         | Kalium  | قلي (قلويات)       |
| Kasdir  | القصدير      | Chemie   | الكيياء          | Kalium  | قلي (مفرد)         |
| Kebrit  | كبريت        | Caz      | الغاز            | Alambik | الإنبيق            |
| Saffron | زعفران       | Zaibag   | الزِّئبق         | Aludel  | الأثـال «الجـزء    |
|         | ļ            |          | '                | ł       | السُّفلي من آلـــة |
|         |              |          |                  |         | التَّقطير»         |
| Balsam  | بلسم         | Kermes   | قرمز             | Alkohol | الكحول (الغول)     |
| Anilin  | إنيلين(نيلة) | Talkum   | الطُّلق(البودرة) | Amalgam | الملغم             |
|         |              |          |                  |         | (معدن زئبقي)       |

<sup>(</sup>٢٥) شمس العرب تسطع على الغرب ، ص ٢٢٧

هذا .. وحضَّر أبو القاسم بن أحمد الجريطي (ت ١٠٠٧ م) في قرطبة أكسيدَ الزِّبُق ، هذه المادَّة الَّتي لعبت دوراً هامّاً في أبحاث بريستلي ولافوازيه في القرن الثَّامن عشر .

أمًّا عزَّ الدِّين بن علي الجلدكي (ت ١٣٦٣ م) صاحب كتاب « التَّقريب في أسرار التَّركيب » ، فقد فصل الذَّهب عن الفضَّة بوساطة حامض النّريك ، وهي طريقة ما تزال تستخدم ، ولها شأن في تقدير عيارات الذَّهب في المشغولات والسَّبائك الذَّهبيَّة .

#### ☆ ☆ ☆

علم النَّبات : سطعت في سماء هذا العلم أسماء كثيرة ، منها :

أبو حنيفة أحمد بن داود الدِّينَوَرِي: (ت ٢٨٢ هـ = ٨٩٥ م) ، مهندس مؤرِّخ نباتي ، من كتبه « النَّبات » . وعرف ـ كا عرف نباتيَّو العرب ـ أن يستولد ثماراً ذات صفات جديدة بطريقة التَّطعيم ، وأن يخرج أزهاراً جديدة بالمزاوجة بين الورد البرِّي وشجرة اللوز .

إنَّ الدِّينَوَرِي أُوَّل المُؤلِّفين المسلمين في علم النَّبات ، دوَّن في تأليف ملاحظاته الشَّخصيَّة (٢٦).

ورشيد الدين الصُوري: (ت ٦٣٩ هـ = ١٢٤١ م) " الذي كان مولعاً بالتَّنقيب عن غريب النَّباتات والحشائش " يستصحب مصوّراً ، معه الأصباغ ، ويتوجَّه إلى المواضع الَّتي فيها النَّباتات ، فيشاهده ويحقّقه ، ويريه للمصوّر فيعتبر لونه ومقدار ورقه وأغصانه وأصوله ويصوّر بحسبها " وكان يُري المصوّر النَّبات في إبان نباته وطراوته فيصوّره ، ثمَّ يُريه إيّاه وقت كاله وظهور بزره فيصوّره تلو ذلك ، ثمَّ يريه

<sup>(</sup>٢٦) إرشاد الأريب ١٢٣/١ ، وخزانة الأدب للبغدادي ٢٥/١

إيَّاه في وقت ذَوِيِّه ويُبْسِه فيصوِّره وقد أَتى ذكر كثير من هذه الأعشاب في كتابيه والله الله الله الله و « التَّاج »(٢٧).

لقد وصف الصُّوري ٥٨٥ عقاراً ، منها ٤٦٦ من فصيلة النَّبات ، و ٧٥ من المعادن ، و عدد فصيلة الحيوان .

عبد الله بن أحمد المالقي ، أبو محمّد ضياء الدّين المعروف بابن البيطار : (ت م عبد الله بن أحمد المالقي ، أبو محمّد ضياء الدّين المعروف بابن البيطار : (ت م احمّد عن المحمّد من رئيس العشّابين ، وكبير العطّارين ، والصّيادلة في مصر ، ولد قرب مالقة ، وتعلّم الطّب ، ورحل إلى اليونان ، بلاد الأغارقة ، وأقصى بلاد الرّوم باحثاً عن الأعشاب والعارفين بها ، حتّى كان الحجّة في معرفة أنواع النّباتات ، وتحقيقه وصفاته ، وأسمائه وأماكنه ، ففاق أستاذه أبا العبّاس أحمد بن محمّد بن أبي الخليل ، المعروف بابن الروية (ت ٦٣٧ هـ = ١٢٣٩ م) .

اتصل ابن البيطار بالكامل الأيوبي في مصر ، فجعله رئيس العشَّابين في الدِّيار المصريِّة ، من كتبه : « الأدوية المفردة » ، في مجلَّدين ، المعروف بمفردات ابن البيطار ، وله « المغني في الأدوية المفردة » .. لقد عرف في أوربة بحق ، باسم « أبي علم النَّبات » (٢٨).

لقد ذكر الجاحظ أنَّ ثلاث مئة وستِّين صنفاً من التَّمور كانت موجودة في سوق ١٥ البصرة (٢٩)، ووفقاً لما كتبه ابن رشد في مطلع القرن العاشر الميلادي كان هناك ثمان وسبعون صنفاً من العنب في المناطق المجاورة لصنعاء ، ويذكر عبد اللَّطيف البغدادي

<sup>(</sup>۲۷) طبقات الأطباء ۱۳۳/ - ۱۳۰

<sup>(</sup>٢٨) طبقات الأطباء ١٣٣/٣ ، ونفح الطيب ٦٨٣/٢ ، ودائرة المعارف الإسلاميَّة ١٠٤/١

<sup>(</sup>٢٩) « الإبداع الزَّراعي في بدايات العالم الإسلامي » انتشار الحاصيل والتقنيات الزَّراعيَّة ما بين عامي (٢٩) ميلادية . تأليف د. أندريو واطسون ، ترجمة د. أحمد الأشقر ، مراجعة د. محمد نذير سنكري ، نشر معهد التراث العلمي العربي (حلب) ، ص : ٣

أنَّ « هذه الأنواع والأصناف كانت تطعم على بعضها « أو تهجَّن ، لتنتج مجموعة لاحصر لها من الأصناف الجديدة » (٣٠٠).

ويذكر البدري أنّه كان في منطقة دمشق وحدها واحد وعشرون صنفاً من المشمش وخمسون صنفاً من السرّب السلمون القطن وقصب السّكر إلى وخمسون صنفاً من السزّبيب ، وأدخل العرب المسلمون القطن وقصب السّكر إلى البلدان الأوربيّة ، وأوصلوا القمح القاسي إلى الأندلس بحلول القرن العاشر الميلادي ـ كا تشير إلى ذلك أقوال الرّازي ـ وذكر عنه أنّه يبقى عشرات السّنين لا يتغيّر ولا يفسد ، أمّا الحيري فيشير إلى أن قمح ( لورقة ) يبقى مخزّناً مدّة عشرين سنة دون أن يفسد ، أما المقرّي في نفح الطّيب فإنه يشير إلى إمكانية عثورك في ( سرقوسة ) على قمح عمره مائة سنة (٢١)

رومن الطّريف أن نشير إلى قابليّة القمح الإسباني للخزن مدَّة طويلة من الزَّمن علَّق عليها مؤلِّف صيني من القرن الشَّالث عشر وهو تشاوجو لل Chau Ju-Kau وعلق عليها مؤلِّف صيني من القرن الشَّالث عشر وهو تشاوجو للسّنين دون أن يناله الّذي قال: إنَّ القمح في جنوبي إسبانيا يمكنه أن يختزن عشرات السّنين دون أن يناله العطب أو التَّلف »، ويعلق الدكتور محمد نذير السَّنكري على هذا القول: وهذا يشير إلى أن بعض الكتب العربيَّة الزِّراعيَّة والجغرافيَّة وغيرها كانت قد ترجمت إلى اللَّغة الصِّينيَّة قبل القرن الثَّالث عشر (٢٢).

والتَّكثيف الزِّراعي بدأه المغرب العربي منذ أيَّام يوسف بن تاشفين (٣٣)، أمير

<sup>(</sup>٣٠) المرجع السَّابق ، ص ٤ ، عن كتاب الإفادة .

<sup>(</sup>٣١) المرجع السَّابق، ص ٤٧

<sup>(</sup>٣٢) المرجع السابق ، ص ٥٤

<sup>(</sup>٣٣) محاضرة للدكتور محمد نذير السَّنكري في معهد التَّراث بحلب ١٩٨٦/١٢/٢٠

المرابطين ، فقد كان يحمل محصولاً على محصول ، وتزرع الأرض أربع مرّات في العام الواحد ، كي لا تبقى بوراً ، وعندما بُنيت مَرّاكُش ، زُرع النّخيل الّذي عشّل مظلّة واقية ، وزُرع تحته الزّيتون ، وزُرع تحت الزّيتون « البرسيم » لخيل الجند المجاهدين .

يقول الإسباني خوان فيرنيت Juan Vernet في كتابه « فضل عرب إسبانية على الثّقافة » Ge que la culture doit الله Arabes d Espagne والنّبات يُعَدُّ علم القرن الواحد والعشرين ، وابن رافد الأندلسي في كتابه « الزّراعة » طرح نظريّة جنس النّبات « ذكر وأنثى » ، ومن الصّعب تصوَّر آي تقدّم لأحد في هذا الميدان ، خصوصاً على يد الألمانيين يورك ( ت ١٥٥٣ م ) ، وبروفلز ، دون علم النّبات كا عَرِف في الأندلس في القرن الثّالث عشر الميلادي ، ومن يعوزه البرهان ، عيله المؤلف إلى العديد من التّعابير العلميّة العربيّة في أبحاث هذين العالميّن . الألمانيّين .

وإسبانية اليوم بعد عشرة قرون ، عادت لتستفيد من منجزات يحيى بن العوام الإشبيلي ، الذي كان يطعم الصنوبر ، فبدأت تطعم الصنوبر الإسباني بالصنوبر الحلبي كان يفعل ابن العوام تماماً .

والإمام حجة الإسلام الغزالي وصل إلى مبادئ علميّة عجز عنها غيره ، عندما عزا « النتح الشجرة إلى الشمس .

<sup>(</sup>٣٤) الأسبوع العربي ، العدد ١٤٠٠ ( ١١ آب « أغسطس » ١٩٨٦ ) ، ص ٥٠ ، ترجمه إلى الفرنسيَّة غابرييل مارتينيز غرو « دار سندباد » .

<sup>(</sup>٣٥) النُّتُح : التُّعَرُّق ، والرَّشح ، ( اللَّسان : نتح ) .

وهكذا .. وعلى الرغ من أن العرب المسلمين كانوا روّاد زراعة البيئة الصّحراويّة في العالم بأساليب علميّة تجريبيّة ، وأساتذة العالم في تصنيف الأراضي ، وأساتذته في علم تهجين النّبات ، الّذي كان في أوربة محرّماً حتّى القرن التّامن عشر ، وأقرّ هذا الفضل مؤتمر أريزونا ١٩٨٥ ، حيث أقرّت أبحاثه إبداع العرب المسلمين في تهجين النباتات ، على الرّغ من ذلك كله جاء « ابن الوحشيّة » في كتابه « الفلاحة النّبطيّة » \_ وهو شعوبي دعي \_ فخلط الحقائق بالسّحر والأساطير ، ودس على العرب ، فأساء إلى أمتنا بخبث وذكاء .



# إسهامات العرب المسلمين في العلوم التَّطبيقيَّة :

مراحل النَّهضة العربيَّة الإسلاميَّة في العلوم التَّطبيقيَّة :

أ ـ مرحلة مسح المراجعة المتوفّرة .

أ ـ مرحلة الإنتاج في العلوم النَّظريّة .

ق العلوم التّطبيقيّة (٣٦).

وساعد على هذه النّهضة العلميّة: الحرّيّة المطلقة للعّالِم في إبداء الرَّأي العلمي، والمساعدات الماديّة الكبيرة من ذوي السّلطان وأولي الأمر، وتقدير المجتمع للعلماء، فقد كانت لهم منزلة مرموقة في المجتمع، بالإضافة إلى العامل السدّيني، فقد كان الإسلام، ولم يزل \_ يشجّع العلوم النّافعة كلّها.

ومن الله في علوا وأبدعوا في « علم الحييك = الآلات = الميكانيك » ، أولاد ١٠ موسى بن شاكر (٢٧) ؛ محمَّد وأحمد والحسن ، تخرَّجوا من «بيت الحكمة » ، أكاديميَّة العلوم العالميَّة في عصرها . وفي كتابهم « كتاب الحِيَل » ، وصف لآلات مائيَّة لم يسبق لأحد الحديث عنها .

وعبّاس بن فرناس الأندلسي: (ت ٢٧٤ هـ = ٨٨٨ م)، الّذي من اختراعاته: النّظّارات والسّاعات الدّقّاقة المعقّدة التّركيب، والقبّة الفلكيّة الّتي صنعها في بيته، ١٥ جاء في نفح الطّيب: « وصنع في بيته على هيئة السّماء، وخُيّل للنّاظر فيها النّجوم والغيوم والبروق والرَّعود »، واختراع الزَّجاج من الحجارة • الكريستال » وهو أوّل من

<sup>(</sup>٣٦) أمّــا مراحـل تطبيــق تكنــولــوجيـــا مــا فيرٌ في : آ ـ البحث العلمي : Adjustment ، آ ـ التّحيّف : Adjustment ، وهي مراحل قد تكون متداخلة أحياناً .

<sup>(</sup>٣٧) عاصروا المأمون العبّاسي : ( ت ٢١٨ هـ = ٨٣٣ م ) .

صنع ذلك في الأندلس ، ومحاولة الطّيران في الجوّ ، وله في ذلك فضل الرّيادة (٢٨) والسّاعة لمعرفة مواقيت الصّلاة ، وأهداها إلى الأمير محمد بن عبد الرّحن الأموي ، أمير قرطبة ، ونقش عليها من شعره :

أَلاَ إِنَّنِي لِلَّهِ لِيْنِ خِيرُ أَداةِ إِذَا غَابَ عَنَمَ وَقْتُ كُلِّ صَلاَةٍ وَلَمْ تُنِرُ كُواكَبُ لَيْلٍ خَالِكِ الظُّلُماتِ وَلَمْ تُنِرُ كُواكَبُ لَيْلٍ خَالِكِ الظُّلُماتِ بِيَمْنِ أُميرِ المسلمينَ عَمَّ عَلَى عَا الأُوقِ الله كُلُّ صلاةِ

وأبو سعيد عبد الرَّحن بن أحمد بن يونس المصري: (ت ٣٩٩ هـ = ١٠٠٩ م) ، الَّذي اخترع الرَّقَاص « البندول » ، وعرف أشياء كثيرةً من قوانين تذبذبه ، وبعد ستائة وخمسين عاماً من اختراعه ، جاء غاليلو الإيطالي ( ١٠٥٢ هـ = ١٦٢٤ م ) ، ليتوسَّع في درس الرَّقَاص ، وليضع أكثر القوانين التي نعرفها اليوم عن الرَّقَاص ، ثمَّ حَسَبَها حساباً رياضياً .

وأبو الفتح عبد الرَّحمن الخازن (ت نحو ٥٥٠ هـ = نحو ١١٥٥ م) ، حكيم فلكي مهندس ، من كتبه « ميزان الحكمة » ، تحدَّث عن الخاصَّة الشَّعريَّة ، والوزن النَّوعي لعديد من المواد بدقّة .

١٥ وهذه قائمة بمواد استخرج البيروني والخازن ثقلها النَّوعي ، لمقارنتها يالأرقاء الحديثة ، ويظهر أن البيروني قد استعمل طريقتين لاستخراج الثَّقل النَّوعي (٤٠٠):

<sup>(</sup>٣٨) تمت هذه المحاولة التي أودت بحياة ابن فِرْناس في مدينة الرصافة ، ضواحي قرطبة .

<sup>(</sup>٣٩) أو الحازني .

Aldo Miele, La Science Arabe, P. 101: ن ، ٢٢٣ ، ص ٤٠٠) تاريخ العلوم عند العرب ، ص ٤٢٠ ، عن : (٤٠)

الأرقام الحديثة أرقام البيروني المائة الخازن الذَّهب 19,00 19,00 19,77 19,77 الزُّئبق 18,72 14,09 14,07 14,09 النُّحاسِ 1,10 ۸,٦٦ ۸,۸۳ ۸,۹۲ النُّحاس الأُصفر نحو ۸,٤ ۸,٦٧ 1,04 ٨,٥٨

ولقد خصَّ الخازن نفسه باستخراج النُّقل النَّوعي للسُّوائل التَّالية :

| النسبة الحديثة | النسبة التي استخرجها الخازن | المادة                    |
|----------------|-----------------------------|---------------------------|
| ١,٠٠           | ١,٠٠                        | الماء العذب البارد        |
| ٠,٩٥٩٧         | ٠,٩٥٨                       | الماء الحار               |
| •,9999         | ٠,٩٦٥                       | الماء إذا بلغ درجة الصّفر |
| 1,.77          | ١,٠٤١                       | ماء البحر                 |
| ٠,٩١           | ٠,٩٢٠                       | ڑیت الزَّیتون             |
| 1,27_1,+2      | 1,11.                       | حليب البقر                |
| 1,.40_1,.80    | 1, - 44                     | دم الإنسان                |

١.

« ويجب أن نَعُد النّسبة الَّتي وصل إليها الخازني دقيقة جداً ، لأن الاختلاف بين ١٥ ما وصل هو إليه وبين ما وصل إليه العلماء المعاصرون لنا يمكن تعليله ، إنَّ مياه البحر مثلاً تختلف في مقدار الأملاح الَّتي فيها اختلافاً كبيراً " فكلما كان البحر صغيراً وإقليباً (داخلياً) كالبحر الميت ، وبحر قزوين " كانت مياهه أكثر ملوحة " وبالتَّالي أثقل من مياه البحار العظمى ، كالمحيط الأطلسي والمحيط الهادي ، وكذلك الثِّقل النَّوعي لحليب البقر يختلف بين بقرة وبقرة بالإضافة إلى المرعى " فالمرعى الخصيب الغني يزيد مقدار ٢٠ السَّمن من الحليب ، فيكثرُ حينئذ الثِّقل النَّوعي للحليب ، ونحن لا نعلم اليوم أيَّ مياه البجار فحص الخازني ولا عدد البقر الذي أجرى عليه تجاربه .

ولقد عرف الخازني أنَّ الأجسام السَّاقطة تنجذب في سقوطها نحو مركز الأرض (٤١) .

أمّا ثابت بن قُرّة الحرّاني: (ت ٢٨٨ هـ = ٩٠١ م) ، أعظم هندسي عربي على الإطلاق ، فقد شرح الجاذبيّة: «إن الْمَدَرة (٢٤ تعود إلى السّفل لأنّ بينها وبين كلّيّة الأرض مشابهة في الأعراض ، أعني البرودة والكثافة ، والشّيء ينجذب إلى أعظم منه »، وشرح الرَّازي ، هذه العبارة بقوله : «إنّا إذا رمينا المدرة إلى فوق ، فإنّها ترجع إلى أسفل ، فعلمنا أنّ فيها قوّة تقتضي الحصول في السفل ، حتّى إذا رميناها إلى فوق أعادتها تلك القوّة إلى أسفل .

وبديع الزَّمان إسماعيل الْجَزَري ، عالم ميكانيكي من الطِّراز الأوَّل ، فهو مهندس حِرْفي ، يُصِّم ويرسم وينفِّذ ، كتابه : « الجامع بين العلم والعمل النَّافع في صناعة الحيل ، والحيل هنا « الهندسة الميكانيكيَّة » طبعاً ، وأعظم اختراع للجزري « الدَّسًامات ... .

أمَّا تقي الدِّين الدِّمشقي ، (ت ١٥٢٥ م) ، الَّذي ساهم في بناء مرصد إسطنبول ، فقد اخترع المضخَّة ذات الأسطوانات السِّتِّ ، والَّتِي هي فكرة الحُرِّكات الانفجاريَّة في مع وهرها .

هذا .. وأتقن العرب المسلمون صناعة الموازين الدَّقيقة ، وفرق الخطأ أقل من أربعة في ألف جزء من الغرام ، لقد وزن « فلندر بتري » ثلاثة نقود عربيَّة قدية ، فوجد أنَّ الفرق بين أوزانها جزء من ثلاثة آلاف جزء من الغرام ، فقال : إنَّه لا يمكن

<sup>(</sup>٤١) المرجع السَّابق ، ص ٢٢٤

<sup>(</sup>٤٢) الْمَدَرُ: قطّعُ الطين اليابس ، ( اللّسان : مدر) ،

<sup>(</sup>٤٣) تاريخ العلوم في الإسلام ، هامش ص ١٤٤

<sup>(</sup>٤٤) نسبة إلى جزيرة ابن عمر ، على نهر دِجْلَة جنوبي ديـاربكر ، عـاش حـوالي ١٢٠٠ م ، ألّف لمحمـود بن ارتق صاحب آمد كتاباً في معرفة الحيل الهندسية ١٢٠٥ م ، وفيه تعليمات لصنع السّاعات .

الوصول إلى هذه الدِّقَة في الوزن إلاَّ في استعال أدق الموازين الكيماويَّة. وبتكرار الوزن مراراً ، حتَّى لا يبقى فرق ظاهر في رجحان أحد الموازين على الآخر ، ولذلك فالوصول إلى هذه الدَّقَة لمَّا يفوق التَّصوُّر ، ولا يعلم أنَّ أحداً وصل إلى دِقَّة في الوزن مثل هذه الدَّقَة (٤٥).

وطوَّروا آلة الأَسْطُرُلاب (٤٦) ، لقد عرف اليونانيُّون بضع طرق لاستعالها ، بينها في الخوارزمي أكثر من ثلاث وأربعين طريقة لاستعالها ، ثمَّ أَتِي على وصف ما يقارب الفي طريقة لاستعالها . ثمَّ أَتِي على وصف ما يقارب الفي طريقة لاستعالها .



يأسطرلاب عربي

<sup>(</sup>٤٥) تاريخ العلوم في الإسلام ، هامش ص ١٤١

<sup>(</sup>٤٦) لقد رأيت في مرصد غرينتش أُسطرلابَيْن كتب على أحدهما : صنع في سوريَّة ، وكتب على الآخر : صنع في مصر .

وأبدعوا في السَّاعات الشَّمسيَّة والمائيَّة الدَّقَّاقة « هذا وقد انفتحت آفاق عديدة أمام العرب ، فصنعوا السَّاعات الَّتي تسير على الماء ، وعلى الزِّئبق ، وعلى الشَّمع المشتعل ، أو الَّتي تعمل بوساطة الأثقال الختلفة ، فكان أن أوجدوا السَّاعات الشَّمسيَّة الدُّقَّاقة الَّتي كانت تعلن ساعة الغداء بصوت ربَّان ، والسَّاعات المائيَّة الَّتي كانت تقذف كل ساعة كرة في قدح معدني ، وتدور حول محور تظهر فيه النَّجوم ورسومات من عالم الحيوان ، أو ساعات تحمل فتحات منسّقة الواحدة تلو الأُخرى في شكل نصف دائري ، وما تلبث أن تبرق كلَّما جاوزت السَّاعة الثَّانية عشرة ليلاً في حين عِرُّ فوقها هلال وضًّاء ، وفي عام ٨٠٧ م قدَّم عبد الله رسول هارون الرَّشيد إلى القيصر شارلمان ، في مدينة آخن ( Aachen ) من أعمال ألمانية ، ساعة من هذا النَّمط ، وقد علَّق مؤرِّخ ١٠ القيصر « إينهارد Einhard » على هذا الحدث في يوميَّاته قائلاً : « كانت ساعة من النُّحاس الأصفر ، مصنوعة عهارة فنيَّة مدهشة ، وكانت تقيس مدَّة اثنتي عشرة ساعة ، وفي حين إتمامها لذلك ، كانت تُستقط إلى الأسفل اثنتي عشرة كرة صغيرة ، محدثة لدى اصطدامها برقًاص معدني مثبت ، دويّاً إيقاعيّاً جيلاً ، بالإضافة إلى عدد مماثل من الأفراس الصّغيرة الَّتي كلَّما دارت السَّاعة دورتها الكاملة قفـزت من فتحـة اثنتي عشرة ١٠ بوَّابة وأغلقتها بقفزاتها هذه ١ وهناك أشياء أخرى كثيرة تسترعى الانتباه في هذه السَّاعة تدعو إلى العجب والدُّهشة ، وليس مُّة مجال لعدُّها ، إذ إن ذلك قد يقودنا إلى تفاصيل كثيرة ».

« ونحن ما زلنا حتَّى يومنا هذا نقف فاغري الأفواه دهشة وإعجاباً ، كلًا رأينا ساعة كبيرة في مبنى البلديَّة ، وما يرافق دقَّاتها من ظهور شخوص صغيرة متحرِّكة ، ٢٠٠ تذكِّرنا بما فعله العرب ، في الماضي البعيد ، حبّاً بالألعاب الميكانيكيَّة وولعاً بها » (٤٠٠).

كما أوجد العرب المسلمون عدداً من الرَّوافع المبنيَّة على قواعد ميكانيكيَّة لجرَّ الأَثقال بقوى يسيرة لرفعها أو لوزنها ..

<sup>(</sup>٤٧) شمس العرب تسطع على الغرب ، زيغريد هونكة ، ص : ١٤٢

ومضعة ذات ستة مكابس ( تقي الدين الممشقي )

OB

المضعة ذات المكبسين (بديع الزمان الجزري)

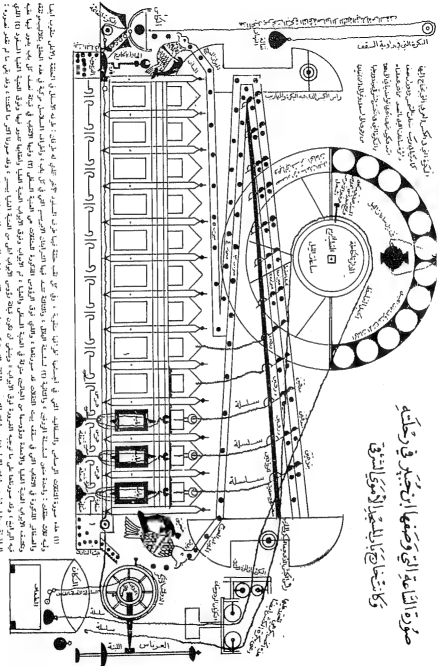
الواقونة وحامل قطب ساعات الليل (ه) وساعات التسمى والعالق التي تركب عنها وجميع آلات سلعات التسمى واقسام كل ساعة التي ذكرنا أنها تعمل فيها المسامير الذهبة ، وأولها من نعيف

المسانة التي قبل الساعة الاولى الى نصف كل باب والعنبة البرائية التي تستر الهلال وهي دون لوتفاع إن العنبة السنفي والدولاب واكب عليها وبعض آلان لم نات مسودتها على الوضع في

(١) بكرة القرنة الشرقية

من الحائد .

الوضح الذي يجب لأن الورق لا يعكن صود سائر الآلات فيها ، فعا فم فصوره هلعنا ظيملم من موضعه في الآلات مفوقة وتحقق صورته ، ولمنا ما فم ثأت صورته على الوضع كالفكر يتل عليه



ومًّا يذكر تحت عنوان « العلوم التَّطبيقيَّة عند العرب المسلمين » ، وصف مقصورة جامع مَرَّاكش المصنوعة أيَّام الموحِّدين بأنَّها كانت تتحرَّك جدرانها ونبرها (٤٨) بمجرَّد ما تمسُّ رجُّل الخليفة الأزرار الموضوعة في المدخل الخاص عند دخوله المقصورة ، إذ كانت تدار هذه المقصورة بحيل هندسيَّة بحيث تُنْصَبُ إذا استقرَّ المنصور ووزراؤه بمصلاه منها . وتختفي إذا انفضُّوا عنها ، وقد اتَّخـذهـا المنصـور بجـامعـه المتَّصـل بقصره في مرًّاكُش ، وفيها يقول أبو بكر بن مجبر شاعر المغرب في وقته :

طَـوْراً تكـونُ بمَنْ حَـوَتْـهُ مُحيطَــةٌ وتكـــونُ حينــــــاً عَنهُمُ مَخْبـــوَّةً يَبُدُو فَتَبُدو ، ثُمَّ تخفى بعدة كَتَكَوُّن الهالات للأقسار

فكأنُّهـــا سُــورٌ مِنَ الأسْــوارِ فكأنَّهـــا سرٌّ منَ الأشرار وكأنَّها عَلَمَتْ مَقَادِيرَ الوَرَى فَتَصَرَّفَتْ لَهُمَّ عَلَى مقادِيرَ الوَرَى فإذا أحسَّت بالإمام يَـزُورُها في قـومِـهِ قـامَتُ إلى الـزُّوَّار

وذكر الْمَقَّري ( أحمد بن محمد ) أنَّه زار مَرَّاكُش عام ١٠١٠ م ، فلاحظ أنَّ حركات هذه المقصورة بطلت وبقيت آثارها<sup>(٤١)</sup>.

لقد كانت الصِّناعة العربيَّة الإسلاميَّة في العصور الوسطى محل فخر الأوربي ، عندما يرى بين يديه سلعة كُتِبَ عليها : من صنع دمشق ، أو بغداد ، أو القاهرة ، ه أو مرَّاكُش ، أو قرطبة .. وتراه يفاخر بها من حوله ، لأنَّها كانت « صناعة عربيَّة » .

الفيزياء: أهم أبحاث العرب المسلمين في علم الفيزياء، اللهذي لم يَفْصَل عن علم الميكانيك ، كانت في مجال الضُّوء والصُّوت . وإذا ذكر الضُّوء الَّـذي يسمِّــه العرب

<sup>(</sup>٤٨) كلُّ شيء رفع اشيئًا ، فقد نَبَره ، وكلُّ مرتفع مُنْتَبِرٌ ، وكلُّ ما رفعتَـهُ ، فقد نبرتــه تنبره نبراً ، ( اللَّسان : نبر ) .

تاريخ العلوم في الإسلام ، ص ١٤٠ ، عن كتاب : مظاهر الحضارة المغربيَّة ، تأليف : عبد العزيز بن عبد الله .

المسلمون علم البصريّات أو علم المناظر ذكر رائد علم الضّوء حتَّى القرن السَّابع عشر للميلاد ، ألا وهو:

أبو علي محمّد بن الحسن البصري المعروف بابن الهيثم ( نحو ٢٠٠٥ هـ = نحو الموعلي محمّد بن الحسن البصري المعروف بابن الهيثم ( نحو ٢٠٠٨ م ) ، بلغ خبره الحاكم الفاطمي ، ونقل إليه قوله : لو كنت بمصر لعملت في نيلها معلاً يحصل به النّفع في حالّتي ويادته ونقصه " فدعاه الحاكم إليه ، وخرج للقائه ، وبالغ في إكرامه ، ثمّ طالبه بما وعد من أمر النّيل " فذهب حتّى بلغ الموضع المعروف بالجنادل وبالخ في إكرامه ، ثمّ طالبه بما وعد من أمر النّيل واختبره من جانبيه ، وضعف عن بالجنادل وبيني مدينة أسوان و فعاين ماء النّيل واختبره من جانبيه ، فولاه بعض الإتيان بشيء جديد في هندسته لقلّة الوسائل ، واعتذر بما لم يقنع الحاكم ، فولاه بعض الدّواوين ، فتولاه خائفاً " ثمّ تظاهر بالجنون " فضبط الحاكم ماعنده من مال ومتاع ، وأقام له من يخدمه ، فلم يزل إلى أن مات الحاكم " فأظهر التّعقّل " وخرج من داره ، وأعيد إليه ماله ، فانقطع للتّصنيف والإفادة إلى أن توفّى .

يكفي أن نعرف عن هذا الرَّائد العظيم أنَّه مؤلِّف كتاب « المناظر » ، أي البصريَّات (٥١) الَّذي ظلَّ مرجعاً للعلم في أوربَّة حتَّى أواخر القرن السَّابع عشر الميلادي ، درس فيه نظريَّة انكسار الضَّوء وانعكاسه في البيئات الشَّفَّافة كالهواء والماء ، وكاد يهتدي إلى المبدأ الطبيعي الَّذي يقوم عليه بناء المجهر ( المنظار المكبِّر ) ، والمرصد ( المنظار المقرِّب ) ، ولولا بحوثه لما كان لمثل ( روجر باكون ) ، أو ( فيتالو ) (٢٥٠ اللَّينيَّة ( ١٢٧٠ م ) ذكر في تاريخ العلم .

<sup>(</sup>٥٠) ولد بمدينة البصرة ، وتوفّي بالقاهرة .

<sup>(</sup>٥١) البصريّات : علم يبحث في الضَّوء والعين والرؤيا .

<sup>(</sup>٥٢) استفاد فيتسالو Wietalio « ١٢٢٠ - ١٢٧٠ م » وكبلر ودافنشي من كتساب المنساظر السذي ترجم إلى اللاتَّينيَّة، ممَّا يدلُّ على أهيَّته ومدى استفادة الأوربيِّين منه، وفي عام ١٥٧٧ م نشر Risner ترجمة كاملة لكتاب المناظر، بالإضافة إلى التَّرجات الخس، وفيه لأوَّل مرَّة أجزاء العين.

جاء في قصّة الحضارة : ٢٧٥/١٣ : « لولا ابن الهيثم لما سمع النّاس قطّ بروجر باكون نفسه لا يكاد يخطو خطوة في ذلك الجزء الذي يبحث في البصريات من Orus Maius دون أن يشير إلى ابن الهيثم أو ينقل عنه ، الجزء السّادس من هذا المؤلّف يكاد كلمه يعتمد على كشوف هذا العالم الطّبيعي ابن الهيثم - » .

ونفى ابن الهيثم نظريّة إقليدس وبطليوس في أنّ الإبصار يعود إلى إشعاعات تخرج من العين إلى الشّبح المرئي ، وقال : إنّ الأشباح تدخل العين منقولة إليها من خلال الرَّطوبة الزَّجاجيّة .

ولاحظ ابن الهيثم تأثير الجوّ في تضخيم حجم الشَّبس أو القمر ، إذا نُظِرا وهما بقربة من الأُفق ، وقال : إنَّه وفقاً لحقيقة انكسار الضَّوء ، تصلنا أشعَّة الشَّبس حتَّى عندما تكون تحت الأُفق بقدار ١٩ درجة ، وبذلك استطاع أن يقيس ارتفاع الغلاف الجوِّي وكثافته ، الجوِّي ، فقال بأنَّه قرابة عشرة أميال . وحلَّل العلاقة بين ثقل الغلاف الجوِّي وكثافته ، وتأثير الكثافة الجوِّيّة في وزن الأحجام ، ودرس بصيغ رياضيَّة معقَّدة (الحَارقة ) ، ودرس مرآة كرويَّة أو سلجميَّة (الشَّكل ، ومن خلال العدسة الجمِّعة (الحَارقة ) ، ودرس صورة كسوف الشَّبس على حائط مقابل له من خلال ثقب صنعه في مصراع نافذة ، ٥٠ فكان هذا أوَّل ذِكْرِ للغرفة المظلمة ، الَّتي قامت عليها فكرة التَّسوير الضَّوئي .

لقد كان ابن الهيثم أبا المنهج العلمي لا «روجر باكون»، فالطَّريقة التَّجريبيَّة العلميَّة، أهم أدوات العقل الحديث وأعظم مفاخره، هدية ابن الهيثم للإنسانيَّة، لقد خالف من سبقه في نظريَّة الرؤيا، فهو لم يسلِّم بما كان سائداً في ذلك الوقت، بل

<sup>(</sup>٥٣) مسألة الحسن بن الهيثم ذكرها العالم الأمريكي Struik في مجال الرّياضيّات ، وهي توصل إلى مسألة من الدّرجة الرّابعة « قطع زائد مع دائرة متقاطعة معه » ، واهمّ بها الهولندي Hygens = ١٦٢٩ - ١٦٢٥ م » .

<sup>(</sup>٥٤) السُّلُجَمُ : الطُّويل من الخيل : ( اللَّسان : سلجم ) ، وهو معرَّب ، والسُّلْجَمُ هنا : المرايا المحدَّبة .

شك وبحث ونقد ، فنادى : إن للضّوء وجوداً ذاتيّاً ، وتكلّم عن الارتداد قبل نيوتن ، وهكذا .. استفاد من تقدّمه ، وهذا أمر طبيعي ، ولكنّه أثم النقص ، ونقض الخطأ ، ثم أبدع وألّف وحدة مرتبطة الأجزاء ، وأقام صرحاً أثبت عليه صرح الضّوء من بعده ، لذلك يقول « ول ديورانت » في كتابه « قصّة الحضارة » : « لامبالغة مها قلنا في أثر ابن الهيثم في العلم في أوربة . ويقول « سارتون » : « إن ابن الهيثم هو أكبر عالم طبيعي من المسلمين ، ومن أكبر المشتغلين بعلم البصريّات والرّياضيّات والطّبيعة ، كا علق على فلسفة أرسطو ، ومؤلّفات جالينوس » .

ومن علماء المسلمين في البصريّات: كال الدّين الفارسي: (ت ٧٢٠ هـ = ١٣٢٠ م) ، الّذي قدّم في كتابه " تنقيح المناظر لذوي الأبصار والبصائر " النّظريّة الموجيّة المضّوء " وبيّن أنّ للضوء حركة كحركة الأصوات ، وشرح قوس قُزَح ، وانعكاس أشعّة الشّهس ضمن قطيرات الماء بعد هطول المطر . والبيروني أوّل من أكّد أنّ سرعة الضّوء أعظم بكثير من سرعة الصّوت .



الرّياضيّات: إذا ذُكِرَت الرّياضيّات في الحضارة العربيّة الإسلاميّة ، ذُكِرَ أبو عبد الله محمّد بن موسى الْخُوارزمي: (ت بعد ٢٣٢ هـ = بعد ١٨٤٧ م) ، الّذي ينعت بالأستاذ بعد أن أقامه المأمون العبّاسي قيّاً على خزانة كتبه ، وأمره باختصار ( الجسطي ) لبطليوس ، فاختصره وسمّاه ( السّندهند ) ، أي الدّهر الدّاهر . من كتبه الجبر والمقابلة » ، و « الزّيج » ، و « التّاريخ » ، و « صورة الأرض من المدن والجبال » ، و « عمل الأسطرلاب » ، و « وصف إفريقية • وهو قطعة من كتاب « رسم المعمور من البلاد » .

لقد بدأ الْخُوَارزمي يستعمل الأرقام الهنديَّة في سنة ٨١٣ هـ ، وفي سنة ٨٢٥ م كتب رسالة فيها ، ومع الزَّمن أصبح اسمه علماً على طريقة الحساب العشريَّة ، وأدخل استعال « الصّفْر » في العدِّ والحساب ، قال الْخُوَارزمي : « إنَّه إذا لم يكن هناك رقم يقع ، في مرتبة العشرة ، استعيض عنه احتفاظاً بالسلسلة الحسابيَّة بدائرة ، وهذه الدُّوائر الصّغار تسمَّى الأصفار ، توضع لحفظ المراتب في المواضع الَّتي ليس فيها أعداد » ، وعن الْخُوَارزمي انتقل استعال « الصّفْر » إلى أوربة ، فعرفه أهلها منطوقاً « صيفر » ، ونطقه اللاَّتينيُّون « زفيروم » ، واختصره الإيطاليُّون فقالوا « زيرو » ، وهذا ونطقه اللاَّتينيُّون « أذيروم » ، واختصره الإيطاليُّون فقالوا « زيرو » ، وهذا إلى ماشئت من قيم ، هو أعظم استكشاف رياضي على مرِّ القرون .

وهو الّذي رتّب ونظم علم الجبر، فوضعه بشكله الحالي، كتب مقالة في عصر المأمون تُرجمت إلى اللاّتينيَّة ونَشرت في عصر النّهضة الأوربيَّة، غيران هذه الترجمة فقيدت، ولكن الأصل العربي ما يزال محفوظاً في مكتبة « بودلي » بجامعة أكسفورد ومنها يستدلُّ على أنّها نُسِخَت في سنة ١٤٣٢ م، وينوّه ناسخها في أوّل صفحة منها أن ٢٠ كاتبها « محمّد بن موسى النّخوارزمي »، وعلى هامشها تعليق بأنّها أوّل مقالة كتبت في الجبر.

« التَّكامل والتَّفاضل » في القرن الثَّاني عشر إلى اللاَّتينيَّة ، وظلَّ من عمد التَّدريس في الجامعات الأُوربيَّة حتَّى القرن السَّادس عشر . وفي الموسوعة البريطانيَّة الكبرى أنَّ كتابه في الجبر بدأ بعبارة « قال الْخُوَارزمي » ، فصحِّف الاسم عند النَّقل عند اللاَّتين الجوريتي » ، ثمَّ تحوَّل بعد ذلك في العصر الحديث إلى « لوغاريتم » ، وهو ما نعرف الآن « بالأنساب الرِّياضيَّة » .

وهذَّب الأرقام الهنديّة الّتي تكوَّن منها سلسلتان ، عُرِفت إحداها بالأرقام الهنديّة ، ولا تزال تستعمل في جميع البلاد العربيّة - باستثناء المغرب العربي - والإسلاميّة ، وعُرِفت ثانيتها بالأرقام الغُبَاريّة (٢٥) ، وهي الّتي تكتب بها شعوب أوربّة أرقامها ، وتسمّيها أرقاماً عربيّة .

تقول زيغريد هونكة: « ولم يقتصر الْخُوَارزمي على تعليم الغرب كتابة الأعداد والحساب، فقد تخطَّى تلك المرحلة إلى المعقَّد من مشكلات الرِّياضيَّات، وما زالت القاعدة الحسابيَّة ( Algorithmus ) حتَّى اليوم تحمل اسمه كعلم من أعلامها، وعرف أنصاره - في إسبانية وألمانية وإنكلترة - الَّذين كافحوا كفاحاً مريراً من أجل نشر طريقته الرِّياضيَّة باسم الْخُوَارزميِّين ( Algorithmiker ). وكان ظفرهم على أنصار الطَّريقة الحسابيَّة المعروفة باسم ( أباكوس Abacus ) عظياً، فانتشرت الأرقام العربيَّة التسعة يتقدَّمها الصِّفر في كلِّ أنحاء أوروبَّة » (٥٧).

إنَّ فضل العرب المسلمين في علم الرِّياضيَّات عظيم جداً " فقد عمل عمر الخيَّام بعادلات أكثر من الدَّرجة الثَّانية ، وكذلك أبو كامل بن أسلم ، والكاشي اهتمَّ بالكسور العشريَّة " وحسب العدد الثَّابت **٦** (بي) ، فكان ٣,١٤١٥٩٢٦٥٣٥٨ ، وفصل عمر الخيام الجبر عن الهندسة " وهو صاحب مدرسة التَّحليل الجبري .

<sup>(</sup>٥٥) سير ملهمة من الشرق والغرب ، إساعيل مظهر ، ص ٢٥

<sup>(</sup>٥٦) سُمِّيت ( غباريَّة ) لأن الهنود كانوا يرشُّون غباراً ناعماً على لوح من خشب ، ثمَّ تكتب عليه .

<sup>(</sup>٥٧) شمس العرب تسطع على الغرب ، ص ٧٥

و « المثلَّثات الكُرَويَّة » علم عربي ، مع أن الغربيِّين يقولون : إنَّ الألماني ريكيومانتونس Regiomantunis هو أبو المثلَّثات ، وما قدَّمه موجود عند العرب المسلمين قبله ، تكلَّم به الطُّوسي ، والبتَّاني ، والبيروني .

وأوجد ثابت بن قرَّة حجم الجسَّم المكافئ النَّاتج من دوران قطع مكافئ حول محوره ، ثمَّ زاد ابن الهيثم فأوجد حجمه إذا دار حول أي قطر ، أو أي رأس ، وقام ثابت معمل أرصاد فلكيَّة في بغداد نخصٌ منها بالذِّكر أرصاداً في حساب ارتفاع الشَّمس ، وفي طول السَّنة الشَّمسيَّة .

ومن أعلام الرّياضيّات العرب أيضاً: الكرجي ، والخوجندي ، وأبو الوفاء البوزجاني ، وعمر الخيام ..

وسيبقى أعلام الرِّياضيَّات العرب المسلمون ، روَّاد الأُسس السَّلمِة لهذا العلم في ١٠ العصور الوسطى .

#### **☆ ☆ ☆**

الفلك : ساعد على تطوَّر علم الفلك وتقدَّمه ، حاجة المسلمين لتحديد أوقات الصَّلاة ، واختلافها حسب موقع البلدان الجغرافي ، ومتابعة حركة القمر ، لتحديد بدء شهر الصَّوم ، والحج ، وهذا التَّقدُّم رافقه تصحيح أغلاط « المجسطي ، لبطليوس . ومن ١٥ أعلام الفلك العرب :

محمد بن جابر بن سنان الحرّاني البِتّاني : ( ت ٣١٧ هـ = ٩٢٩ م ) ، فلكي مهندس " يسمّيه الأوربيُّون Albatenius ، أو Albatenius " اشتغل برصد الكواكب من سنة ٢٦٤ إلى ٣٠٦ هـ ، وهو صاحب « الزّيج » المعروف بزيج الصّابئ ، وطبعت

<sup>(</sup>٥٨) الزّيج : وجمعها أزياج : صناعة حسابيّة على قوانين عديدة فيا يخصٌّ كلٌّ كوكب ، من حيث طريقه وحركته .

ترجمته إلى اللاتينيّة في نورمبرج سنة ١٥٣٧ م، وقالوا إنّه أصح من زيج بطلبوس " ومن كتبه « معرفة مطالع البروج فيا بين أرباع الفلك » ، و « شرح أربع مقالات لبطليوس » ولم يُعلم أحد في الإسلام بلغ مبلغ البِتّاني في تصحيح أرصاد الكواكب ، وامتحان حركاتها ، وهو أوّل من كشف السّمت Azimuth والنظير Nadir وحدّد وامتحان حركاتها ، والكلمتان عند علماء الفلك الأوربيّين عربيّتان ، واكتشف حركة الأوج السّمسي ، وتقدّم المدار السّمسي وانحرافه ، والجيب الهندسي والأوتار (١٠٠) ، ويقول المستشرق « نيللينو » إنّ له رصوداً جليلة للكسوف والحسوف اعتمد عليها دنتورن Dunthorne سنة ١٧٤٩ م في تحديد تسارع القمر في حركته خلال قرن من الزّمان (١٠٠) ، وقال لالند المالكي الفرنسي : « البِتّاني أحد الفلكيّين العشرين العشرين الأمّة الذين ظهروا في العالم كله » .

وإبراهيم الزُّرقالي (٢٠) الَّذي ثبت أن الفونسو اعتمد على أبحاثه وجداوله في الأعمال الفلكيَّة الَّتي تَمَّت في عصره بعد أن ترجمت المصادر العربيَّة إلى اللاَّتينيَّة ، وثلاثة علماء مغاربة استفاد من أبحاثهم وكتبهم كبلر وباكون وألبرتو ماجنو .. وهم : أبو العبَّاس بن البنا (ت ١٣٢١م) ، والحسن بن عمر المراكشي ، وأبو الحسن علي المراكشي .

ا أما عبد الرحمن الصُّوفي: (ت ٣٧٦ هـ = ٩٨٦ م) فله خرائط للنَّجوم، ذكر فيها أكثر من ألف نجم، ولقيمته العلميَّة ، هنالك مراكز على القمر باسمه اليوم.

 <sup>(</sup>٥٩) وله أصل مخطوط في مكتبة الفاتيكان ، وفي حواني سنة ١١٤٩ م اشتغل من يدعى روبرت من مدينة تشستر بزيج البتّاني فأدخل حساب المثلّثات العربي إلى انجلترة ، وبقل حساب الجيوب الفلكيّة .

<sup>(</sup>٦٠) قاله تشبرلس في موسوءات العلوم الفلكيَّة الإنجليزيّة .

<sup>(</sup>٦١) Nalliono في دائرة المعارف الإسلاميّة ٣٣٦/٣

<sup>(</sup>٦٢) ( ١٠٢٩ ـ ١٠٨٧ م ) أحد علماء طليطلة ، ومن الأساء العالميَّة ، حسَّن الآلات الفلكيَّة ، وتقال كوبرنيكس فقرات من رسالته عن الأسطرلاب ، وكانت أزياجه الفلكيَّة خير الأزياج كلها في زمانه ، وقد استطاع أن يثبت لأول مرَّة في التَّاريخ حركة الأوج الشَّسي بالنَّسبة للنَّجوم ، « وكانت أزياج طليطلة المحدّة لحركات الكواكب تستخدم في كافَّة أنحاء أوربَّة » ، [ قصَّة الحضارة : ٣٠٨/١٣ ] .

#### by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered ve

# Measurability

# of Sensations

# of Hue, Brightness,

## or Saturation

### Lewis Fry Richardson

There are at least three ways of measuring sensations of hue, brightness or saturation as distinct from stimuli: (E) by counting small equalpearing intervals; (I) by counting just-perceptible intervals; (R) by directly estimating the ratio of unequal intervals, both much larger than the least perceptible. This R method is not yet well known as it deserves to be.

Before there were photometers, Al-Sufi, [References cited in this paper will be found on page 243] about the year 964 A.D., estimated the brightness of more than 1000 stars. His description of his method seems to indicate that he judged by equal-appearing intervals E. C. S. Pierce 2 compared Al-Sufi's estimates and many others with the Harvard photometric measurements and found general agreement with Fechner's law,  $E = \text{const.} \times \ln S$ .

But Fechner<sup>3</sup> had made some queer assumptions, such as the existence of negative sensations "below the threshold," which provoked people by reaction to deny that formless visual sensations were quantitative at all. This seems to me an excessive reaction. Yet several otherwise excellent men of science have gone to that extreme.<sup>4</sup> Stumpf<sup>5</sup> well expressed a commonly felt difficulty when he wrote: "One sensation cannot be multiple of another. If it could, we ought to be able to subtract the one from the other, and to feel the remainder by itself. Every sensation presents itself as an indivisible unit." Stumpf's remark seems convincing until one compares it with the following parody, "One mountain cannot be twice method high as another. If it could, we ought to be

Measurability of Sensations of Hue, Brightness, or Saturation, by Lewis Fry Richardson, in Discussion on Vision (London: Physical Society, 1932).

يقول كاتب البحث ( Lewis Fry Richardson ) في المقطع المشار إليه ا قبل أن يكون هناك مقياس للضوء ، قام الصُّوفي ( ٩٦٤ م ) بتقدير لمعان أكثر من ألف نجم ، وإن وصف لطريقته في تقدير قيم اللَّمعان تظهر أنه استعان بواسطة مجالات الطاقة E المتساوية ، وقد قارَنَت ( C.S. Pierce ) تقييات الصُّوفي بنتائج القياسات الضوئية له ( Harvard ) ووجدت توافقاً عاماً مع قانون فخنر E . وأبو الوفاء البوزجاني الذي يقرن اسمه بإحدى قواعد علم الفلك ، ألا وهي قاعدة الانحراف القمري الثالث ، فسبق العالم الدغاركي ( تيخو براهه ) الذي يعزى إليه هذا الاكتشاف خطأبعشرة قرون ، وابن يونس المصري اللذي أسس مدرسة القاهرة الفلكيّة ، وأوكل إليه الحاكم الفاطمي [ ٩٩٠ - ١٠٢١ م] أمر إدارة المرصد ( المرقاب ) الذي بناه على جبل المقطّم ، ونشر ابن يونس الجداول المسبّاة باسم الخليفة الحاكم ، والتي فاقت في دقّتها كلّ الجداول السّابقة ، فاعتد في الشّرق كلّه حتّى الصّين .

وابن الشّاطر، نصير الـدّين الطّبوسي ، والشّيرازي .. الّبذين عاشوا قبل كوبرنيكوس فأثروا به بشكل أو بآخر، فعلم الفلك لم يبدأ من كوبرنيكوس البولوني أبداً ، يقول روم لاندو (٦٣) : « في كتاب كوبرنيكوس De Revolutionibus orbium أبداً ، يقول روم لاندو العربي الزُّرقالي وينقل عنه ، والزَّرقالي عالم كان في الأندلس ، فلكي ، اخترع أُسطرلاباً ، وثمَّ له من الشُّهرة قدر جعله منطلقاً لتراث فلكي كامل » (١٤).

فهن مآثر العرب المسلمين في علم الفلك: لقد كان له ولاء العلماء أدمغة حرّة مستطلعة ، فلم يتردّدوا في التّصويب والتصحيح ، فن مآثرهم الخالدة في علم الفلك:

- صحَّحوا أغلاط بطلموس .

- أوَّل من عرف أصول الرَّسم على سطح الكرة.

- وفي عام ١٠٨١ م صنع إبراهيم السّهلي ، أحد علماء بلنسية في الأندلس ، أقدم كرة ساوية معروفة في التّاريخ ، وقد صنعت هذه الكرة من النحاس الأصفر ، وكان طول

<sup>(</sup>٦٢) في كتابه « الإسلام والعرب » ، ص ٢٥٣ ، طبع دار العلم للملايين ، ط ١ سنة ١٩٦٢ م .

<sup>(</sup>٦٤) ويقول ول ديـورانت في قصَّة الحضارة ٢٠٩/٨ : « كان كـوبرنيكـوس على علم بنظريَّة أرستـارخـوس القائلة إنَّ الشَّمس هي مركز المجموعة الشَّمسيَّة ، لأنَّه ذكر ذلك في فقرة اختفت من الطَّبمـات المتـأخَّر: من كتابه » .

قطرها ٢٠٩ مللميتر ، وحفر على سطحها ١٠١٥ نجاً مقسّمة إلى سبع وأربعين كوكبة ، وتبدو النجوم فيها حسب أقدارها ، جاء في [ تراث الإسلام : ٥٨٩ ] : أتقن العلماء المسلمون صنع آلات الرَّصد ، وأهمها ( ذات الْحَلَق ) ، المعروفة عموماً عند الأقدمين باسم ( الكرة السَّماوية ) .

- ـ حسبوا الحركة المتوسطة للشمس في السَّنة.
- ـ ضبطوا حركة أوج الشَّمس ، وتداخل فلكها في أفلاك أخر .
  - وقالوا بدوران الأرض حول الشَّمس قبل كوبرنيكوس .
- وحسب البتّاني ميل فلك معدل النّهار ، فوجده ٢٣ درجة و ٣٥ دقيقة ، وحسب طول السّنة الشّمسيّة ، فوصل إلى النّتائج الحديثة بفارق دقيقتين و ٢٢ ثانية فقط ، وكتب عن كَلَف الشّمس قبل أن تعرف أوربة أسباب هذا الكَلَف بعدّة قرون .
  - وقاسوا محيط الأرض في عصر المأمون في موضعين اثنين : بادية الشَّام قرب تدمر ، وبرِّيَّة سنجار ، فكان طول الدَّرجةالواحدة عند فلكيي المأمون ١١١,٨١٥ متراً ، وطول الحيط ٤١,٢٤٨ كم ، وهو رقم قريب جدًا من الحقيقة .
    - ومعظم أسماء الكواكب والنَّجوم في اللُّغات الأُوربيَّة عربيَّة الأصل (٦٥):

| 10 | Alhabor      | العبور       | Algebar    | الجبَّار    | Acarnar         | آخر النَّهر       |
|----|--------------|--------------|------------|-------------|-----------------|-------------------|
|    | Alkor        | القُرّ       | Algedi     | الجدي       | Achleis Chemali | الإكليل الشَّمالي |
|    | Alphard      | الفرد        | Algenib    | الجانب      | Alanac          | العناق            |
|    | Alpharaz     | الفرس        | Algomeiza  | الغميصاء ·  | Albajoth        | البَغاث           |
|    | Alpheta      | الفتي        | Algol      | الغول       | Alchabor        | الخابور           |
| ۲. | Altair       | الطائر       | Algorab    | الغراب      | Aldebaran       | الدَّبران         |
|    | Kalbelazyuar | الكلب الأزور | Beteigeuse | إبط الجوزاء | Amak            | العناق            |

<sup>(</sup>٦٥) شمس العرب تسطع على الغرب ، ص ٥٥٩/٥٥٨

| Kochab     | الكوكب       | Denab       | الذَّنب    | Arıdif         | الرِّدف   |  |
|------------|--------------|-------------|------------|----------------|-----------|--|
| Markab     | المركب       | Deneb ola   | ذنب العلى  | Arioph         | الردف     |  |
| Rasalgue   | رأس الجو     | Dubhe       | الدُّبة    | Ascheree       | الشِّراع  |  |
| Rasalgethi | رأس الجدي    | Etalnin     | التَّنين   | Atair          | الطّير    |  |
| Resalgeuse | رأس الجوزاء  | Farcadin    | الفرقدان   | Ataur          | الثَّور   |  |
| Rigel      | رجل الجوزاء  | Famalhaut   | فم الحوت   | Ayuk           | العيوق    |  |
| Scheat     | الساعد       | Kalbehasit  | قلب الأسد  | Baten - Kaitos | بطن الحوت |  |
| Wega       | النسر الواقع | Kalbalacrab | قلب العقرب | Beneth nasch   | بنات نعش  |  |









# المظهر الفني في الحضارة العربيَّة الإسلاميَّة

بناء المدن، المساجد، القصور، الحمامات، الرسم والتَّصوير، الخط العربي



# المظهر الفنتي

### بناء المدن - المساجد - القصور - الحمامات

# بنَّاءً المدن :

بنى العرب المسلمون مدناً عديدة ، في وقت مبكّر من بدء فتوحاتهم ، وكان أرَّل ما يفعلونه بعد اختيار موقع المدينة المراد بناؤها ، أن يختطُّوا المسجد الجامع ، ودار ه الإمارة ، ومن حولها حيَّ لكلِّ قبيلة ، كان يُدْعى « القطيعة » ، وفي كلِّ « قطيعة » منازلها ومسجدها وسوقها ..

ومن المدن الَّتي أنشأها العرب المسلمون :

البَصْرَةُ : الَّتِي بُنِيَت بعد أن فتح سعد بن أبي وقَاص الحيرة ، كتب إليه عمر بن الخطَّاب أن ابعث عتبة بن غزوان (١) إلى أرض الهند (٢) ، فلينزلها و يجعلها قيروانا المسلمين ، ولا يجعل بيني وبينهم بحراً ، فخرج عتبة من الحيرة في ثمانمائة رجل ، حتَّى نزل موضع البصرة ، فلمّا افتتح الأُبُلَّة ، اختطَّ فيها المسجد ، ودار الإمارة ، وقسَّم المدينة بين القبائل (٢) .

الكُوفَة : مُصِّرت بعد البصرة في سواد العراق سنة ١٧ هـ (٤) . وبنى الحجَّاج بن- يوسف الثَّقفي وَاسِطَ سنة ٨٣ هـ ، في مكان وسط بين البصرة والكوفة (٥) .

<sup>(</sup>۱) عُتْبَة بن غزوان الحارثي المازني ، أبو عبد الله ، باني مدينة البصرة ، صحابي قديم الإسلام ، هاجر إلى الحبشة ، وشهد بدراً ، ثمَّ شهد القادسيَّة مع سعد بن أبي وقَّاص ، ووجَّهه عر إلى أرض البصرة والياً عليها ، كان طويلاً جيلاً من الرَّماة المعدودين ، توفّى سنة ١٧ هـ = ٦٣٨ م .

<sup>(</sup>٢) كانت « الأبُّلة » تسمَّى أرض الهند ، والأبلة جنوبي العراق على شاطئ شط العرب الشَّرقي .

<sup>(</sup>٣) معجم البلدان : ٢/٢٥

<sup>(</sup>٤) معجم البلدان : ٤٩٠/٤

<sup>(</sup>٥) معجم البلدان : ٥/٣٤٧

الفُسُطَاطُ: بُدِئ في بنائها في ربيع سنة ٢٠ هـ ، عندما أجمع عمرو بن العاص السير إلى الإسكندريَّة ، وأمر بفسطاطه أن يُقوَّض ، فإذا بيامة قد باضت في أعلاه ، فقال : لقد تحرَّمت بجوارنا ، أقرُّوا الفسطاط حتَّى تَنْقُف وتطير فراخها ، فأقر فسطاطه ، ووَكَلَ به من يحفظ أن لا تهاج ، ومضى إلى الإسكندريَّة ، وأقام عليها ستَّة أشهر ، حتَّى فتحها الله عليه ، فكتب إلى عمر بن الخطَّاب يستأذنه في سكناها ، فكتب إليه : لا تنزل بالمسلمين منزلاً يحول بيني وبينهم فيه نهر ولا بحر ، فقال عمرو لأصحابه : أين ننزل ؟ فقالوا : نرجع أيَّها الأمير إلى فسطاطك ، فنكون على ماء وصحراء ، فقال للنَّاس : نرجع إلى موضع الفسطاط ، فرجعوا ، وجعلوا يقولون ا نزلت عن يمين الفسطاط وعن شاله ، فسُمِّيت البقعة بالفسطاط لذلك (٢) .

ا القَيْرَوَانُ: بناها عقبة بن نافع سنة ٥٠ هـ ، اختطَّ وسطها المسجد الجامع ، ثمَّ دار الإمارة ثمَّ بيوت الجند (٧) .

فاس: بناها إدريس الثّاني سنة ١٩٢ هـ، لتكون حاضرة إمارة الأدارسة ، عَيَّزت بسورها الحجري ، ومسجدها الجامع ، وحّاماتها ، والفنادق للتَّجَّار (٨) .

قُرْطُبة: عاصمة الأُمويين في الأندلس منذ أيَّام صقر قريش « عبد الرَّحن الدَّاخل » (٩) ، شيَّدوا جامعها الشَّهير ، وقصورها الَّتي زادت عن ثمانية وعشرين قصراً ، وجرَّوا إليها المياه من الجبال القريبة ، وزاد عدد حمَّاماتها عن ثلاثمائة حمَّام ، ولكثرة مدارسها وجامعاتها ومكتباتها قيل عنها « جوهرة العالم » ، وشبَّهت لفخامتها ببغداد ، وبقربها بني عبد الرَّحن النَّاص سنة ٣٢٥ هـ « الزَّهراء » ، مدينة ملكيَّة .

<sup>(</sup>٦) معجم البلدان : ۲٦١/٤

<sup>(</sup>Y) معجم البلدان : ٤٢٠/٤

<sup>(</sup>٨) معجم البلدان : ٢٣٠/٤

<sup>(</sup>٩) معجم البلدان : ٤/٤٣٣

بَغدادٌ: « مدينة السَّلام » ، بناها أبو جعفر المنصور العبَّاسي سنة ١٤٥ هـ ، ونزلها سنة ١٤٩ هـ ، على شاطئ الدّجلة ، لتكون دار الخلافة .

القاهرة: بناها جوهر الصّقِلّي قائد المعز لدين الله الفاطمي بجنب الفسطاط (١١) بدئ ببنائها في شعبان ٢٥٨ هـ، وانتقل إليها الفاطميّون سنة ٣٦٢ هـ، بعد أن تمّ بناء قصر فخم للمعز، وإتمام بناء الجامع الأزهر فيها. وكانت المهديّة حاضرتهم قبل القاهرة، بناها عبيد الله بن المهدي سنة ٣٠٣ هـ.

مرًاكُش : اختطَّها يوسف بن تاشفين أمير المرابطين ٤٥٤ هـ (١٢) ، وجُلب إليها الماء من ناحية أُغات (١٣) « عاصتهم القديمة » ، ليسقي بساتينها ، ومَّا يذكر أنَّ يوسف بن تاشفين شارك العمَّال بنفسه في بناء المسجد في العاصة الجديدة .

☆ ☆ ☆

١.

الْمُدُنُ الْعَسْكَرِيَّةُ في الإسلام: « التُّغور ـ الرِّباطات ـ العواص ـ العسكر »(١٤).

الثُغور: الثَّغر: ما يلي دار الحرب، والثَّغر: هو الموضع الَّذي يكون حـتاً فـاصلاً بين بلاد المسلمين والكفَّار، والثَّغور في الاصطلاح العسكري عند المسلمين هي المدن الحصينة الَّي أُنشئت على حدود الدَّولة الإسلاميَّة، لاستعالها في صدِّ العدوِّ، أو لتكون منطلقاً للإغارة عليه داخل أراضيه. والثُّغور في العادة تكون في التُّخوم البرِّيَّة، الَّتي المُول تفصل دار الإسلام عن دار الحرب، أو بعبارة أخرى: الَّتي تفصل ما بين المدُول الإسلاميَّة والدُّول الأجنبيَّة ، وذلك في الجهات المتقابلة بين هذي وتلك على الأرض

ريي بسه. (۱۰) معجم البلدان : ۲۵۶/۱

<sup>(</sup>۱۱) معجم البلدان : ۳۰۱/٤

<sup>(</sup>۱۲) معجم البلدان : ٩٤/٥

<sup>(</sup>١٣) أغمات على بُعد خسة وثلاثين كيلومتراً ، جنوب شرقي مَرَّاكُش .

<sup>(</sup>١٤) « الفكر العربي = العددين : ٢٩ و ٣٠ ، مسألة المدنيَّة والمدنيَّة العربيَّة ، مقالة : المدنيَّة في الإسلام للشّيخ طه الولي ، العدد ٢٩ ، ص ١٠٨ وما بعدها .

وأرجع المؤرِّخون تاريخ إنشاء التُّغور في الإسلام إلى زمن خلافة عمر بن الخطَّـاب رضي الله عنه (۱۵)، وقد أنشأها في تخوم الدَّولة الإسلاميَّة قُبَالة بلاد الرُّوم .

ونظّمت « الدّوريّات » منذ أيّام معاوية بن أبي سفيان ، تارة خلال فصل الصّيف ، ولذلك الشّتاء ، ولذلك اشتهرت باسم « الصّوائف » ، وتارة خلال فصل الشّتاء ، ولذلك اشتهرت باسم « الشّواتي » ، وهذه التُّغور سُمّيت :

الشَّغور الرَّوميَّة : وهي المدن العسكريَّة الَّتي أنشاها العرب المسلمون على امتداد حدود الدَّولة الإسلاميَّة بمواجهة أرض الرَّوم « الإمبراطوريَّة البيزنطيَّة » ، وهي قسان :

اً ـ الثُّغور الشَّاميَّة: كثغر طَرَسُوس الَّذي بني أيَّام المهدي العبَّاسي ، وآذنة « أضَنَـة » ، والمصيصة « ميسيس » على نهر جيحـان ، والقرنـة السَّوداء في جبـال طوروس ، والهارونيَّة نسبة إلى هارون الرَّشيد .

٢ - الثُّغور الْجَزَريَّة : كمرعش ، والحديث ، وسَمِيساط ، وملاطية « مَلَطيَّة » .

والثُّغور الهنديّة: الّتي أُقيت بمواجهة بلاد الهند ، ومنها : جَنْزَة « كَنْجَة » ، وهو ثغر بين شروان وأذربيجان في بلاد الرّان ، وأسفيجاب ، وطِرَاز ، ونزاوة .

ومثال هذه الثَّغور طَرَسوس ، الَّذي يُعَدُّ مثالاً كاملاً عن هذه الثَّغور ، بالنَّسبة لكانته العسكريَّة ، أو بالنِّسبة لنوعيَّة الجنود الَّذين كانوا مشاغرين (١٦) فيه ، قال ابن حوقل (١٧): « فأمَّا مدينة طرَسوس ، فكانت المدينة المشهورة المُسْتَغْني بشهرتها عن تحديدها ، كبيرة ، استحدثها المأمون بن الرَّشيد ومدَّنها \_ أي جعلها مدينة \_ وجعل

<sup>(</sup>١٥) الطُّبري ١٦٥/٢ ، وفتوح البلدان للبلاذري ص ١٧٠

<sup>(</sup>١٦) مثاغرون : مقيمون في الثُّغور .

<sup>(</sup>١٧) كتاب صورة الأرض ، لأبي القاسم بن حوقل ، دار مكتبة الحياة ، بيروت ، ص ١٦٨

عليها سورين من حجارة ، وكانت تشتمل من الخيل والرِّجال والعدَّة والعتاد والكراع (١٨) والسَّلاح والعبارة ، والخصب والغلاَّت والأموال والسَّعة في جميع الأحوال على حال لم يتصل بمثله ثغر من ثغور المسلمين ، لكافر ولا مسلم ، إلى عزِّ تام ، ونصر عام على جميع من وليها من رجال الإسلام ، فا غزا في برأو بحر إلاَّ وصحبه من الظَّفر والنَّصر والغنائم بالقسر والقهر ما ينطق الإخبار بتصديقه ، والآثار بتحقيقه ، وكان بينها وبين وحد الرُّوم جبال منيعة متشعّبة من اللُّكام (١١) كالحاجز بين العملين ، ورأيت غير عاقل ميئز ، وسيد حصيف مبرِّز ، يشار إليه بالدّراية والفهم واليقظة والعلم والفطنة والسيّاسة والرّياسة ، يذكر أنَّه كان بها مائة ألف فارس .. وذلك عن قريب عهد من الأيّام ألّي وكرمان وفارس وخوزستان والرّي وأصبهان وجميع الجبال ، وطبرستان والجزيرة ، أوربيجان والعراق والحجاز والين والشأمات (٢٠٠٠)، ومصر والمغرب ، إلاَّ وبها لأهلها وأوربيجان والعراق والحجاز والين والشأمات (٢٠٠٠)، ومصر والمغرب ، إلاَّ وبها لأهلها وترد عليها الجرايات والصّلات ، وتُدرَّ عليهم الأنزال والحملان العظيمة الجسيمة ، إلى متطوّعو السَّلاطين يتكلَّفونه ، وأرباب النّعم يعانونه وينفّذونه ، ويتحاضُون عليه ما كان متطوّعو السَّلاطين يتكلَّفونه ، وأرباب النّعم يعانونه وينفّذونه ، ويتحاضُون عليه ما ماكان متطوّعو السَّلاطين يتكلَّفونه ، وأرباب النّعم يعانونه وينفّذونه ، ويتحاضُون عليه ما كان متطوّعو السَّلاطين يتكلَّفونه ، وأرباب النّعم يعانونه وينفّذونه ، ويتحاضُون عليه ما كان متطوّعو السَّلاطين يتكلَّفونه ، وأرباب النّعم يعانونه وينفّذونه ، ويتحاضُون عليها أوقاف من ٥٠

<sup>(</sup>١٨) الكُرَاعُ: البقر والغنم « اللَّسان : كرع » .

<sup>(</sup>١٩) اللُّكَّام: الجبل المشرف على أنطاكية والمصيصة وطرسوس وتلك التُّغور ، « معجم البلدان ٢٢/٥ » .

<sup>(</sup>٢٠) الشَّامات : في معجم البلدان : وهي الشَّام ( ٣١١/٣ ) ، وفي كتاب الرَّوض المعطار في خبر الأقطار ، ص ٣٣٥ : « والشَّام بلاد كثيرة وكور عظية وبمالك ، وقسَّمت الأوائل الشَّام خسة أقسام : الأوَّل فلسطين وفيها غزَّة والرَّملة ، والشَّام الثَّانية مدينتها العظمى طبرية والغور واليرموك ، والتَّالثة الغوطة ومدينتها العظمى دمشق ، ومن سواحلها طرابلس الشَّام ، والرَّابعة أرض حمص وقنسرين ومدينتها العظمى حلب وساحلها أنطاكية ، والشَّام الم لجيع ذلك من البلاد والكور ، وأول طول الشَّام من ملطية إلى رفح ، ولم يذكر الكتاب الشَّام الخامسة ؟!

ضياع ذوات أكرة (٢١) وزرَّاع وغلاَّت ، أو مسقف من فنادق ودور وحَمَّامات وخانات « هذا ، إلى مشاطرة من الوصايا بالعين الكثير والوَرق (٢٢) والكراع الغزير .. » .

الرّباطات: وهي المدن الّتي يرابط فيها المسلمون للجهاد ، وللمتفاع عن الوطن ، وحماية المدّعوة الإسلاميّة في دار الإسلام ، دون أي طمع مادّي في الأجر ، أو الحصول على المراتب ، كما هو شأن الجنود المحترفين .

وتقع الرِّباطات على الأغلب على السَّواحل البحريَّة ، وذلك بخلاف الثَّغور الَّتي تقع في التَّخوم البرِّيَّة ، وعلى هذا فالرِّباطات هي المدن العسكريَّة المشحونة بالمتطوِّعين من المجاهدين ، الَّذين كانوا يتناوبون على مراقبة تحرُّكات العدو في البحر (٢٣)، جماعة بعد جماعة ، والمتطوِّعون الَّذين يلازمون الرِّباطات يدعون « المرابطين » .

ا وكان على شواطئ البحر المتوسّط من زاويته الشَّماليَّة الشَّرقيَّة « أي من مدينة الإسكندرون » ، والجنوبيَّة ، حتَّى شاطئ بحر الظَّلمات ■ الأطلسي » ، ألف رباط ، وذلك بعدًل رباط كل ستَّة كيلومترات (٢٤٠).

وفي ما وراء النَّهر \_ كا يقول الإصْطَخْري \_ ألف رباط ، وذكر المقدسي في « أحسن التَّقاسي » رقماً أكبر .

العَوَاصِمُ: حدَّد الجغرافيُّون المسلمون معنى « العاصمة » بقولهم: « إنَّها مدينة ذات عدد كبير من السُّكَّان ، لها محاكم قضائيَّة ، وحاكم مقيم فيها ، وتتَّصف أيضاً بقدرتها على الإنفاق على الخدمات العامَّة من إيراداتها الخاصَّة ، وهي مركز السَّلطة للمنطقة الحيطة

إلا كُرّة جمع أكّار، والأكّار: الْحُرّاث، « اللّسان: أكر».

<sup>(</sup>٢٢) الورق: الدّراهم المضروبة ، والورق: الفضّة ، « اللّسان: ورق » .

<sup>(</sup>٢٣) وفي حال مجيء عدو، كانت هناك طرق للتَّفاهم ونقل الخبر فيا بين هذه الرّباطات ، منها إيقاد النّيران ، والدّخان ..

<sup>(</sup>٢٤) الحياة العسكريَّة عند العرب ، د . إحسان الهندي ، طبع وزارة الثَّقافة بدمشق سنة ١٩٦٤ ، ص ٢٢٤

بها ، وفي بعض الحالات عرَّفها العرب بأنَّها الحاضرة ( Metropolis ) ، الَّتي يقيم فيها كبار الرُّؤساء ، حيث يوجد مقرَّ الأقسام الإداريَّة ، ويتسلَّم الحكَّام الإقلييُّون أوراق اعتادهم ، فتسمَّى المنطقة بما فيها من مدن صغيرة باسم المدينة الكبيرة ، مثل دمشق ، والقيروان ، وشيراز (٢٥).

أمًّا العواصم اصطلاحاً ، فهي نظام أوجده الخليفة العبّاسي هارون الرَّشيد ، قال ° ابن الأثير في حوادث سنة ١٧٠ هـ : « وفيها عزل الرَّشيد التُّغور كلَّها عن الجزيرة وقنسرين ، وجعلها حيِّزاً واحداً ، وسُمِّيت بالعواصم » (٢٦) ، وأنشأ لهذه العواصم إدارة مستقلّة ، وجعلها تابعة للجيش مباشرة ، تحت اسم : « إقليم العواصم والشُّغور » ، واختار الرَّشيد لهذه المدن الثُّغور اسم « العواصم » ، لأنَّها تعصم أرض المسلمين من عدوان البيزنطيّين عليها .

ويقول ياقوت الْحَمَوي في معجم البلدان ١٦٥/٤: «العواصم: حصون موانع، وولاية تحيط بها بين حلب وأنطاكية، وقصبتها أنطاكية، وكان قد بناها قوم واعتصوا بها من الأعداء، وأكثرها في الجبال فسيّبت بذلك، وربّها دخل في هذا ثغور المصيصة وطَرَسوس وتلك النّواحي وزعم بعضهم أنّ حلب ليست منها وبعضهم يزعم أنّها منها ودليل من قال إنّها ليست منها أنّهم اتّفقوا على أنّها من أعمال قنسرين، وهم ١٥ يقولون وقيسرين والعواص، والشّيء لا يعطف على نفسه، وهو دليل حسن ولم تزل قنسرين وكورها مضومة إلى حمص حتّى كان زمان يزيد بن معاوية فجعل قنسرين وأنطاكية ومنبج وذواتها جنداً ، فلمّا استخلف الرّشيد أفرد قنسرين بكورها، فصيّرها جنداً وأفرد منبج وذلوك ورعبان وقورس وأنطاكية وتيزين وما بين ذلك من الحصون و فسمّاها العواص، لأنّ المسلمين كانوا يعتصون بها فتعصهم وتمنعهم من وتمنعهم وتمنعهم من وتمنعهم من وتمنعهم من وتمنعهم من وتمنعهم من وتمنعهم وتمنعهم من وتمنعهم من وتمنعهم من وتمنية وتمنية وتمنية وتمنية وتمنية وتمنية وتمنعهم وتمنعهم وتمنعهم من وتمنعهم وتمنعهم وتمنعهم وتمنية وت

<sup>(</sup>٢٥) الجغرافية العربيَّة في القرنين التَّاسع والعاشر الميلاديين ، تَأْليف ضياء الدِّين علوي ، طبع الكويت ١٩٨٠ ، ص ١٧٢

<sup>(</sup>٢٦) الكامل في التَّاريخ : ٨٣/٥

العدوِّ إذا انصرفوا من غزوهم وخرجوا من النَّغر ، وجعل مدينة العواصم منبج المُواسكنها عبد اللك بن صالح بن علي بن عبد الله بن عبّاس في سنة ١٧٣ ، فبنى فيها أبنية مشهورة .. » .

العَسْكَرُ: اصطلاحاً: مجتع الجيش، ومن هذا المعنى سُمِّي المكان المخصَّص لإقامة الجند « عسكر »، ولقد أنشأ العرب المسلمون العديد من المدن الَّتِي عرفت باسم « العسكر »، وقد أحصاها ياقوت الحموي في معجمه: ١٢٢/٤، وهي : عسكر الرَّملة في فلسطين ، وعسكر الزَّيتون في فلسطين أيضاً قرب نابلس » وعسكر سامُرَّاء ، وهي المدينة الَّتِي أنشأها المعتصم بالله العبَّاسي ، وجمع فيها جنده من الأتراك . وعسكر القريتين بين حمص وتصدم ، وعسكر مصر « وهي الحلَّة » ، وعسكر مكرم في خوزستان » وعسكر المهدي بن أبي جعفر المنصور ، وهي الرَّصافة في الجانب الشَّرقي من خورستان » وعسكر نيسابور في خراسان .

#### ☆ ☆ ☆

### المساجد:

وهي أهم مكان تتمثّل فيه العبارة الإسلاميّة والفن الإسلامي معاً ، ولقد كانت المساجد الأولى من البساطة بمكان ، من حيث البناء والمظهر ، ثمَّ أخذ المسلمون يعتنون بها ، فيوسّعون مساحتها ويبنونها بالحجارة والأعمدة ، ويزيّنونها ، لتلائم ما وصلوا إليه من عزّة وقوّة وسعة (٢٧).

أوَّل مسجد في الإسلام « مسجد قَبَاء » ، الَّذي بناه رسول الله عَلَيْكُمْ من الآجر والحجارة عام الهجرة ، ويرتكز سقف المصنوع من الجريد والأغصان على جنوع النَّخل ، وهو أوَّل غوذج للمساجد الإسلاميَّة .

<sup>(</sup>٢٧) انظر للتَّوسُّع في هذا البحث: تاريخ الفن عند العرب والمسلمين، أنور الرِّفاعي، والفن العربي الإسلامي في بداية تكوِّنِه، د. عفيف بهنسي.

# وأهمُّ المساجد الَّتي بُنيت في العصور الإسلاميَّة:

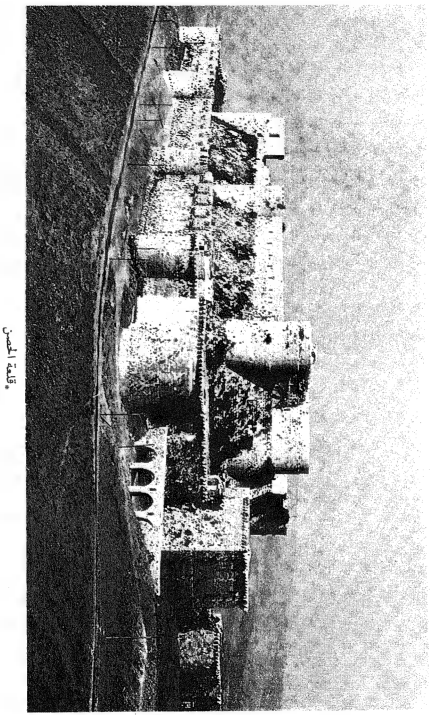
مسجد الرَّسول عَنِيْ في المدينة المنوَّرة: بناه رسول الله عَنِيْ عند وصوله المدينة المنوَّرة مهاجراً، وجدَّد بناءه عمر وعثان، ثمَّ أعاد إنشاءه الوليد بن عبد الملك بإشراف عمر بن عبد العزيز، فأتمَّ بناءه سنة ٩١ هـ = ٧١٠ م. ومسجد قبَّة الصَّخرة: بناه عبد الملك بن مروان تخليداً لمذكرى الإسراء وخشية أن تعظم في قلوب المسلمين الكنائس السَّامقة، وأن يبهرهم مظهرها، فبنى عبد الملك على الصَّخرة قبَّة مشرقة متلائئة ويروي المقدسي أنَّه لم يَرَ في الإسلام، ولا سمع في الشَّرق مثلها (٢١)، فأكَد عبد الملك انتصار الإسلام، الذي ثبَّت أقدامه في مدينة القدس وياقامة بناء إسلامي بارز ظاهر (٢٩)، وعلى ذات الهضبة التي بنيت عليها قبَّة الصَّخرة، يقوم المسجد بارز ظاهر (٢٩)، وعلى ذات الهضبة التي بنيت عليها قبَّة الصَّخرة، يقوم المسجد مركزي عريض، تحدَّه أقواس ترتكز على أعمدة، وعلى جانبيه جناحان أضيق، مركزي عريض، تحدَّه أقواس ترتكز على أعمدة، وعلى جانبيه جناحان أضيق، أضيفت إليه عدَّة أجنحة على طرفيه.

المسجد الأُموي بدمشق: من أكبر مساجد العالم الإسلامي ، بناه الوليد بن عبد الملك مابين سنتي : ٨٨ ـ ٩٦ هـ = ٧٠٧ ـ ٧١٤ م ، مكان معبد وثني قديم للإله جوبيتر ، وزُيِّنت جدرانه بالرَّخام والفسيفساء الملوَّنة والمذهَّبة ، وفرشت أرضه ١٥ بالمرمر ، ويشبهه في التَّخطيط ، المسجد الأُموي في حلب ، الَّذي بدأ بناءه الوليد ، وانتهى في عهد أخيه سليان .

جامع القيروان: « جامع سيدي عقبة ، بناه عقبة بن نافع ، عندما خطّ مدينة القيروان سنة ٥٠ هـ = ٦٧٠ م ، ثمّ هُدِم وأُعيد بناؤه سنة ٧٦ هـ ، وزيد في مساحته

<sup>(</sup>٨٨) أحسن التّقاسيم في معرفة الأقاليم ، ص ١٥٩ ، ١٧٠ ، ليدن ط ٢ سنة ١٩٠٦ م .

<sup>(</sup>٢٩) وهو بناء مثَّن تعلوه قبَّة ، فكأنَّه معرض مخصّص لعرض تحفة ثمينة ، مع الحفاظ عليها ، ولهذا روعي أن تكون فخامته وعظمته بقدر قيمة هذا الكنز الّذي يضمُّ بين أجنحته ، وهل هناك بعد الكعبة والرّوضة الشريفة كنز أكثر قدسيَّة من القبّلة الأولى ؟



-07. -

بأمر هشام بن عبد الملك سنة ١٠٥ هـ ، ومئذنته متيّزة ، فهي تتكوّن من ثلاثة أبراج مربّعة متعاقبة ، تعلوها قبّة صغيرة ، وهي من أجمل المآذن الإسلاميّة .

جامع الزَّيتونة: وهو « رباط فيه جامع » ، وجامعة علميَّة إسلاميَّة تـدرس فيـه كلُّ العلوم ، وحولـه سـوق للـورَّاقين ، وآخر للمجلَّدين كا يـذكر ابن خلدون ، وفيـه مكتبة عظيمة ، وتجتع في هذا المسجد الأنماط والمذارس المعاريَّة الإسلاميَّة ، فيـه الفن ه المغربي من إفريقي وأندلسي ومَرَّاكُشي ، وفيـه الفن الفاطمي والعربي والتَّركي ، بسبب الإضافات والتَّرميات الَّي طرأت عليه .

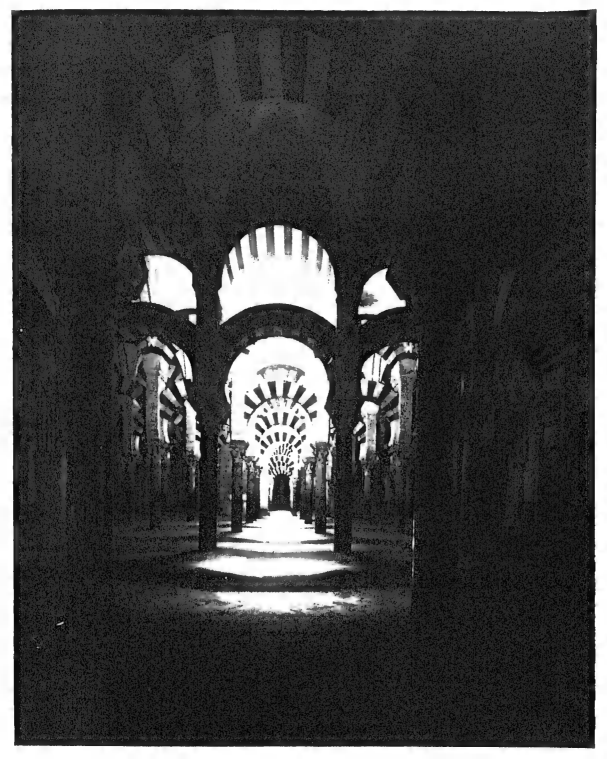
مسجد قُرُطُبَة ، بناه عبد الرَّحن الدَّاخل سنة ٧٨٦ هـ ، ليضاهي مساجد الشَّرق سعة وعمراناً وعظمة ، بناه على مثال المسجد النَّبوي ، الَّذي بناه الوليد بن عبد الملك في المدينة المنوِّرة ، حُوِّل هذا المسجد سنة ١٢٣٦ م إلى كاتدرائيَّة باسم « لاموثكيتا » .

مسجد سامرًاء : بني من الآجر ، ويشتهر بمئذنته الحلزونيَّة الباقية حتَّى اليوم .

جامع ابن طولون: بناه أحمد بن طولون على مثال مسجد سامرًا على مابين سنتي ٢٦٣ ـ ٢٦٥ هـ ، فبنى فيه مئذنة حلزونيّة « مُلُويّة » ، واتّخذه إلى جانب الصّلاة مدرسة دينيّة ، وداراً للحكومة ، تعقد فيه الحاكم ، ووضع فيه خزانة ملأى بالأدوية ، وعيّن له طبيباً ، فكان عثابة طبيب إسعاف إلى جانبه صيدلية إسعاف .

الجامع الأزهر: بناه جوهر الصِّقِلِّي سنة ٣٦١ هـ = ٩٧٢ م باسم الخليفة الفاطمي المعز لدين الله ، وأدخل عليه العزيز بالله بعض الإصلاحات ، ثمَّ جدَّد الحاكم بأمر الله مئذنته سنة ٤٠٠ هـ = ١٠٠٩ م ، وأدخل المستنصر عليه بعض الإصلاحات أيضاً . وجُدّدت عارته في عهد الماليك على يد الظَّاهر بيبرس ، وأضاف إليه العثمانيُّون أبنية جديدة .

و يُعَدُّ العصر المملوكي في بلاد الشَّام ومصر عصراً ذهبيًّا لتاريخ العمارة الإسلاميَّة ،



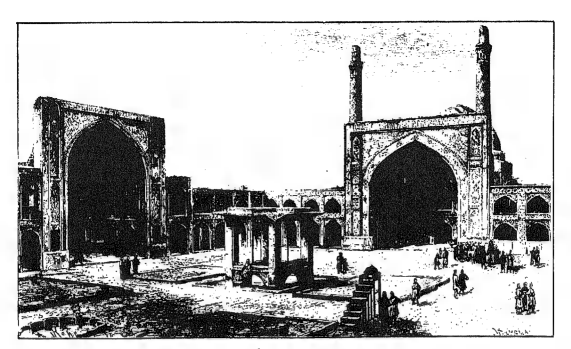
مسجد قرطبة \_ ٥٦٢ \_

لقد تنوَّعت العائر من مساجد ومدارس وأضرحة وحمَّامات وأسبلة وخانات .. مع إتقان وأناقة وخصوصاً في الواجهات والمنارات والقباب ، وفي الزَّخارف الجصَّيَّة والرُّخاميَّة ، حتى المنبر ، تحوَّل من الجصِّ والخشب في العصر الفاطمي ، إلى رخام أصبح الخامة الأساسيَّة في البناء والزّخرفة ، مع أشغال النجارة الدَّقيقة ، وأعمال الخِراطة والتطعيم بالصَّدف والعاج والأبنوس التي غطَّت المنابر والأبواب والشَّبابيك ، وظهرت السُّقوف معوَّهة بالذَّهب بدرجة رفيعة من الإتقان والتَّأنق والجمال . ومن مساجد هذه الفترة :

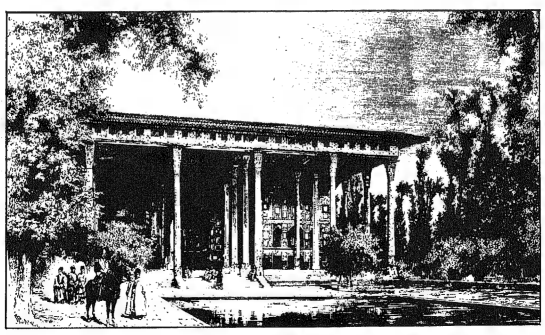
مسجد النظّاهر بيبرس في القاهرة ، تمّ بناؤه سنة ١٦٧ هـ = ١٢٦٩ م ، ومسجد السّلطان حسن ، تمّ المنصور قلاوون ، الّذي شيّده سنة ٧٧٥ هـ = ١٣٣٤ م ، ومسجد السّلطان حسن ، تمّ بناؤه سنة ٧٦٤ هـ = ١٣٦٧ م « ويعد أجل العائر المملوكيّة في مصر وبلاد الشّام ، وأجل ما في هذا المسجد قبو إيوانه الشّرقي ، الّذي يعد من معجزات البناء في الفنّ ١٠ الإسلامي ، إذ تبلغ فتحته ١٩,٢٠ متراً ، يحيط به من الدّاخل إفريز جصّي مكتوب فيه بالخطّ الكوفي آيات من سورة الفتح ، وهو طراز من الكتابة لا نظير له ، وجدران هذا الإيوان مستورة بالرَّخام ، وعقد الإيوان بني بالآجر ما عدا بدايته فإنّها بالحجر ، وفي هذا الإيوان دكّة من الرُّخام الدَّقيق الصَّنع ، وارتفاع قبَّته الكُلِّي نحو خمسين متراً ، وهي مؤزّرة بالرُّخام الفاخر ، وبها طراز خشبي منقوش ومذهب ، وكانت القبَّة من ١٥ الخشب ، ومعلّفة بالرَّصاص ، وغطاؤها الحالي جديد الصّنع . ويتاز هذا الجامع بنسبه الضّخمة وإيواناته العالية ، ومدخله الضّخم الغني بالزّخارف ، ومئذنتيه العاليتين ، وجدرانه الضّخمة م الم فيها من تجاويف عهوديّة تزيد من ارتفاع البناء ، و ( الكورنيش ) وجدرانه الضّخمة ، الم فيها من تجاويف عهوديّة تزيد من ارتفاع البناء ، و ( الكورنيش ) الفاخر الذي يعلو الجدران فيتوّجها ويزيد من وحدة البناء كله .. (٢٠٠).

أمَّا العصر السَّلجوقي في العراق وإيران وآسية الصَّغرى وبلاد الشَّام، فقد تميَّزت ٢٠ مساجده بالضَّخامة، والمظهر القوي ، متأثِّرة بأساليب معاريَّة هنديَّة أتى بها محمود

<sup>(</sup>٣٠) تاريخ الفن ، ص ٨٠ و ٨١

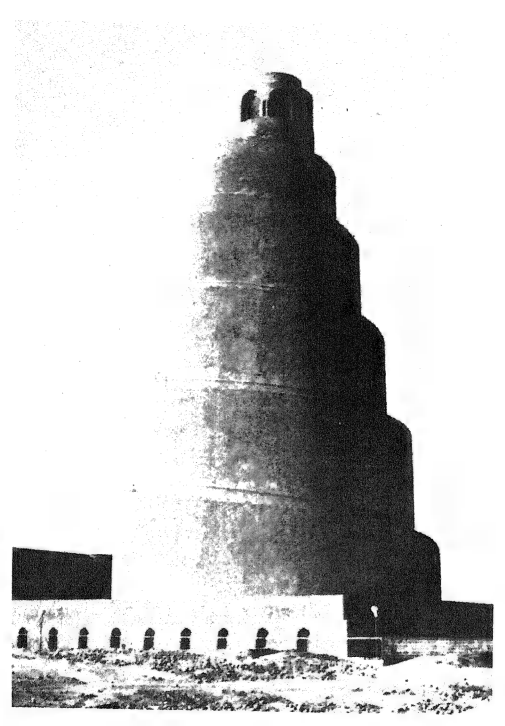


\* المسجد الكبير في أصفهان



\* قصر الأربعين عموداً ( جهلستون ) ( أصفهان ) نموذج ( صفوي )

nverted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)



\*مئذنة الملوية بسامَّرًاء \_ ٥٦٥ \_

الغزنوي و ويمثّلها: المدرسة المستنصريّة ، الَّتي هي مسجد غلب عليه اسم المدرسة ، ومسجد الجمعة في مدينة أصفهان ، الَّذي بُني في عهد السُّلطان السلجوقي أبي الفتح ملكشاه .

ومن مساجد العصر المغولي في إيران ، والمتأثّرة بالأساليب الفنيَّة الصِّينيَّة ، مسجد فرامين الَّذي بُني سنة ٧٢٢ هـ = ١٣٢٢ م ، والمسجد الجامع بمدينة يزد ، وجامع جوهر شاد بمدينة مشهد .

وفي عصر تيمورلنك وما بعده ، شاع بناء المساجد الّتي تعلوها قبّة ضخمة ، يؤدّي اليها مدخلٌ عال يلفت النّظر بعظمته وفخامته ، مثل مسجد كليان في بخارى ، بما فيه من إيوان ضخم في الجبهة ، ومئذنة أسطوانيّة تبعث الرّهبة في النّفوس ، وأبدع مساجد هذه الفترة الجامع الأزرق في تبريز ، وفسيفساء هذا المسجد الخزفيّة ، غاية في الإبداع وإلجال .

وأشهر مساجد العصر الصَّفوي ، جامع الشَّيخ صفي الدِّين وضريحه في مدينة إربيل ، ويُعَدُّ مسجد الشَّاه في أصفهان ، التَّحفة المعاريَّة الثَّانية للصَّفويِّين . وجميع الساجد والأضرحة الصَّفويَّة محلاَّة بالفسيفساء الخزفيَّة ذات الألوان الجميلة ، ورسوم الزُّهور ، والفروع النَّباتيَّة البديعة .

وامتازت مساجد الهند بمداخلها الكبيرة الفخمة ، ومناراتها العالية ، وقبابها البصليَّة .

واعتد العثمانيّون الطّراز السلجوقي في أوَّل عهدهم ، ثمَّ تأثَّروا بالأُسلوب البيزنطي بعد فتح القسطنطينيّة ، وأوَّل مسجد تأثَّرت هندسته به مسجد محمَّد الفاتح الَّذي بَني سنة ٨٧٣ هـ = ١٤٦٩ م . وبني المهندس التَّري المسلم سِنان باشا أربع منشآت في جامع السُّلمانيَّة ، فنسج الهندسون العثمانيُّون على منواله ، وأشهر المساجد العثمانيَّة : مسجد السَّلمانيَّة في أدرنة ، وجامع السَّلطان أحمد في إسطنبول ، وجامع سنان باشا ، وجامع السَّلطان أحمد في إسطنبول ، وجامع سنان باشا ، وجامع

by Tiff Combine ~ (no stamps are applied by registered version)

السَّرويشيَّة في دمشق ، وجامع العادليَّة ، وجامع الخسرويَّة في حلب ، ومسجد محمد على بالقلعة في القاهرة .

وتُلْحَق " الزَّوايا » القامة في شالي إفريقية بالمساجد ، لأنَّها تضمُّ مسجداً ، وحجرات للدَّروايش ، وغرفاً للطُّلاَّب ، ومطاع لِلْحُجَّاج والطُّلاَّب والمحتاجين ، وقاعات للدِّراسة ، وتلحق بها مساحات من الحدائق والبساتين ، ومثلها في بلاد الشَّام ، التَّكيَّة السُّليانيَّة في دمشق





\*إسطنبول

### القُصُور ا

بعد الفتوح الَّتي حرَّر بها العرب المسلمون بلاد الشَّام والعراق وشالي إفريقية ، بدأ بعضهم عيل إلى حياة التَّرف والنَّعم ، فظهر في الحجاز في عصر الرَّاشدين قصور شُيِّدت من طبقتين أو ثلاث (٢١) .

وبنى معاوية بن أبي سفيان أوّل قصر أُموي في بلاد الشّام " ويُسمّى " قصر الخضراء " ، وسُمّي بعدها " دار الإمارة " ، لأنّ الخلفاء الأمويّين توارثوه من بعده ، ويذكر ابن عساكر ١٣٨/٢ : " أن الخضراء الّتي فيها قصر معاوية من بناء أهل الجاهليّة ، من بناء قد بنوه " ، ولعلّ معاوية رمّمه وأضاف إليه ثمّ سكنه منذ ولايته على الشّام " والتهمت النّار هذا القصر أواخر عهد الفاطميّين ، كا يروي ابن كثير (٢٣) " " ألقيت نار بدار الْمُلْك " وهي الخضراء المتاخمة للجامع - الأموي - من جهة القبلة فاحترقت " (٢٣) ، " وبادت الخضراء وصارت كوماً من تراب ، بعدما كانت في غاية الإحكام والاتقان " وطيب الفناء ، ونزهة المجلس ، وحسن المنظر " ، وبقيت المنطقة اليّ كان فيها القصر تحمل اسم الخضراء " وأقيم على جزء منها عام ١٧٤٩ م " قصر العظم " ، الّذي ما زال حتّى الآن مستعملاً كمتحف للتّقاليد الشّعبيّة .

الشَّخصيَّة الفنيَّة في بلاد الشَّام ، وخصوصاً في الزَّخارف المؤلَّفة من أشكال الحيوان الشَّخصيَّة الفنيَّة في بلاد الشَّام ، وخصوصاً في الزَّخارف المؤلَّفة من أشكال الحيوان والطُّيور ، والأشكال الآدميَّة ، صيغت وسط تفريعات من أغصان الكرمة .

أمًّا « قُصَير عَمْرة " ، الَّذي اكتشف عام ١٨٩٨ م العالم « موزيل Muzil » ،

<sup>(</sup>٣١) انظر: تاريخ الفن عند العرب والمسلمين ، للأستاذ أنور الرّفاعي ، دار الفكر ، ط ٢ ، سنة ١٩٧٧ م ، والفنّ الإسلامي والفنّ الإسلامي المسلمين ، دار الفكر ، ١٩٨٣ م ، والفنّ الإسلامي للمارسيه ، ترجمة د . عفيف بهنسي .

<sup>(</sup>٣٢) البداية والنّهاية ١٢/٧٩

<sup>(</sup>٣٣) البداية والنَّهاية ٩٢/١٢

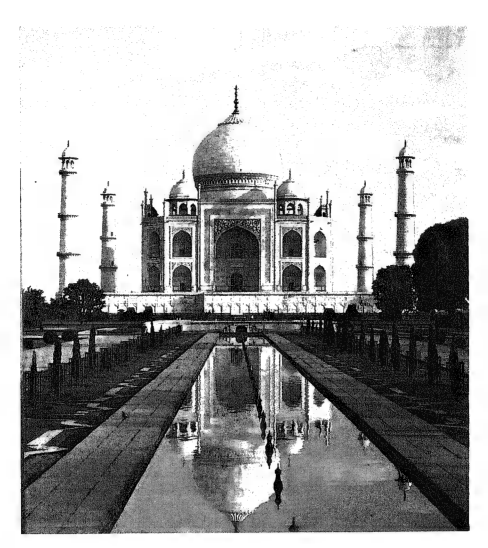
وتكاد الصُّور الجدرانيَّة تغطِّي جميع جدرانه ، فقد بناه الوليد بن عبد الملك في الأردن ، وبنى « قصر المنية » قرب بحيرة النَّاصرة في فلسطين ، و « قصر أسيس » في جنوب شرقي دمشق .

وفي عام ١٩٧٠ م، أعلن الأثري « بن دوف » ، مساعد الأثري = مازار » ، عن اكتشاف ثلاثة قصور أمويَّة في حيِّ المغاربة في القدس ، وذلك خلال الحفريَّات الَّتي ه بدأها « مازار » سنة ١٩٦٨ م ، لتوسيع حائط المبكى ، والكشف عن هيكل سليان ، ويقول « بن دوف = : « إنَّ هذه القصور طبق الأصل لما وُجد في قصور الأردن وفلسطين » ، وأعلن = مازار » في تقريره ، أنَّ الجدار الجنوبي للأقصى الَّذي يقوم فوق الصَّخر الطبيعي شرقاً وغرباً هو بناء إسلامي (٢٤) .

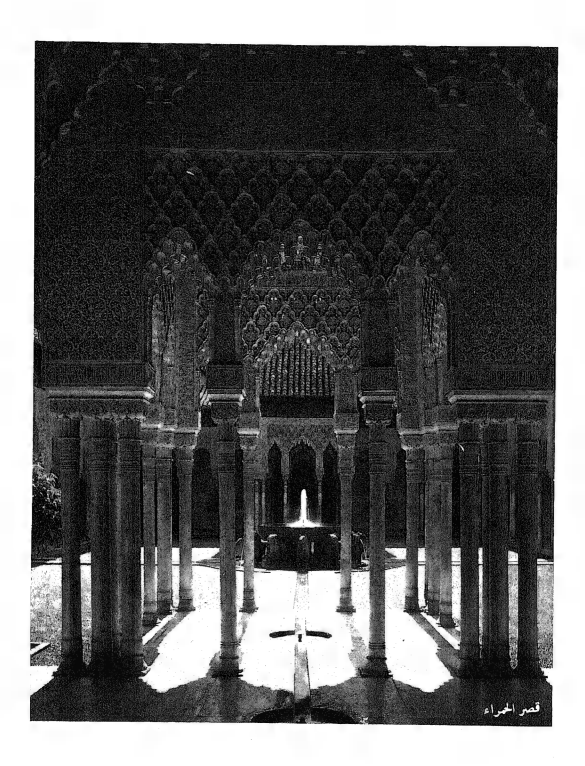


«قصير عَمْرة

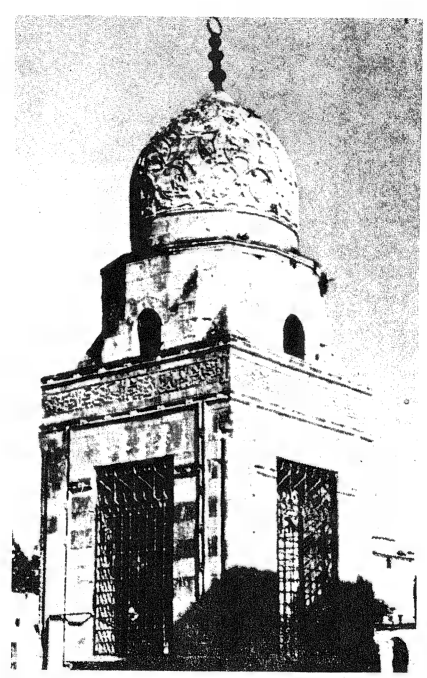
<sup>(</sup>٣٤) انظر الفن العربي الإسلامي في بدأية تكوُّنه ، ص ١٠١



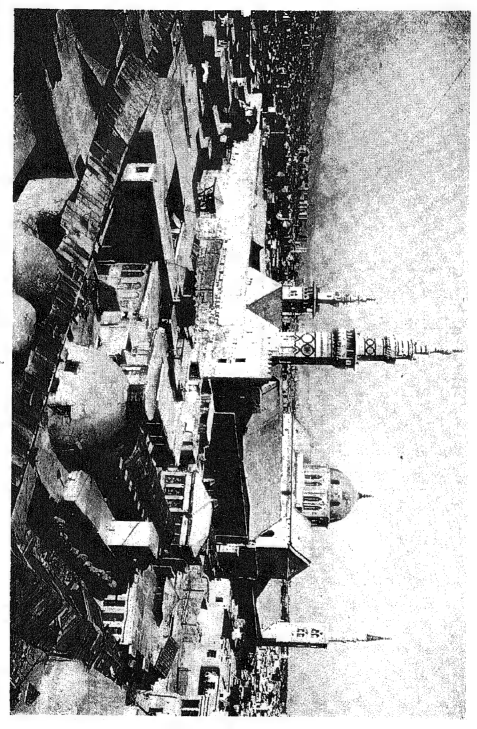
«تاج محل ، تحفة فنيّة خالدة



nverted by Tiff Combine - (no stamps are applied 🔭 g 📗 🕒 💮



«نموذج البناء المملوكي



والمسجد الأموي بدمشق

وبنى هشام بن عبد الملك «قصر الرُّصافة » جنبوبي الرَّقة ، و «قصر الحير الغربي » الَّذي أُعيد إنشاء واجهته في متحف دمشق ، و «قصر الحير الشَّرقي » على بُعد مائة وخمسة كيلومترات شمال شرقي تدمر ، وعلى مسافة ستِّين كيلومتراً جنوبي الرَّقة .

ومن القصور الأُمويَّة: قصر عنجر في البقاع، وقصر الحرانة الَّذي أُنشئ في بادية الأُردن لأغراض دفاعيَّة، وقصر الموقر في الأُردن، وقصر الحلاَّبات شالي قصر الموقر، وقصر الطُّوبة أو التَّوبة ، أقصى جنوب بادية الأَّردن، وقصر مروان بن محمد في حرَّان.

« وتقوم القصور الأمويّة وفق مخطّط متشابه ، وشكل معاري موحّد ، يقوم على مبدأ السُّور الحيط ، والصَّحن الدَّاخلي الَّذي تشرف عليه أروقة تعقبها غرف في طابق مبدأ السُّور الحيط ، والصَّحن الدَّارجي طابعاً حصيناً بعيداً عن الفتحات والزَّخارف ، ومع ذلك فإنَّ الأبراج لم تكن ضروريَّة لوظيفة الدِّفاع والتَّحصين ، إذ إن البادية كانت آمنة دائماً ، بل إنَّ سكَّانها كانوا موالين وأنصاراً للأمويِّين الَّذين ما زالوا يحنُّون للحياة البدويَّة . ومن المكن أن تكون الأبراج لتدعيم الأسوار من جهة ، ولإظهار البناء بظهر المنعة والقوة » (٢٥) .

أمَّا قصور العبّاسيّين فقد شملت دوراً واسعة • وقباباً وأروقة ، وبساتين ومسطّحات مظلّلة بالأشجار ، ومنها : «قصر النّهب » الّذي بناه أبو جعفر المنصور في وسط بغداد • و «قصر الْخُلْد » الّذي بناه على شاطئ دجلة الغربي ، وبنى الرّشيد على دجلة قصراً تأنّق في تجميله وزينته ، وبنى الواثق في مدينة سامرًاء عدّة قصور منها • قصر الهاروني » .

٢٠ كا بني البرامكة \_ قبل نكبتهم سنة ١٨٧ هـ \_ قصوراً وتأنّقوا في تجميلها .

ولم تكن قصور الأُمويِّين بالأندلس أقل روعة وبهاء من قصور العبَّاسيِّين في الرجع السَّابق ، ص ٩٥

الشّرق ، فقد اشتهرت قرطبة وغيرها من مدن الأندلس بقصورها الفخمة . فقد بنى النّاصر قصره في مدينة الزَّهراء مقتدياً بجده الأمير محمد ، وأبيه عبد الرَّحن الأوسط ، وجدّه الحكم ، الّذين شيّدوا قصوراً فخمة ، منها : الجلس الزَّاهر ، والبهو الكامل ، والقصر المنيف ، وبنى النَّاصر إلى جانب المجلس الزَّاهر قصراً عظياً سمّاه « دار الرَّوْضة » .

و القصر الحمراء » شهرة عالميَّة لروعة زخارفه ، وضخامة قاعاته العظيمة ، كقاعة ه الأسود ، وقاعة السُّفراء ، وقاعة العدل ...

ولَّا شَيَّد المنصور بن أبي عامر « الحاجب » مدينة الزَّاهرة ، بضواحي قرطبة ، بنى فيها قصراً فخمًّا .

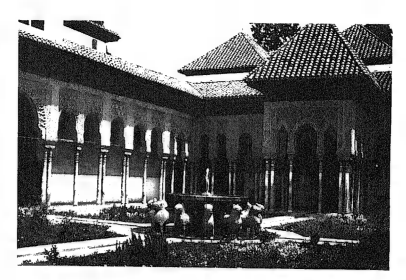
و يَثِّل « قصر البديع » في مَرَّاكُش نموذجاً للفنِّ المراكشي ، وكان مؤلَّفاً من صحن مستطيل الشَّكل واسع جدًا ، يشغل مركزه بركة ماء ، يشبه إلى حدِّ بعيدٍ قاعة الأسود .. في الأندلس .

وبنى الفاطميُّون عند بنائهم القاهرة ، • القصر الشَّرقي » ، الَّذي أعدَّه جوهر الصِّقلِّي لاستقبال مولاه المعز لدين الله ، وبنى العريد: « القصر الغربي » ، ومن قصورهم : قصر العرافة ، وقصر البحر ، وقصر اللؤلؤ .

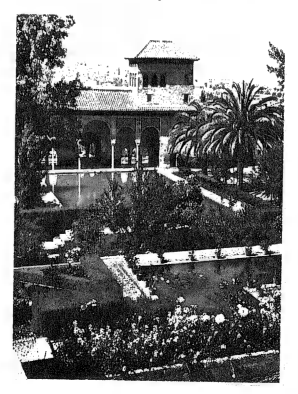
وتسرَّبت مؤثِّرات من تركستان في بناء القصور في العهد السَّلجوقي ، و عِثِّل قصر ١٥ « قره سراي • في الموصل هذا العهد ، وقصر السُّلطان في قونية .

وفي عهد الصَّفو يِّين في إيران نجد قصوراً فخمة ، منها : قصر شهل ستون ، وقصر هشت ، وقصر آنيه خانة .

وكان معظم القصور فيها مسجد • وحمَّام عبارة عن غرفة مستطيلة ، مرصوفة بالفسيفساء المتعدِّدة الألوان ، « والشَّيء الَّذي ينفرد به « قصر المفجر • عن قصور ٢٠ الأُمويِّين التَّقليديَّة وجود مسجد كبير خارج القصر • وحمام كبير أيضاً ، وهذا الحمام

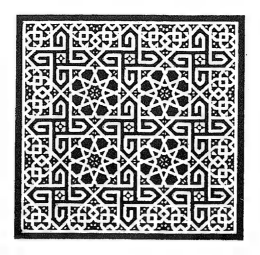


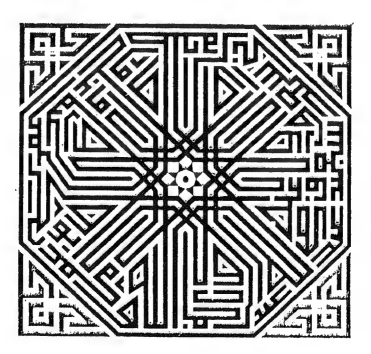
«قصر الحمراء



\*جنة العريف







\*تشكيـل كـوفي (اسم النبي الله وأساء العشرة المبشرين بالجنة رضوان الله عليهم)

الخارجي يشبه الجمامات الرَّوميَّة ، من حيث غرف الاستحمام بالماء الدَّافئ ، وأُخرى للاستحمام بالهواء الحار ، وأُخرى لمسح الجسم وفركه بالزَّيت .. كلَّها مجهّزة بما يلزمها من أتون لتدفئة الماء والهواء ، وأقنية للماء الدَّافئ ، وأُخرى للهواء الحار ، ومقاعد ومغاطس للاستحمام .. » (٣٦) .

**☆ ☆ ☆** 

والحمّاماتُ: الإسلاميّة ، ضمّ معظمها القسم « البرّاني » ، وهو القسم البارد ، والقسم ، البرّاني » ، وهو القسم المعتدل ، والقسم « الْجُوّاني » ، وهو القسم الحار .

وبيت النَّار يسخِّن مياه الحمَّام المنتشرة بوساطة أنابيب فخاريَّة ، أو حجريَّة إلى كل مقاصير الحمَّام .

ر وتغطّي الحمَّام قباب يتسرَّب النُّورُ فيها من خلال فتحات زجاجيَّة صغيرة ، وتحفل قاعة الاستراحة بالتَّزيينات الجداريَّة البديعة .

لقد انتشرت الحمَّامات في أرجاء الدَّولة العربيَّة الإسلاميَّة انتشاراً واسعاً (٢٧) ، وأقدم حمَّامات بلاد الشَّام مثلاً ، حمَّام «قصير عمرة » ، الَّذي ما زال قامًا حتَّى يومنا هذا ، وفي «قصر الحمراء » نموذج لحمَّام يرجع إلى القرن الرَّابع عشر الميلادي ، وهو يتألَّف من الأقسام ذاتها ، الَّتي وردت في مطلع الفقرة هذه .

 $\triangle \quad \triangle \quad \triangle$ 

<sup>(</sup>٣٦) تاريخ الفن عند العرب والمسلمين ، ص ١٠٠

<sup>(</sup>٣٧) كان يُوزَع على الحَمَّامات في كلَّ يوم جمعة : العطر والنَّد والمسك والعود والعنبر والكافور ، لقد بلغت حمامات بغداد ٢٠٠٠ حمَّاماً ، وفي الفسطاط ١١٧٠ حمَّاماً (كا ذكر المقريزي) ، وفي قرطبة ٣٠٠٠ حمَّاماً (كا يذكر المقري) .

#### الرَّسم والتَّصوير:

لقرب عهد العرب المسلمين بعبادة الأوثان ، وردت أحاديث لاتشجّع على الصّور المجسّمة (٢٨) ، أمّا الصّور على مسطّحات كالورق والنّياب والسّتور والجدران والبسّط والنّقود .. فالقول لاحرمة فيها يستند إلى حديث رواه مسلم عن زيد بن خالد الجهني عن أبي طلحة الأنصاري ، قال ، سمعت رسول الله عَيْنِيَّةٍ يقول : لا تدخل الملائكة بيتاً فيه كلب ولا تماثيل ، فأتيت عائشة ، فقلت : إن هذا يخبرني أن النّبي عَيْنِيَّةٍ قال : لا تدخل .. « القول » ، فهل سمعت رسول الله عَيْنِيَّةٍ ذكر ذلك ، فقالت : لا ، ولكن سأحدِّثكم بما رأيته فعل ، رأيته خرج في غزاته ، فأخذت نَمَطاً (٢٩) فسترته على الباب ، فلما قدم فرأى النّمط ، عرفت الكراهية في وجهه ، فجذبه حتَّى هتكه ، وقال : « إنّ الله لم يأمرنا أن نكسو الحجارة والطّين » ، قالت : فقطّعنا منه وسادتين ، وحشوتها المنه أنه لم يعب ذلك علي (١٠٠٠).

لقد حرص المسلمون على خلو المساجد من الصّور تماماً ، ولكّنها وجدت على جدران قُصَير عمرة ، مرسومة على الجص لست شخصيّات ملكيّة يلبسون ثياباً حسنة ، ومجموعة رجال تقوم بتدريبات رياضيّة ، ومشهد صيد ، ومشهد راقصات وموسيقيين . . وفي واجهة قصر الحير الغربي الخارجيّة عدد من التّاثيل ، وفي داخله تمثال للخليفة مركب حصاناً ، عدا عدد من الصّور ، أجملها صورة نصفيّة لامرأة تحمل سلّة وقد التف عول عنقها ثعبان ، وفوقها مخلوقان خرافيّان ، ويحدّ هذه الصّورة شريط تزخرفه

<sup>(</sup>٣٨) المحرّم من الصّور ماكان كاملاً من التّهاثيل ، أمّا ما فقد عضواً لا يمكنه الحياة بدونه فهو مباح في رأي بعض الفقهاء .

<sup>(</sup>٣٩) النَّمطُ: ظهارة فراش ما ، « اللَّسان : غط » ، وهي هنا من سياق الحديث عليها صور .

<sup>(</sup>٤٠) روى الترمذي عن عتبة أنَّه دخل على أبي طلحة الأنصاري يعوده ، فوجد عنده سهل بن حنيف مصابي ـ فدعا أبو طلحة إنساناً ينزع نمطاً تحته ، فقال له سهل : لِمَ تنزعُه ؟ قال : لأنَّ فيه تصاوير ، وقال فيه النَّبيُّ ما قد عامت ، قال سهل : أوّلم يقل رسول الله عَلِيْقِ : إلا ما كان رقاً في ثوب ، فقال أبو طلحة : بلى ، ولكنَّه أطيب لنفسي .

أفرع نباتيَّة ، تولِّد دوائر ، ويتفرَّع منها عناقيد وأوراق نباتيَّة ، وفي وسط هذه الصُّورة ميداليَّة يحفُّ بها شريط من حبَّات اللؤلؤ ، ويزيِّن عنق الامرأة عقد من اللؤلؤ (٤١) .

ونجد في المساجد الّتي بنيت أيّام الأُمويّين زخارف نباتيّة بالفُسَيْفِسَاء ، كا في المسجد الأُموي بدمشق ، وقبّة الصّخرة بالقدس ، والمسجد النّبويّ الشّريف بالمدينة ما المنوّرة .

وفي أيّام العبّاسيّين بدأ النّاس بتقبّل التّاثيل لابتعادهم عن عصر عبادة الأوثان ، إذ لا خشية من العودة إلى تقديسها ، أو عبادتها ، فأقام المنصور فوق قبّة قصره ببغداد تمثالَ فارسٍ بيده رمح ، وأنشأ الأمين حرّاقات على نهر دجلة في أشكال الأسود والنّسور والحيتان ، وجعل المقتدر في قصره تماثيل فرسان وطيور ، متأثّرة بالفن السّاساني أو البيزنطي .

ونجد صوراً إنسانيَّة وحيوانيَّة تعود إلى أيَّام الفاطميِّين والأيُّوبيِّين ، وفي الأندلس نجد التَّاثيل في القصور ، وأهمها أُسود قصر الحراء ، وتماثيل الزَّهراء .

ومن آثار العرب المسلمين في فنّ الرَّسم والتَّصوير عدد كبير من الخطوطات المزيَّنة بالصُّور ، تعود إلى القرن الثَّالث عشر الميلادي وما بعد ، مثل « كليلة ودمنة » ، و « مقامات الحريري » ، فنسخة المقامات في المكتبة الأهليَّة بباريسَ ترجع إلى منتصف القرن السَّابع الهجري ، الثالث عشر الميلادي ، فيها زهاء مائة صورة .

#### ومن مدارس الرَّسم والتَّصوير في الحضارة العربيَّة الإسلاميَّة:

المدرسةُ السَّلجوقيَّة : في القرن السَّابع الهجري ، الثَّالث عشر الميلادي ، رسم فيها فنانو هذه الفترة صوراً داخل المخطوطات ، كمخطوطة عجائب ٢٠ المخلوقات » للقرويني ، ومخطوطة في البيطرة ، فيها صور أطبَّاء يحضَّرون دواءً ،

<sup>(</sup>٤١) تاريخ الفن ، ص : ١١١ ، وما بعدها .

verted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)



\*منحنات مغولية ـ فارسية ـ ٥٨١ ـ

أو جرَّاحين يقومون بعمليَّات جراحيَّة ، ومقامات الحريري بريشة محمود الواسطي ، أشهر فناني هذه الفترة .

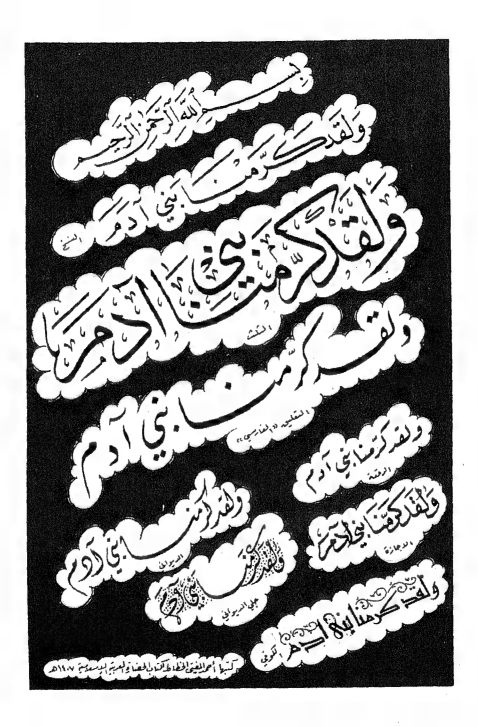
والمسرسة الإيرانيَّة المغوليَّة: في القرن الثَّامن الهجري ، القرن الرَّابع عشر الميلادي ، حيث التَّاثيرات الصِّينيَّة ، وتَثَّلها مخطوطة من كتاب منافع الحيوان ، محفوظاً في مكتبة مرجان بنيويورك ، وجوامع التَّاريخ للوزير المؤرِّخ رشيد الدِّين . رشيد الدِّين .

وفي إيران مدرسة التَّصوير التَّيموريَّة: في القرن التَّاسع الهجري ، الخامس عشر الميلادي ، لقد جمع شاه رخ بن تيور في هراة بخراسان النَّسَاخين والرَّسَامين لتزويد مكتبته بالمستنسخات ، وأسَّس ميرزا بن شاه رخ مكتبة ومعهداً لفنون الكتابة ، عمل افيه أربعون فناناً بين مصوّر ومذهّب وخطاط ومجلّد . فتبلورت هذه المدرسة ، ومن مصوريها أمير شاهي ، وغياث الدِّين ، وأكثر إنتاجهم كان في تصوير الشَّاهنامة ، وكتب الشَّعر . وفي المكتبة الوطنيَّة في باريس مخطوطة كتاب مجموعات النَّجوم لعبد الرَّحمن الصَّور اللَّ سنة ١٤٨ هـ = ١٤٣٧ م ، فيها كثير من الصُّور الآدميَّة والطُّيور والحيوانات الَّتي توضّح أساء النَّجوم ، والمجموعات الفلكيَّة .

وفي هراة ظهر كال الدِّين بهزاد « معجزة عصره » ، لقد أدخل على الرَّسم والتَّصوير كثيراً من التَّطوير ، وهو من أوائل المصوِّرين المسلمين الَّذين وقَعوا على أعمالهم الفنيَّة بأسائهم صريحة وبوضوح ، وامتاز كال الدِّين بقدرته على مزج الألوان ، والتَّعبير عن الحالات النَّفسيَّة المختلفة ، فانتهى على يديه تطوَّر التَّصوير الإيراني في عهد المدرستين الإيرانيَّة ما المغوليَّة ، ثمَّ التَّيوريَّة ، فبلغ التَّقتُم منتهاه .

الميلادي بالمدرسة التَّموريَّة ، وبكال الدِّين بهزاد وتلاميذه ، وأبرز أعمالها المناظر العراميَّة . وتبارى الرَّسَّامون في المدرسة الصَّفويَّة في تصوير نسخ شاهنامة الفردوسي ،

verted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version



وظهر فيها الميل إلى تصوير الدَّراويش والأُمراء في ثيابهم الأنيقة ، حيث ظهر نوع من العائم الكبيرة ذات الرِّيش والأزهار .

وكان أكثر رسّامي المدرسة العثمانيّة من غير الأتراك ، فصورة محمّد الفاتح المعروضة في المتحف الوطني بلندن ، من رسم الرّسّام الإيطالي جنتلي بلليني سنة ١٤٨٠ م ، ورسّامو مخطوطة تاريخ آل عثان ، ومخطوطة سليان نامة إيرانيّون ، ولكن ظهر التّأثير التّركي بشكل الملابس .

وبلغ تصوير الأشخاص القمّة في المدرسة المغوليّة الهنديّة ، حيث صُوِّرت فيها صور المتصوِّفين والنَّسَّاك والهنود وهم يحادثون الأُمراء والأشراف .

#### ☆ ☆ ☆

هذا .. و يمكن عدُ الخط العربي نوعاً من الفنون الجميلة ، لقد تفنَّن المسلمون في تجميل الخط ، وكتابته كتابة فنَّيَة جميلة ، وبدأ تجويد الخط العربي في مدينة الكوفة ، فظهر الخط الكوفي ، ثمَّ أصبح له سبعة أنواع رئيسة هي : الثَّلث ، والنَّسخ ، والرَّقعة ، والدِّيواني أو الهمايوني ، والفارسي ، والإجازة أو التَّوقيع ، والكوفي .

واحتل الخطّاطون مكانة عالية ، ومنهم « قطبة » في أواخر العصر الأُموي ، و « الضَّحَّاك » الَّذي عاش حتَّى أوائل العصر العبّاسي » و « إسحاق بن حماد » الَّذي ادرك خلافة المهدي ، و « الأحول الحرر » الَّذي عاش أيّام الرَّشيد » وابتكر عدداً من الخطوط ، والرَّيحاني الَّذي زها في عصر المأمون . وبلغت جودة الخط العربي ذروتها على يد الوزير العبّاسي أبي علي محمد بن مقلة ، الَّذي ضبط هندسة الخطوط ونسبها » وابتكر أخوه عبد الله خط النسخ ، ومن خطّاطي العصر العبّاسي أبو الحسن علي بن البوّاب ، وياقوت المستعصى .

وساد في العصر الأيُّوبي والمملوكي ، الخطُّ النسخي الأتَّابكي ، ومن أبرز خطَّاطي

العصر المملوكي ابن أبي رقيبة ، وشمس الدّين الزّفتاوي ، وفي مصر أيّام الطُّولونيّين ، ظهر الخطّاط «طبطب » .

وتطوَّر الخطُّ في المغرب والأندلس ، واتَّبع طريقاً خاصًا ، ظهر في الكتابات الأثريَّة ، وفي أُسلوب الخطِّ الباقي في المغرب .

كما تطوَّر الخطُّ في إيران إلى أن وصل إلى خطِّ التَّعليق الفارسي المعروف بأنواعه . ﴿ وَ

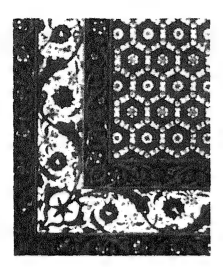
#### ☆ ☆ ☆

و يمكن القول: أضحت الزَّخرفة والنَّقش التَّزييني الهندسي عنصراً رئيساً في الفنّ العربي الإسلامي، استمد من العنصر النَّباتي الجذع والورق لصنع الزَّخارف، الَّتي عرفت باسم « الرَّقش العربي = الآرابُسك »، وتوضَّحت معالمها في القرن الثَّالث المُجري ، ونراها في الزَّخارف الجصِّيَّة الَّتي كانت تغطِّي الجدران في سامرًا، ، وفي آثار ، الطُّولونيِّين بحر ، والزَّخارف أيَّام الفاطميِّين وفي إيران ، ظهر القاشاني ذو الزَّخارف النَّباتيَّة ، والذي عكس بصدق تقليد الطَّبيعة ، متأثِّراً بالفنِّ الصِّيني .

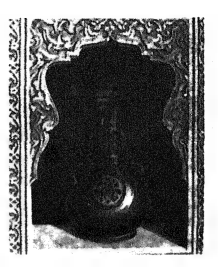
وفي الأندلس آثار قصر الحمراء بغرناطة ، وقصر بني عبّاد بإشبيلية ، من أروع الأمثلة على جمال هذا الفنّ العربي الأصيل ورقيّه .

والخزف من الفنون التَّطبيقيَّة الَّتِي استعملها العرب المسلمون في صناعة البلاطات ١٥ الزَّخرفيَّة الجيلة ، لكسوة الجدران في البيوت والمساجد والمدارس .. كا استعملوه في عمل الأواني من أكواب وصحون وأباريق وقدور .. وبلغت صناعة التَّحف الزَّجاجيَّة أوج مجدها في الشَّام ومصر فيا بين القرن الثَّاني عشر الميلادي ، والقرن الخامس عشر الميلادي ، أيَّام الأيُّوبيِّين والماليك .

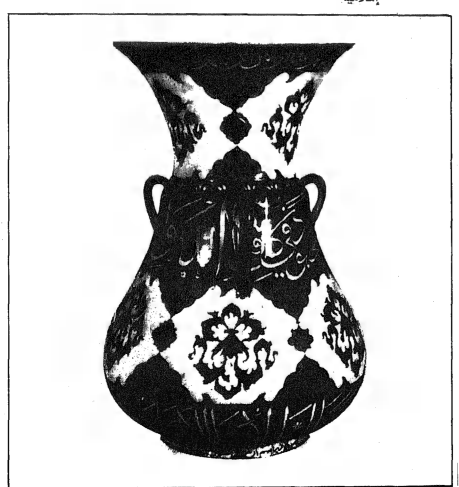
by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)



رخرفة إسلاميَّة على الطراز المغربي يمود تاريخها إلى القرن الثامن عشر



وعاء من القرن السّادس عشر تكسوه طبقة ملسساء رقيقة ، وعليه نقوش وكتابات إسلامية



### خَاتمَةٌ

# أثرُ الحضارَة العربيَّة الإسلاميَّة في النَّهضة الأوربيَّة

القرق العربي ، صديق الشّمس القديم ، اللّذي ربح كلّ شيء ، ثم خسره » :
 ماريا لولي مورغون ، فيليكس مانيه ، ر . سالوميرو ]
 سورية السّياحيّة » العدد ٢ ، المجلد ١ ، ربيم ١٩٨٤ م

التَّواصل والعطاء قديم بين الحضارات ، فما من حضارة قامت إلاَّ وأخذت مَّن سبقها ، ثمَّ أضافت وأبدعت ، فحركة الحضارة حركة تناوبيَّة ، تأخذ وتعطي ، تتأثَّر وتؤثِّر ، فالشَّرق أوَّل من أعطى " ثمَّ أخذ ، ثمَّ أعطى ..

ولمّا جاء دور أُمَّتنا في بناء الحضارة ، قامت بالدّور المطلوب منها بإتقان على خير ١٠ وجه ، لقد قامت بعمل إنقاذي له مغزاه الكبير في تاريخ الإنسانيّة ، فترجمت ، واقتبست ، ثمّ أضافت وأبدعت . وامتاز أجدادنا المسلمون بأنّهم كانوا أمناء أوفياء ، نقلوا العلوم ونسبوها إلى أهلها وأصحابها ، ولو وجد الأوربيّون انتحالاً ، لفضحوا وهوّلوا ، وناحوا وعابوا مستصرخين الأمانة العلميّة ، مع أنّهم لم يكونوا أمناء على تراثنا عندما ترجموه ، إنّهم نسبوا قسماً ممّا نقلوه إلى أنفسهم .

وعندما أحيا الأوربيُّون تراث اليونان ثانية وطمسوا فضل العرب القدماء عليه ، وأزالوا بصات العرب المسلمين في ترجمته ودراسته ونقده وتصويبه .. وحاولوا ربط حضارتهم باليونان والرُّومان مباشرة ، ولكنَّهم أصبحوا حين يبحثون في تاريخ العلوم والفكر والفنون ينقلبون في غياهبه يرتطمون بمصاعب لا يستطيعون لها تذليلاً من جرَّاء طمسهم تلك البصات ، ولذلك نجدهم يرجعون حيناً بعد حين فيعنون بعض العناية باللَّمسات العربيَّة الإسلاميَّة ، وينقبون شيئاً من التَّنقيب عن تاريخ العلوم ، وقلَّ أن تسلم عنايتهم هذه من تعصَّب حاقد ، أو من خدمة مطامع دولهم السيّاسيَّة والاستعباريَّة .

وفي القرون الَّتي كانت حضارتنا في أوج ازدهارها ، وبالتَّالي في قِمَّة عطاءاتها ، كانت هناك معابر وقنوات ، انتقلت وتسرَّبت عبرها علومُ هذه الحضارة وثقافتها وفنونها إلى الغرب الأُوربي في العصور الوسطى ، قبيل عصر النَّهضة ، وهذه القنوات هي :

الأندلس « إسبانية » : الّتي فتحها طارق بن زياد سنة ٩٢ هـ = ٧١١ م ، و « لم تشهد بلاد الأندلس ـ كا يقول ديورانت ـ في تاريخها كلّه حكماً أكثر حزماً وعدالة وحرّيّة ممّا شهدته في أيّام فاتحيها المسلمين » .

وتبوَّأت إسبانية مركز القوَّة العظمى في العالم مرَّتين في التَّاريخ: الأُولى في القرن الرَّابع المجري ، ( العاشر الميلادي ) زمن الخليفة عبد الرَّحن النَّاصر، والتَّانية في القرن السَّادس عشر الميلادي ، في الفترة الَّتي كانت تتثَّل وتهضم الحضارة العربيَّة الإسلاميَّة ، لينالك قال المؤرِّخ والمفكِّر الإسباني « سانسيت أُولبورنوت » ؛ « إنَّ الفتح الإسلامي لإسبانية ، جلب إليها كلَّ خير » .

لقد كانت الأندلس بجامعاتها ومدارسها وازدهارها محطَّ أنظار الأُوربيِّين ، ومصدر ٢٠ إشعاع فكري حضاري لمدة ثمانية قرون ، بدأت عام ٧١١ م ، وانتهت عام ١٤٩٢ م .

وصِقِلِيَّة وجنوبي إيطالية ١ ( مركز الاحتكاك الجغرافي والتَّاريخي بين الحضارة الإسلاميَّة والغرب الأوربي ) : فتح المسلمون صقليَّة سنة ٢١٢ هـ = ٨٢٧ م على يد

الفقيه المجاهد أسد بن الفرات ، تلميذ مالك بن أنس ، وبقوا فيها حتَّى الغزو النُّورماندي سنة ٤٨٤ هـ = ١٠٩٠ م .

لقد كانت حضارة المسلمين عند فتح صقليّة في أوج عظمتها ، فانسابت إليها خلال قرنين من الزّمن ألوان الثّقافة والعلوم من العالم الإسلامي ، فقامت فيها حضارة رائعة ، وغدت حديقة يانعة ، تزهو بعلومها وتجارتها وصناعتها . واسترّت في الازدهار حينا من الدّهر بعد احتلال النّورمانديّين لها ، فقد قدّروا تفوّق المسلمين الحضاري ، فآثروا الانتفاع بعلوم المسلمين وحضارتهم وصناعاتهم ، ولذا فقد سمحوا ببقاء جالية إسلاميّة في صقليّة ، تعيش في ظلّهم آمنة ، متتّعة بشعائرها ونشاطها العلمي والصّناعي ، فزمن روجر الثّاني وضع الإدريسي موسوعته الجغرافيّة : « نزهة المشتاق في اختراق الآفاق » ،

أمَّا فردريك التَّاني ، فقد كان له فضل كبير في نشر الحضارة الإسلاميّة في أُوربّة ، ١٠ عندما استيقن أنّ العلوم والآداب تأبي التّميّز بالمكان ، وترنو إلى التّلاقي والتّعارف والتّهادي في حرم لا تدوسه رجل أيّ متعصّب ، وبهذه الرّوح ساعد مدرسة « سالرنو » الطّبيّة ، الّتي نشرت الطّب العربي الإسلامي ، وأسّس جامعة « نابولي » منارة علم للحضارة العربيّة الإسلاميّة جنوبي إيطالية .

وهكذا نجد من نتائج الفتح الإسلامي لصقِلِيَّة أن فرضت الحضارة الإسلاميَّة نفسها ١٥ على النُّورمانديِّين أوَّلاً ، وعلى أُوربَّة كلِّها ثانياً ، إنَّ شعاعاً من نور الحضارة الإسلاميَّة اتّخذ سبيله إلى أُوربَّة بدءاً من القرن الشَّاني عشر الميلادي ، لاعن طريق اللاَّتين أو البيزنطيِّين ، بل عن طريق المسلمين بالأندلس وصِقليَّة الإسلاميَّتيُّن .

والحروب الصّليبيّة: الّتي فتحت عيون الغرب على الشّرق ، وأنهت عزلة الغرب الأوربيّين عمّا في الشّرق من حضارة ، وألقت ضوءاً على ما فيه من تقدّم علمي ، ٢٠ وازدهار حضاري .

إنَّ يقظة أُوربيَّة شاملة - في شتَّى الجالات - دخلت الجمّع الأُوربي في عصر \_ ٥٨٩ -

الحروب الصَّليبيَّة ، حتَّى أطلق عليها « سكنز " اسم : « النَّهضة الأوربيَّة في القرن الشَّاني عشر» ، فليس من المصادفة أبدا أن تبدأ أوربة نهضتها العاميَّة ، ويقظتها الفكريَّة من المناطق الَّتي وصل إليها المسلمون ، ذلك لأنَّهم تركوا تراثاً حضاريّاً رائعاً ، كان له أثر حضاري في المناطق الَّتي وصل إليها ، مشكِّلاً عاملاً من أهمِّ عوامل اليقظة ه الأوربيَّة ، ونهضتها الحديثة . والأمر بدهي ، فالمسلمون في القرون الوسطى كانوا متفرِّدين في العلوم والفلسفة والفنون ، ونشروها أينا حلَّت أقدامهم ، وتسرُّبت من عندهم إلى أوربة منذ القرن الثَّاني عشر الميلادي ، عندما بدأت حركة ضخمة لترجمة الكتب وخلاصة الفكر العربي الإسلامي ، من العربيَّة إلى اللاَّتينيَّة ، وكنَّا نقول بقيت هذه الكتب تدرِّس حتَّى القرن السَّابع عشر الميلادي ، بينا جاء في الجلَّة الَّتي يصدرها ١٠ اليونسكو « بريد اليونسكو » عدد تشرين الأوَّل ١٩٨٠ م ، في الصَّفحة ٣٨ ، أنَّ كتاب القانون بقى يدرِّس في جامعة بروكسل حتَّى سنة ١٩٠٩ م . لذلك قال د . أوسلر : لقد عاش كتاب القانون مدَّة أطول من أيِّ كتاب آخر ، كمرجع أوحد في الطِّب ، لقد وصلت عدد طبعاته إلى خس عشرة طبعة في الثَّلاثين سنة الأخيرة من القرن الخامس عشر، وعشرين طبعة في القرن السَّادس عشر، وقد زاد عدد الطّبعات أكثر ١٥ في القرن السَّابع عشر .. فابن سينا مكَّن علماء الغرب من الشَّروع بالثُّورة العلميَّة ، الَّتي بدأت فعلاً في القرن الثَّالث عشر ، وبلغت مرحلتها الأساسيَّة في القرن السَّابع عشر .

وعلى الرغم من هذا .. فنظرة أكثر الأوربيّين نحونا نظرة تعصّب ، تحعلهم يشيعون أنَّ آيَّ شيء سيخفق في الوطن العربي ، ومن هنا جاءت نظرتهم اليوم ـ على العموم ـ نظرة هضت حقّنا يوم أبدعنا .

ومع ذلك ، قامت صيحات علميَّة موضوعيَّة منصفة ، وعلى قِلَّتها ، أعطت حضارتنا وأعلامها الكبار ، جزءاً ولو يسيراً من الحقِّ والإنصاف ، فكتاب زيغريد هونكه «شمس العرب تسطيع على الغرب » مشهور معروف ، وكتاب غوستاف لوبون « حضارة العرب » معروف أيضاً • وقدَّم ماكس فانتيجو كتابه

« المعجزة العربيّة ، Le Mircale Arabe ، وفي مؤتمر الحضارة العربية الإسلامية ، الذي عقد في جامعة « برنستون » في واشنطن عام ١٩٥٣ م ، تقرّر أنَّ كلَّ الشَّواهد تؤكّد أنَّ العِلْم العربي ، مدين بوجوده إلى الحضارة العربيّة الإسلاميّة ، وأنَّ النَّهج العلمي الحديث القائم على البحث والملاحظة والتَّجربة ، والَّذي أخذ به علماء أوربة ، إنَّا كان نتاج اتصال العلماء الأوربيّين بالعالم الإسلامي ، عن طريق دولة العرب المسلمين في ه الأندلس .

ولكن اقتباس هذه الحضارة الرَّائعة من قبل الأُوربيِّين كان أبتر ، وهذا الأخذ كان ناقصاً ، لأنَّهم أخذوا الجانب العلمي المادِّي ، وتركوا الجانب الرُّوحيَّ الإنسانيَّ ، لذلك ستقضي حضارتهم المبتورة والَّتي أغرفت في المادِّيَّة على نفسها بنفسها . ودليل فراغها الرُّوحي الهائل ، أنَّ كلَّ دعوة ، ولو كانت تافهة هواء ، تلقى قبولاً ، وتجد أتباعاً ، ، حتى من جاء من الهند يبشر بالضَّحك في الحياة ، والضَّحك ليس غير ، وجد أتباعاً وم بدين .

وأخيراً .. لقد قرأت عبارات مؤثّرة بخطّ إسباني ، زار كهف الملك ميلوس في بلدة معلولا قرب دمشق • تقول : « أنا من العرق العربي ، صديق الشّمس القديم ، الّذي ربح كلّ شيء ثمّ خسره » ، إنّه من نسل عرب الأندلس ، الله نين سطعت شمس ١٥ خضارتهم على العالم ، علوماً وإخاءً وإنسانيّة وعدالة ورفاهية وطمأنينة فربح كلّ شيء ، ثمّ خسر هذه المعاني عندما لم يقتبس الغرب قيم حضارة المسلمين الرَّوحيَّة ، وأغرق عاديّته .

﴿ يَاأَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأُنْثَى وَجَعَلْنَـاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَـائِلَ لِتَمَـارَفُوا إِنَّ ٱكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللهِ ٱتْقَاكُمْ إِنَّ اللهِ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾ ، [الحجرات ١٣/٤٩] .

وآخر دعوانا أن الحمد للهِ ربِّ العالمين

د . شَوقي أبو خَليل

## \* ضرورة التوازن بين المادّة والرُّوح بعد أن تطاولت مخالب الإنسان وضمرت إنسانيَّته .

| خضارة متوازنَة ( + ) موجبة .<br>مستوى التّوازن حيِّز الخلل والخراب .          | المادَّة الرُّوح<br>نقطة ارتكاز<br>وتوازن           |  |
|-------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|--|
| حيِّز الحضارة المتوازنة .<br>ـــــ مستوى التَّوازن .<br>حيِّز الخلل والخراب . | المادّة الله أهملت الرُّوح ( - ) سالبة .            |  |
| حيِّز الحضارة المتوازنة .<br>مستوى التُّوازن .<br>حيِّز الخلل والخراب         | -<br>راريآدة الروح التي أهملت المادّة ( - ) سالبة . |  |

#### المصادر والمراجع

محمد فاروق النبهان أبحاث في الاقتصاد الإسلامي الاتِّجاه الجاعي في التّشريع الاقتصادي محمد فاروق النّبهان الإسلامي الأحكام السلطانية على بن محمَّد الماوردي محمد بن الحسين الفراء الأحكام السلطانية وكيع « محمد بن خلف بن حبّان » أخبار القضاة أبو بكر محمد بن يحيي الصولي أدب الكتاب روم لاندو الإسلام والعرب عز الدين بن الأثير أسد الغابة في معرفة الصّحابة د . إبراهيم أحمد العدوي الأساطيل العربيَّة في البحر المتوسِّط ابن منجب الصّيرفي الإشارة إلى من نال الوزارة شهاب الدين العسقلاني الإصابة في تييز الصّحابة خير الدِّين الزَّركلي الأعلام نعيم قداح إفريقية الغربية في ظل الإسلام محمَّد باقر الصَّدر اقتصادنا جيس هنري برستد انتصار الحضارة (تاريخ الشرق القديم) لابن السيد البطليوسي الاقتضاب في شرح أدب الكتاب أنور الرِّفاعي الإنسان العربي والتَّاريخ أبو الفداء الحافظ بن كثير الدمشقى البداية والنّهاية د . نور الدِّين العتر البنك اللاريوي

د . أحمد عبد العزيز النجَّار محمد علي الزعبي وعلي زيعور عمرو بن بحر (الجاحظ) لابن عذاري المراكشي محمد عيسي د . محمد جمال الدِّين سرور الشاطر بصيلي عبد الجليل د . حسن إبراهيم حسن أندريه إيمار ـ جانين أوبوايه ف. بارتولد ، ترجمة حمزة طاهر محمد الخضري ا.ف. فرغارا السير همرتون ترجمة ماري يني عطا الله جورج سارتون أنور الرِّفاعي محمد بن جرير الطبري عبد العزيز عثان د . أنطوان مونكارت ل.أ. سيديو د . عمر فرُّوخ د . سليم عادل عبد الحق محمود محمد عربوس عبد الحليم أبو شقّة

بنوك لاربويّة البوذيّة البيان والتّبين البيان المغرب في أخبار الأندلس والمغرب تاريخ البيارستانات في الإسلام تاريخ الحضارة الإسلاميَّة في الشَّرق تاريخ حضارات السُّودان الشَّرقي والأوسط تاريخ الإسلام تاريخ الحضارات العام تاريخ الحضارة الإسلاميَّة تاريخ التشريع الإسلامي تاريخ شيلي تاريخ العالم تاريخ العلم تاريخ العلوم عند العرب تاريخ الرُّسل والملوك تاريخ الشرق الأدنى القديم تاريخ الشرق الأدنى القديم تاريخ العرب العام تاريخ الفكر العربي إلى أيام ابن خلدون تاريخ اليونان تاريخ القضاة في الإسلام تحرير المرأة في عصر الرسالة

توماس أرنولد د . عماد الدِّين خليل ظافر القاسمي د . إحسان الهندي لوثروب ستودارد د . نور الدِّين حاطوم تقى الدِّين أحمد بن تبية ستبينو موسكاتي جان ريسلر أرنولد توينيي د . غوستاف لوبون آدم متن عمرو بن بحر ( الجاحظ ) طبعة دار المعرفة - لبنان د . أحمد إبراهيم الشّريف أرنولد توينبي د . محمود قاسم توماس أرنولد د . عبد الرحمن بدوي د . سليم عادل عبد الحق

د. أحمد كال الدين حامي

تراث الإسلام التفسير الإسلامي للتاريخ الجهاد والحقوق الدُّوليَّة العامة في الإسلام الجيش العربي في عصر الفتوحات حاضر العالم الإسلامي الحركات القوميّة الحشبة الحضارات السّاميّة القديمة الحضارة العربيّة الحضارة في الميزان حضارة العرب الحضارة الإسلامية في القرن الرابع الهجري الحيوان خصائص التشريع الإسلامي في السّياسة والحكم د . فتحي الدّريني دائرة المعارف الإسلاميّة دراسات في الحضارة الإسلاميّة دراسة في التَّاريخ دراسات في الفلسفة الإسلاميّة الدَّعوة إلى الإسلام دور العرب في تكوين الفكر الأوربي دور المرابطين في نشر الإسلام في غرب إفريقية د . عصت عبد اللطيف دندش روما والشُّرق الرُّوماني السَّلاجقة في التَّاريخ والحضارة

محمد العروسي المطوي مالك بن نبي د ، زيغريد هونکه القلقشندي شايف عكاشة محمد بن سعد الزَّهري مالك بن نبي عبد الرحمن بن خلدون د . منير العجلاني د . أحمد شوكت الشَّطي ابن قتيبة الدينوري أحمد بن أبي أصيبعة ابن طباطيا ابن حزم الأندلسي الظَّاهري د . يوسف القرضاوي أنور الرّفاعي عبد الرؤوف عون د . عفیف بهنسی د . يوسف محمود غلام زکي محمد حسن ۇل ديورانت إسماعيل بن إبراهيم البخاري

السلطنة الحفصية شروط النَّهضة شمس العرب تسطع على الغرب صبح الأعشى في صناعة الإنشا الصِّراع الحضاري في العالم الإسلامي الطبقات الكبرى الظاهرة القرآنيّة العبر وديوان المبتدأ والخبر عبقرية الإسلام في أصول الحكم العرب والطب عيون الأخبار عيون الأنباء في طبقات الأطباء الفخري في الآداب السَّلطانيَّة الفصل في الملل والأهواء والنَّحَل فقه الزُّكاة الفن الإسلامي الفن الحربي في صدر الإسلام الفن العربي الإسلامي في بداية تكوُّنه الفن في الخط العربي الفنون الإيرانيَّة في العصر الإسلامي قصة الحضارة القوى البحريّة والتّجاريّة في حوض المتوسّط أرشيبالد لويس كتاب التَّاريخ الكبير

قاضي القضاة أبو يوسف ابن الأثير الجزري أحمد تبهور باشا القلقشندي أبو الحسن على الحسنى النَّدوي د . جورج حداد د . محمد عبد الرَّحمن مرحبا على بن الحسين بن على المسعودي مالك بن ني مالك بن نبي عبد الوهاب خلاف ياقوت الحموي الشهرستاني عبد الملك بن صاحب الصلاة أحمد بن محمد الجرجاني أحمد تهور باشا هـ . ج ولز يوسف بن تغري بردي الأتابكي أحمد بن محمد المقري التّلمساني

كتاب النخراج الكامل في التَّاريخ كتاب المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار أحمد بن على المقريزي **گعب العرب** مآثر الإنافة في معالم الخلافة ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين المدخل إلى تاريخ الحضارة المرجع في تاريخ العلوم عند العرب مروج الذهب ومعادن الجوهر المسلم في عالم الاقتصاد مشكلة الثّقافة مصادر التشريع الإسلامي فيا لانصَّ فيه معجم الأنساب والأسرالحاكمة في التَّاريخ الإسلامي إدوارد فون زامباور معجم البلدان الملل والنّحل المن بالإمامة المنتخب من كنايات الأدباء وإشارات البلغاء المهندسون في العصر العباسي موجز تاريخ العالم النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة نفح الطيب من غصن الأندلس الرَّطيب نظام الحكم في الشريعة والتاريخ « السُّلطة القضائيّة »

ظافر القاسمي

أبو الأعلى المودودي إبراهيم حركات د . أحمد عبد العزيز النجَّار أنور الرِّفاعي محمد أبو الفيض المنوفي د . أحمد عروة مالك بن نبي ابن خلّكان عبد الملك بن محمد الثَّعالبي النَّيسابوري

نظام الحياة في الإسلام النظام السيّاسي والحربي في عهد المرابطين النظرية الاقتصادية في الإسلام النظم الإسلاميّة نقد الحضارة المعاصرة المهوذج الغربي للأسرة هل هو المثال والمآل وجهة العالم الإسلامي وجهة العالم الإسلامي وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزّمان يتية الدّهر في محاسن أهل العصر





# الفهارس

الآيات القرآنية الكريمة، الأحاديث النَّبويَّة الشَّريفة، الفهرس العام، فهرس المصوَّرات، فهرس الصُّور والمخطَّطات، المحتوى



# الآيات القرآنية

| رقم المتفحة والسطر     | رقم السورة والآية | الآية                                                    |
|------------------------|-------------------|----------------------------------------------------------|
|                        |                   | سورة البقرة                                              |
| 10/1.4                 | ۲۲/۲۲ و ۲۶        | و إن كنتم في ريب مّا نزَّلنا على عبدنا                   |
| Z/771                  | Y-0/Y             | وبشرالذين آمنوا وعملوا الصالحات                          |
| 7/170                  | ٣٠/٢              | إني جاعل في الأرض خليفة                                  |
| <b>Y/</b> Y <b>Y</b> Y | ٤٤/٢              | أتأمرون النَّاس بالبرِّ وتنسَّوْن أنفسكم                 |
| 727                    | ٥١/٢              | وإذ واعدنا موسى أربعين ليلة                              |
| ٢٤٢٩ح                  | AY/Y              | والذين آمنوا وعملوا الصالحات                             |
| 1/44                   | AT/Y              | وقولوا للنَّاس حسناً                                     |
| Y/££9                  | 111/4             | قل هاتوا برهانكم                                         |
| 14/448                 | 144/4             | هَنَّ لِباسٌ لِكُم وأَنْمُ لِباسٌ لَمَنَّ لِباسٌ لَمَنَّ |
| 11/44.                 | \^\               | ولا تَأكلوا أموالكم بينكم بالباطل                        |
| ۲۰۹۱ = ۱/۱۰۷           | 19-/4             | وقاتلوا في سبيل الله الذين يقاتلونكم                     |
| 1./409                 | 19-/7             | ولا تعتدوا إن الله لا يحبُّ المعتدين أ                   |
| 17/41                  | <b>Y</b> YA/Y     | ولهنَّ مثل الَّذي عليهنَّ بالمعروف                       |
| 18/790                 | YY <b>1</b> /Y    | فإمساك بمعروف أو تسريح بإحسان                            |
| ۱۱/۲۱، ۱۲/۱۱،          | Y07/Y             | لا إكراه في الدّين                                       |
| 117707 ,177771         |                   |                                                          |
| 11/474                 | YY <b>1</b> /Y    | لا تَظلمونَ ولا تُظلّمونَ                                |
| 14/41•                 | <b>Y</b>          | لا يُكلُّفُ الله نفساً إلاًّ وسعها                       |

| رقم الصَّفحة والسَّطر | رقم السُّورة والآية | الآية                                                 |
|-----------------------|---------------------|-------------------------------------------------------|
|                       |                     | سورة آل عمران                                         |
| Y/Y1Y                 | ٣٠/٣                | يوم تجد كلَّ نفس ماعملت من خير                        |
| ٤/٤٣٨                 | 1.4/4               | واعتصوا بحبل الله جميعاً ولا تفرّقوا                  |
| 3/77.5                | 1.5/4               | ولتكن منكم أمَّة يدعون إلى الخير                      |
| 7/77.5                | 118/4               | يؤمنون بالله واليوم الآخر ويأمرون بالمعروف            |
| ۹ ۵ ۳ / ۳ ۵ ۹         | 177/4               | وما جعله إلا بشرى لكم                                 |
| ۹۵۷/ح۹                | 177/4               | وما النَّصر إلاّ من عند الله                          |
| 14/777                | 109/4               | فها رحمة من الله لِنْتَ لهم                           |
| 7/7/1, 707/8          | 109/4               | وشاورهم في الأمر                                      |
| 1/881                 | 19./٣               | إنَّ في خلق السَّموات والأرض                          |
|                       |                     | سورة النّساء                                          |
| <b>V/</b> YY <u>"</u> | Y•/£                | وآتيتم إحداهنّ قِنطارًا                               |
| 17/77.                | 79/8                | ياأيُّها الَّذين آمنوا لاتأكلوا أموالكم بينكم بالباطل |
| 18/710                | ٤٨/٤                | إِنَّ الله لا يغفِر أَن يَشركَ به                     |
| 14/404                | ०८/६                | إِنَّ الله يأمركم أن تؤدُّوا الأَمانات إلى أَهلها     |
| 11/414                | 09/8                | يا أيُّها الَّذين آمنوا أطيعوا الله                   |
| 1/11/11               | 70/8                | فلا وربُّك لا يؤمنون حتَّى يُحكِّموك فيا شجَرَ بينهم  |
| 18/804                | ٧٥/٤                | ومالكم لاتقاتلون في سبيل الله                         |
| 7/2.9                 | 112/2               | لاخير في كثير من نجواهم                               |
|                       |                     | سورة المائدة                                          |
| 1/48.                 | ۲/٥                 | وتماونوا على البرّ والتَّقوى                          |
| ۲/۲۰۸                 | ٥/٥١ و١٦            | قد جاءكم من الله نور وكتاب مبين                       |
| ٤/٣٥٨                 | 47/0                | من قتل نفسًا بغير نفسٍ                                |

| رقم الصَّفحة والسَّطر | رقم السورة والآية | الآية                                   |
|-----------------------|-------------------|-----------------------------------------|
| 11/404                | ٤٨/٥              | فاحكم بينهم بما أنزل الله               |
| 0/277                 | 75/0              | بل يداه مبسوطتان                        |
|                       |                   | سورة الأنعام                            |
| Y/££9                 | 1 £A/7            | قًل هل عندكم من علم فتخرجوه             |
| 7/77                  | 170/7             | وهو الّذي جعلكم خلائف الأرض             |
|                       |                   | سورة الأعراف                            |
| ٢٢٢/٤                 | 79/Y              | وإذكروا إذ جعلكم خلفاء من بعد قوم نوح   |
| <b>T/T7.0</b>         | 184/4             | وقال موسى لأخيه خارون اخلفني في قومي    |
| 1./49.5               | \A <b>9/</b> Y    | هو الَّذي خلقكم من نفس واحدة            |
|                       |                   | سورة الأنفال                            |
| 0/444                 | ٤١/٨              | واعلموا أن ماغنتم من شيءٍ               |
| ۰/۳٦١ ، ۱۸/۳٦٠        | ٦٠/٨              | وأعدُّوا لهم ما استطعتم من قوَّة        |
|                       |                   | سورة التَّوبة                           |
| 19/400                | ٤١/٩              | انفروا خفافأ وثقالأ                     |
| ٩/٣٣١                 | ٦٠/٩              | إنّها الصّدقات للفقراء والمساكين        |
| 7/77.5                | Y\/ <b>1</b>      | والمؤمنون والمؤمنات بعضهم أولياء بعض    |
|                       |                   | سورة يونس                               |
| ٣/٢١٦                 | 1.1/1.            | قل انظروا ماذا في السَّموات والأرض      |
|                       |                   | سورة هود                                |
| ٤٧٤/٧ و ٨             | ٤٦/١١             | إنَّه عمل غير صالح                      |
| 1/478                 | ۸۲/۱۱ و ۸۳        | وأمطرنا عليها حجارة من سجّيل            |
|                       |                   | سورة الرَّعد                            |
| 14/414                | 71/17             | الَّذين آمنوا وتطمئنُّ قلوبهم بذكر الله |

| رقم المبمنحة والسطر   | رقم السُّورة والآية | الآية                                                              |
|-----------------------|---------------------|--------------------------------------------------------------------|
|                       |                     | سورة إبراهيم                                                       |
| ٦/٢٠٨                 | 1/18                | كتاب أنزلناه إليك لتخرج الناس من الظُّمات إلى النُّور              |
| ٣/٣٧٠                 | 31/77               | وسخُّر لكم الفلك لتجري في البَّحر بأمره                            |
|                       |                     | سورة النَّحل                                                       |
| \ <b>T/</b> T0Y       | XY/\7               | فإن تولُّوا فإنَّا عليك البلاغُ المبين                             |
| 1./٢/٧                | 111/17              | يوم تأتي كلُّ نفس تجادل عن نفسها                                   |
|                       |                     | سورة الإسراء                                                       |
| ٣/٢٠٧                 | 1/17                | إنَّ هذا القرآن يهدي للَّتي هي أقوم                                |
| 17/181                | 17/14               | وإذا أردنا أن نهلك قرية أمرنا مترفيها                              |
| \Y/\ <b>1</b> 0   \/0 | ٧٠/١٧               | ولقد كرّمنا بني آدم                                                |
|                       |                     | " سورة الكهف                                                       |
| 18/771                | Y <b>1/</b> \A      | وقل الحقُّ من ربَّكم                                               |
| 1/11                  | ٣٠/١٨               | إنَّ الَّذين آمنوا وعملوا الصَّالحات                               |
|                       |                     | سورة طه                                                            |
| Y/£ <b>T</b> T        | ٥/٢٠                | الرَّحن على العرش استوى                                            |
| 1/727                 | 79/7•               | واجعل لي وزيراً مِن أهلي                                           |
| ٥/٢٧٣                 | ٤٤ و٤٤              | اذهبا إلى فرءون إنّه طغي                                           |
|                       | •                   | سورة الأنبياء                                                      |
| 7/717                 | 78/71               | قل هاتوا برهانکم هذا ذکر من مع <i>ی</i>                            |
| ۳/۱۹۵                 | ۱۰۷/۲۱ و ۱۰۸        | فن قانوا بركانم شدا نافر من معني<br>وما أرسلناك إلاّ رحمة للعالمين |
| 1/130                 | ۱۱/۱۱ و ۱۰۱۸        |                                                                    |
|                       |                     | سورة الحج                                                          |
| 14/41•                | **/**               | ماجعل عليكم في الدّين من حرج                                       |
| 14/401                | ۲۲/۳۳ و ۶۰          | أذِن للَّذين يقاتلون بأنَّهم ظُلِموا                               |

| رقم الصَّفحة والسَّطر | رقم السورة والآية | الآية                                              |
|-----------------------|-------------------|----------------------------------------------------|
| Y1/Y1•                | £7/YY             | أفلم يسيروا في الأرض فتكون لهم قلوب                |
| ٤/٣٧٠                 | 70/77             | أَلَمْ رَأَنَّ اللهُ سُخَّر لَكُمْ مَا فِي الأَرضُ |
| ٥/٢٨٥                 | <b>Y</b> 7/Y Y    | و إن يسلبهم الذُّباب شيئاً لا يستنقذونه منه        |
| 4/27.                 | YA/YY             | وجاهدوا في الله حقّ جهاده                          |
| 17/87.                | YA/YY             | ملَّة أبيكم إبراهيم هو سمًّاكُم المسلمين           |
|                       |                   | سورة النُّور                                       |
| Y/TY1                 | 77/72             | وآتوهم من مال الله الَّذي آتاكم                    |
| \797                  | <b>TT/T E</b>     | والذين يبتغون الكتاب مما ملكت أيمانكم              |
| 31/77                 | 00/12             | وعد الله ألَّذين آمنوا منكم                        |
|                       |                   | سورة الشعراء                                       |
| 14/171                | 109_151/77        | كذَّبت ثمود بالرُّسل                               |
| 18/74.                | YY <b>Y</b> /Y٦   | وسيعلم الذين ظلموا أي منقلب ينقلبون                |
|                       |                   | سورة القصبص                                        |
| 17/404                | <b>۲7/</b> 78     | إنَّ خيرَ منِ استأجرتَ القويُّ الأمينَ             |
| 14/41•                | <b>YY/Y</b> A     | وابتنغ فيها آتاك الله الدارالآخيرة                 |
|                       |                   | سورة العنكبوت                                      |
| Y • / E Y 9           | Y • /Y ٩          | قل سيروا في الأرض فانظروا                          |
| ٩/٢٠٨                 | ٢٩/٠٥ و٥١         | وقالوا لولا أنزل عليه آيات من ربّه                 |
| A/Y1•                 | 01/19             | أولم يكفيهم أنا أنزلنا عليك الكتاب                 |
|                       |                   | سورة الرُّوم                                       |
| 7/711                 | ۳۰/۸ و ۹          | أُوَلَم يَتَفَكَّرُوا في أَنفسهم                   |
| 4./448                | ۲۱/۳۰             | ومن آياته أن خلق لكم من أنفسكم أزواجاً             |

| رقم الصَّفحة والسَّطر | رقم السُّورة والآية | ية                                                                             |
|-----------------------|---------------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| Y/TY0                 | 10/72               | سورة سبأ<br>لقد كان لسبأ في مسكنهم آية                                         |
|                       |                     | سورة فاطر                                                                      |
| 14/81                 | 72/40               | و إن من أمَّة إلاَّ خلا فيها نذير                                              |
| 11/2.7                | <b>۲</b> ۲/۳٦       | سورة يس<br>ومالِيَ لاأعبد الَّذي فطرني                                         |
| ٣/٣٩٨                 | ٥٤/٣٦               | ولا تجزون إلاً ماكنتم تعملون                                                   |
| ٧/٢٤١                 | Y7/WA               | <b>سورة ص</b><br>يا داود إنّا جعلناك خليفة في الأرض                            |
| ٥/٢٠٨                 | Y9/YA               | ي دوو إن بحدث عيب ي درس<br>كتاب أنزلناه مبارك ليدَّبّروا آياته                 |
| · Y\/£ <b>٣٩</b>      | 1/71                | سورة الزَّمر<br>قل هل يستوي الَّذين يعلمون والَّذين لا يعلمون<br>سورة الشُّورى |
| 1/277                 | 11/27               | لیس کمثله شیء                                                                  |
| 7/84•                 | 47/27               | ومن آياته الجوار في البحر كالأعلام                                             |
| ٣/٢٢٢                 | 73/17               | والَّذين استجابوا لرَّبهم وأقاموا الصَّلاة                                     |
| Y/Y1Y                 | 73/17               | وأمرهم شورى بينهم                                                              |
| ٧/٣٧٠                 | 17/80               | سورة الجاثية<br>الله الَّذي سخَّر لكم البحر لتجري الفلك فيه<br>سورة الأحقاف    |
| \9/٣9٧                | 9/57                | ولكلِّ درجات مّا عملوا                                                         |
| 17/407                | ٣٥/٤٦               | واصبركا صبر أُولو العزم من الرَّسل                                             |

| رقم الصَّفحة والسَّطر | رقم السُّورة والآية | الآية                                               |
|-----------------------|---------------------|-----------------------------------------------------|
|                       |                     | سورة الفتح                                          |
| 7/277                 | ۱٠/٤٨               | يد الله فوق أيديهم                                  |
|                       |                     | سورة الحجرات                                        |
| WYY•                  | 1./54               | إنَّها المؤمنون إخوة                                |
| ٥/٣، ١١٧/٥،           | 14/54               | ياأيُّها الَّذين آمنوا إنَّا خلقناكم من ذكر وأُنثى  |
| 19/091 , 17/291       |                     |                                                     |
| 1./778                | 17/29               | إنَّ أكرمكم عند الله أتقاكم                         |
|                       |                     | سورة النَّجم                                        |
| 12/717                | ٤١، ٤٠، ٣٩/٥٣       | وأن ليس للإنسان إلاً ما سعى                         |
|                       |                     | سورة الحشر                                          |
| //٣٣٣                 | ٧/٥٩                | ما أفاء الله على رسوله من أهل القرى                 |
| /***                  | Y/09                | كيلا يكون دُولَةً بين الأغنياء منكم                 |
| A/TOT                 |                     | •                                                   |
| 11/411                | Y/09                | وما آتاكم الرَّسول فخذوه                            |
| '4 « \/\ <b>Y</b>     | Y/01                | ويؤثرون على أنفسهم                                  |
|                       |                     | سورة الممتحنة                                       |
| ۸/۲۲۱                 | ٧/٦٠                | لا ينهاكُمُ الله عن الَّذين لم يقاتلونكم في الدِّين |
|                       |                     | سورة المبَّف                                        |
| ٨/٢٧٢                 | ۱۲/۲ و۳             | ياأيُّها الَّذين آمنوا لِمَ تقولون ما لاتفعلون      |
| 17/777                | ٤/٦١                | إنَّ الله يحبُّ الَّذين يُقاتلون في سبيله           |
|                       |                     | سورة الملك                                          |
| <b>ፕ/ፕ</b> ኚ٤         | ٧٦/٥                | وأعتدنا لهم عذاب السُّعير                           |
| ٤/٣٦٤                 | 11/74               | فاعترفوا بذنبهم فسحقأ لأصحاب السعير                 |

| رقم الصَّفحة والسَّطر | رقم السُّورة والآية | الآية                                       |
|-----------------------|---------------------|---------------------------------------------|
|                       |                     | سورة القلم                                  |
| 14/229                | 1/7.4               | ن والقلم وما يسطرون                         |
|                       |                     | سورة المزَّمِّل                             |
| 7/7°, 7/7°,           | ۲٠/٧٣               | وآخرون يضربون في الأرض                      |
|                       |                     | سورة القيامة                                |
| ٤/٤٣٦                 | ٥٧/٢٢ و٢٣           | وجوه يومئذ ناضرة إلى ربّها ناظرة            |
|                       |                     | سورة التَّكوير                              |
| 1./277                | Y <b>1/</b> A1      | وما تشاؤون إلاَّ أن يشاء الله ربُّ العالمين |
|                       |                     | سورة الشّرح                                 |
| 18/787                | ۶۶/۲ <b>و</b> ۳     | ووضعنا عنك وزرك الّذي أنقض ظهرك             |
| ٨/٤٠٩                 | ۷/۹٤ و ۸            | فإذا فرغت فانصب                             |
|                       |                     | سورة الزُّلزلة                              |
| 17/11                 | <b>۱۹٪</b> و۷ و ۸   | يومئذ يصدُرُ النَّاسِ أشتاتاً               |
|                       |                     | سورة الإخلاص                                |
| ۱۹۰/۲۱، ۲۸۳/۵ و ۱۶    | <b>\/11</b> Y       | قُل هو الله أحد                             |
|                       |                     |                                             |

### الأحاديث الْنَّبويّة الشَّريفة

ب

بمَ تقضي إن عرض قضاء : ٥/٢٧٧.

ت

تزوَّجوا ولا تطلُّقوا: ١٢/٣٩٥.

ح

حبُّك للشيء يعمي ويصم: ٢/٢٥٠. الحد لله الَّذي وفَّق رسول رسول الله: ٨/٢٧٥.

خ

خلُّوا سبيلها ، فإنَّها مأمورة: ١١/٤٠٠. خير لهو المؤمن السِّباحة: ١٠/٤٠٩.

-

رأيت رسول الله علي يقيد من نفسه: ٥/٢٦٠.

س

سرقت امرأة على عهد رسول الله ﷺ: ٨/٢١٩.

ش

شيطان يتبع شيطانة: ٤١١/ح.

ط

طلب العلم فريضة على كلِّ مسلم ا ٤/٤٤١.

8

على المرء المسلم السَّمع والطَّاعة: ١٤/٢٣٩. عودوا المريض: وأطعموا الجاتع: ١٨/٢٢٠. ĵ

أتكلّمني في حدّ من حدود الله تعالى ؟: ١٠/٢١٩. ادرؤوا الحدود عن المسلمين بالشّبهات: ٢٧٩/ح. إذا أبردتم إلى بريداً: ١٣/٣٤١.

أرأيت لوكان على أبوك دين: ٣/٢١٤.

أرحم أُمِّتي بأمِّتي أبو بكر: ١٩/٤٧٣ . استوصوا بالأسرى خيراً : ١٣/٣٩٣ . ١٣/٣٩٣ .

استوصوا بالا سرى حين : ١١/١٦٢ ، ١١/٢٦٢ . اسمعوا وأطيعوا وإن استعمل عليكم عبد: ٤/٢٣٤ .

أعريك أرض خيبر بالنّصف: ٢/٣٧٦.

ألا تنزل فتسمعنا من هنيهاتك: ٤٠١/ -.

إلاّ ما كان رقماً في ثوب: ٧٩ه/ح.

الهوا والعبوا فإنيلاًكره أن أرى: ٦/٤٠٩.

أما بعد، فإن ما أهلك النَّاس قبلكم: ١١/٢١٩ .

إِنَّ فِي المَالَ حَقًّا سَوَى الزَّكَاةَ : ٢٣٩/١٥.

إِنَّ لِجسدك عليك حقًّا: ٧/٤٠٩.

إنَّ الله لم يأمرنا أن نكسو الحجارة: ٩/٥٧٩.

إِنَّ الله يحبُّ إِذَا عَلَ أَحدكُم عَلاَّ: ١٣/٣٩٧.

إن لم تجديني، فأتي أبا بكر: ٢/٢٢٤.

انزل فحدَّثناً من هناتك: ١٣/٤٠١.

إنَّما النِّساء شقائق الرِّجال: ١٠/٣٩٨.

إِنِّي تركت فيكم أمرين إن تمسُّكتم بهما: ٩/٢٠٧.

أهديتم الفتاة: ٥/٤٠١. أوليس إنساناً: ٢٠/١١.

الأُمَّة في قريش ما حكموا فعدلوا: ٢/٢٢٩.

ما آمن بي ساعة من نهار: ١٦/٣٣٧. فارموا واركبوا، وإن ترموا أحبّ إلى : ١٠/٣٦٠. ما آمن بي من بات شبعان : ٢/١٣ . فن كان يكفيه علف بعيره: ٢٠/٣٩٧. ما بالمدينة أهل بيت هجرة إلا يز رعون: ١/٣٧٦. فهلاً بعثتم معها من يغنّيهم: ٦/٤٠١. ما رآه المسامون حسناً فهو عند الله حسن: ٤/٢١٢. في الرِّكاز الخس: ٨/٣٣٢. ما هذه ؟ ألقها، وعليك بهذه: ٧/٣٨٠. مرَّ رسول الله عَلِيُّكُم على صبرة طعام: ٣/٢٦٦.

مروا بلالاً فليؤذِّن: ٢٢٣/ - .

من آذي ذمِّيّاً فأنا خصه : ١١/٢٢١.

من احتكر فهو خاطئ: ٢/٣٣٩.

من أحيا أرضاً مواتاً فهي له: ٧/٣٧٥، ١/٣٧٦.

من أمسى كالأمن عمل يده: ١٩٩٧. من خرج من الطَّاعة: ٢/٢٤٠.

من غشَّ فليس منّا: ٢/٢٦٦ وه.

من قتل معاهداً لم يرح رائحة الجنَّة: ١٢/٢٢١ .

من كان آمرًا بمعروف فليكن أمره بمعروف: ٢/٢٧٣.

من كنت مولاة فعلى مولاه: ٦/٢٢٩.

من ولي عملاً وهو يعلم أنَّه ليس لذلك أهل: ٢٢٠/ ح. من ولى من أمر المسلمين شيئاً: ١٧/٢١٩.

النَّاس رجلان ، عالم ومتعلَّم : ٤٤١/ ح . النَّاس سواسية كأسنان المشط: ٧/٢١٩. نظر رسول الله عَلِيَّةِ إلى إنسان يتبع طائراً: ١٤٤١ - .

هذا حرام على ذكور أُمَّتي: ١٢/٢٧٤. هذه يد يحبّها الله ورسوله: ٣/٣٧٦. هم إخوانكم جعلهم الله تحت أيديكم: ٣/٢٢١.

وزن حبر العلماء بدم الشُّهداء: ٥/٥.

قام رسول الله ﷺ لجنازة مرت أمامه: ١٩/١١. قيل لرسول الله ﷺ: إنَّ الملوك لا يقرؤون كتاباً غير مختوم: ٧/٢٣٦.

كان رسول الله عليه يستعمل السَّكِّين: ٩/٤١٦. كان عَلِينَةٍ يكره نكاح السِّرّ: ١٧/٤٠٠. كانت بيد رسول الله علية قوس عربيّة: ٦/٣٨٠. كُلَّكُمْ خير منه : ۲۱/۳۹۷. كُلُّكُم راع، وكُلُّكُم مسؤول عن رعيَّته: ٩/٢٤١.

لا تجتمع أُمَّتي على ضلالة: ٤/٢١٢. لاتدخل الملائكة بيتاً فيه كلب: ٥/٥٧٩. لا تقصر الصَّلاة في أقلِّ من أربعة أَبْرُد: ٣٤١/ - . لاحمى إلاَّ لله ورسوله : ٨/٣٣٠. لا يرث القاتل: ١٢/٢١٣. لا ينبغى لأمَّتى أن يــؤمّهم إمـــام وفيهم أبــو بكر:

> لعن الله كل مزواج مطلاق ، ١٣/٣٩٥ . لكلِّ شيء حلية: ٤٠٠/ ح. الله يعلم إنِّي لأحبكنَّ : ١٤/٤٠٠ . ليس منِّي إلاَّ عالم أو متعلَّم: ٤/٤٤١. ليصلِّ أبو بكر بالنَّاس: ١٧/٢٢٣.

nverted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version

يا رسول الله إنَّهم لا يقرؤون كتاباً : ١٦/٣٤٢ . يا معشر النِّساء ما رأيت من نـاقصـات عقل ودين : ١٣/٣٩٨ . وزيراي من أهل الأرض أبو بكر وعمر: ١٤/٢٤٤. ي يا أبا بكر، إنَّ لكلِّ قوم عيداً: ٣/٤٠١. يا رسول الله إنَّ أبي أدركه الحجّ ولم يحج: ٢/٢١٤.



## الفهرس العام

الآزتيكيَّة (شكل من أشكال الكتابة المكسيكيَّة): آبوبنة دميون ـ تمثالها : ١٨٠/م . آزوكا (ناشر البوذيّة): ١٣/٥٢. أتون (إله): ٣/١٢٤ و٦، ١٠/١٢٥ و١٢ و١٦، ١٦/٧ آســـة: ٦/٦، ٤/٤٢، ١٠/٧٦، ١٠/٨١، ١٠/٨١، ١٠/٨١، . Y/E EV آجوم الثَّاني (ملك كاشي) ١٤/١٥٠ . آسية \_ جنوبها الشُّرقي: ١٦/١٠٧ و١٧، ١١/٣٦٧. الآخائيون: ٧٦/٥ و٧ و١٠. آسيـــة الصّغرى: ١٤/٧، ٤/٥٠، ١٨/٨١، ١٥/٨٦، آخر النَّهر (كوكب): ١٥/٥٤٧. ٨٨/٢، ١٩/٢، ١٩/٤، ١٩/٥، ١٩/٩١، آخن (مدينة): ٩/٥٣٤. ·7/\7, 57/\0, \\/\7/, 083\5, 750\.7. آداب الحسبة (كتاب للسقطى): ٣/٢٧٤. آسية \_ غربها: ٤/١٣٠. أدم عليه السَّلام: ١٢/٢٢٥ و١٤ و١٦، ١٩٨٣. آسية \_الوسطى: ٣/٣٩، ٢/٤٧، ٢/٢٦. آذنة: رَ: أضنة. آشور (إله): ١٥١/١٠، ١/١٥٥، ١٦/١٥٠. آراء أهل المدينة الفاضلة (كتاب للفارابي): آشور (بلاد) ١ ٤/١٥١ . . 4./0.1 آشور أوباليط (ملك): ٤/١٥١. آراء فلسفيَّة في تاريخ البشريَّة (كتاب لهردر): آشور بانيبعل (ملك آشوري): ١٥/١٥١، ١٤/١٥٢، . 4/291 آرام النُّهرين : آشور بانيبعل (مكتبة): ١٢/١٥٢: ر: بيت آغوشي . الأشوريُّون: ١٤/٩٦، ٤/١١٠ و٥ و١٧، ٢٠/١١٤، ر: بيت بخياني. ۱۱/۷ و ۹ و ۱۸، ۱۳۲/۷، ۱۳۹/۱۷، ۱٤٥/ -، ر: بيت عدن. ١٥/١٥٠ و١٧ و١٨ ، ١٥١/٦ و١٧ و١٩ ، ١٥١/٩ الآراميَّة (شكل من أشكال الكتابة): ٣١/م، ١/١٧٣، و۱۱ و۱۲ و۱۳ و۱۲ وح، ۱۵۳ م، ۱/۱۵ و۲ . \\/\\Y وه، ۱۹/۱۹ و ۱۱ و ۱۳ و ۱۵، ۱۳/۱۹، ۱۳۱/۷ الأراميُّون: ١٦١/١٦٦ و٥ و١٦، ١٩/١٦٧. وه۱ و۱۷، ۱۲۹/۱۷۹ ، ۱۸/۱۷۶ .

آغني (إله): ١٩/٤٩.

آل البيث: ٣/٤٢٦.

آرثر انفيس: ١٩/٧٤،

. 2/0.

الآريُّـون: ٥٤/٥ و١٥ و١٦، ٧٤/٥، ١٥/٤٩ و١٨،

ابن أبي رقيَّة : ١/٥٨٥ .

ابن أبي مريم: ٩/٤٠٦ و ١٢.

ابن الأثير (عزّ الدّين علي بن محمَّد الجزري): ٧/٢٧٠، ١٦/٣١٧، ٤/٤، ٣٣٤/-، ١٦/٣١٧

. ۱۰/۶۸۸ ه ۸۸۶/۷، ۷۵۵/۲

ابن الإخوة: ٨/٢٧٤.

ابن إسحاق (محمَّدبن إسحاق): ٢/٤٧٥، ٢/٤٨١ و٣ و ٧ و ٩ ، ٢/٤٨٢ و ٨ .

ابن أكبر (إمبراطور مغولي) ١ ٧٣٨٧.

ابن إياس: ٤٩٢/ - .

ابن باجة (أبو بكر مُمَّدبن يحيي الصَّائغ): ٣/٥٠٩ و٦

و۹ و۱۰ و۱۲ وح.

ابن بشكوال (أبو القماسم خلف بن عبد الملك):

343/31,793/5.

ابن بطــوطــة (محمَّــدبن عبـــدالله): ٧/٢٩٤ و١١،

٥٣٣/٢، ٩٤٣/٣، ٧٨٣/٦، ٥٥٤/٨، ٧٩٤/٤ .

ابن البيطار (عبد الله بن أحمد المالقي): ٢٦/٤٩٤،

ابن تغري بردي (أبو المحاسن يــوسف...): ٤٣٣/-.، ٨/٤٩٢ و ١٦.

ابن جبير (عمَّد بن أحمد الأندلسي): ١٦/٣٨٢. ١٧/٤٥٦، ١٢/٤٥٦، ٣٥٠/ -.

ابن الجزي (محمَّد بن الجزي الكلبي): ٩/٤٩٧.

ابن الجوزي: ٥/ح.

ابن حبّان: ٧/٤٨١.

ابن حجر العسقلاني (أحمدبن علي): ٢٢٨/ح، ٩/٤٦٩

ابن حربويه (القاضي): ١٤/٢٨٢ و ١٥ وح.

ابن حزم الظَّاهري: ۱۸/٤۷۰ وح، ۱/٤٧٢ و۲ و۳، ۱/٤٧٢ و۲ و۳، ۱/۵۰۸

الآمدي (سيف الدّين): ١٣/٤٣٤ .

آمـون (إلــه): ١٩٨٥، ١٨/١٠، ١٢١٤ و٢ و١٧،

۱۲۵/۲ و ۷ و ۹ و ۱۲ و ۱۳ و ۲۰ ، ۱۲۱/۲۱ و ۱۸ .

آنا ـ أتيشو (مجموعات تشريعيَّة سومريَّة قديمة): ١٠/١٤٢

. 1 1/161

آنو (إله): ۲/۱۲۸، ۱۱/۱۶۱، ۲/۱۳۸ و۷.

آنية خانة (قصر): ١٨/٥٧٥.

آيسن (مملكة يحاضيَّة): ١٠/١٥٩.

أباد (دولة): ۱۸/۳٤٩.

الإباضيَّة: ٢/٤٢٥ وح.

أباكوس (طريقة حسابيّة): ١٥/٥٤٢.

أبان بن عثان: ١٠/٤٧٩ .

أبتاراو (مدينة كوشيَّة): ٨/١١٠.

إبراهيم بن الأشقر: ٤/٤٢٧.

إبراهيم بن دكوان الحرَّاني: ١٢/٢٤٥.

إبراهيم بن سيّار: رز: النّظام.

إبراهيم بن المهدي: ٢/٢٥٢.

إبراهيم بن هلال الحرَّاني (أُبو إسحاق): ٩/٤٧٧.

إبراهيم بن الوليد: ١٨/٣٢٠ و١٩.

إبراهيم الزَّرقالي: ٧/٨، ١١/٥٤٤.

إبراهيم السّهلي: ١٧/٥٤٦.

إبراهيم الموصلي ١٥/٤٠٦ .

إبراهيم النّخعي: ٧/٤٦٤.

الأبستاق: ز: الأفستا.

إبط الجوزاء (كوكب): ٢١/٥٤٧.

الأُبُلَّة: ١٢/٥٥، ١٥٥/١٨ وح.

ابن أبي أُصيبعة (موفق الدِّين أبو العبَّـاس أحمـد ...):

٢٢٤/٢ وح، ٢٨٤/١٤، ٣٨٤/٤ و ٧، ١١٥/١١.

ابن أبي البناء المقدسي (محمد بن أحمد): ١١/٤٩٣ و١٥.

ابن أبي الحكم ( مُمَّد بن عبيد الباهلي) : ١٣/٥١٨ وح .

ابن حوقل (ممّدبن حوقل البغيدادي الموصلي): ١١١/٥٥٤ ، ١٩٤/٨، ١٥٥/٢١ .

ابن خاقان (عبيد الله بن يحيى): ٢٤٦/ ح.

ابن خاقان (محمد بن یحبی): ۱٤/٢٥٢ وح.

ابن خلكان (أبو العبّاس أحمد بن محّمد): ١١/٤٦٧، . ٣/٤٨٥ . ٣/٤٨٤ . ٧/٤٧٩

ابن خلدون (أبو زيد عبد الرَّحمن بن محمَّد): ٩/٨، ٥٦/٧١ ، ٥٣٢/٩ ، ٢٤٢/١ ، ٢٧٢٢١ ، ٥٨٣/ح ، ٧١٤/٢، ٢٤٤/٢، ٢٤٤/٣ و٧، ٢٥٤/٠١، ۱/٤٧٦ م ٨/٤٨٩ و١٢ و١٥، ١٤٩٠ و٨ و١٦ وح، ۱/٤٩١ وه و٦ و١٧، ١/٤٩٢ وه، . 1/071

ابن الدغيدغة: ٣٤٤/ -.

ابن رافد الأندلسي: ٦/٥٢٧.

ابن رشد القرطبي (أبو الوليد محمد ...): ٨/٥، ۲/٤٤٢، ۱۳/٤٧٢ و١٤ و١٥ و١٧ و٢٠ وح، ۱۲/٤۷۷، ۱/٥٠٣ و٩ و ١١ و ١٢ و ١٤ و ١٥ و ١٧ و۱۹، ۲۰۰۶م، ۳/۵۰۰ و ۱۲ وح، ۲۵/۵۲۰.

ابن الرُّومي (أبو الحسن علي بن عبَّاسَ) ، ١/٤٧٧ . ابن الرّوية (أبو العبَّاس أحمد بن محمَّد): ٩/٥٢٥ و ١٠. ابن زهر الإشبيلي (أبو مروان): ١٧/٤٥٢ و١٩، ۱۲/۶۷۲ و ۱۸ و ۱۸ و

ابن زولاق : ٤٩٢/ ح.

ابن زیاد: ۱۰/٤۲٦.

این سیاً: ۷٤۲۱ و ۹.

ابن سعد ( محمَّد بن سعد بن منيع الزّهري ): ١١/٢٤٣ ، ١٥/٤٨١ و ١٨ و ١٩، ٢/٤٨٢ و٥ و٧ وح.

ابن سعید: ۱۷/۲۵۰.

ابن السّماك: ١١/٤٠٥.

ابن سيرين (أبو بكر محَّسد بن سيرين): ٣/٢٩٥، ١٤/٤٦٣ وح.

ابن سينـا (أبو على الحسين بن عبـدالله): ١٧/٦ و٢٠، ۳/٤٤٢، ۲۰۵۹، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱ و ۲ و ۸ و ۹ و١١ و١٤ و١٨، ١١خ/٣ و١٢ و١٣ و١٥ وح، ٢١٥/٤ و ٨ و ١١، ١١٥/م، ٢٢٥/٦، ٩٥/٥١.

ابن الشَّاطر: ٧/٥٤٦. ابن شاهين الظَّاهري (أبو خليل)، ١٢/٥١٩ وح.

ابن شداد: ٤٩٢/ - .

ابن طباطبا: رَ: ابن الطِّقطقي.

ابن طغتكين: رز: أتابك بن طغتكين.

ابن طفيل (محَّدبن عبدالملك): ٦/٤٧٢ ، ٢/٤٤٢ و١٠

و ۱۲ و ح، ۱۹/۵۰۹ و ۱۸، ۱۲۵/۵.

ابن الطِّقطقي (محمَّد بن على بن طباطبا): ١/٢٤٤ وح، ۱۸/٤۸۸.

ابن طولون (أحمد بن طولون): ١٢/٥٦١.

ابن طولون (مسجد): ١٠/٥١٥، ١٢/٥٦١.

ابن عبد البرّ: ٥/٥.

ابن عذراي المراكشي (أبو عبدالله): ١٣/٤٨٨ و ١٦.

ابن عساكر (أبو القاسم على بن الحسن): ١٢/٤٣٤،

۲۲۶/۸ و ح، ۱۰/٤۷۶ و ۱۱ و ۱۳، ۲۵/۷. ابن عطيّة : ٢/٢٠٨ .

ابن عمر (جزيرة): ٤٨٨/ح، ٣٢٥/ح.

ابن العميد: ٩/٤٧٧ .

ابن فرحون: ٨/٢٧٦.

ابن فضلان (أحمد بن فضلان بن العبَّاس): ٩/٤٩٦

ابن قتيبة الدّينوري (أبو محّد عبد اللهبن مسلم): . \/٤٨٦ ، ٧/٤٧٧

ابن كثير(أبــوالفـــداء إساعيـــلبن عمر): ٤/٤٨٩. ٩/٥٦٨.

ابن الكوى: ٧/٣٥٤.

ابن لهيمة (عبدالله بن لهيمة بن فرعان الحضرمي):

ابن ماجه: ١/٤٧٥ .

ابن مالك الأندلسي (صاحب الألفيّة): ١٤/٤٧٦.

ابن مجبر (أبو بكر): ٦/٥٣٧.

ابن مسكويه: ٤٩٢/ ح.

ابن مقلة (مجَّدبن علي): ۲۶۱/ح : ۴/۲۲۸، ۹/٤۷۷، ۱۸/۰۸٤

ابن منظور( محمَّدبن مكرم): ۱۲/٤٧٦ تا ۶۸٤/ح. ابن النَّديم: ۱۱/۷، ۶/٤٤٦.

ابن النَّفيس (علاء الـدَّين علي بن أبي الحزم القرشي): ٨/٦، ٤/٤٢، ٥/١٣ و ١٠ و ١٥ و ١٨ و ١٥/١٠.

ابن نقطة (موفق الدّين عبداللَّطيف البغدادي):

۸/۰، ۱۰/۰۱۳ و۱۱ و۱۸، ۱۵/۰۱۲ و۱۱، ۲۰۰/۱۲.

ابن هشام (عبدالملك): ٤٨١/٥ و٩.

ابن الهيثم (أبـوعلي محمّــدبن الحسن البصري): ٧/٨، ٣/٤٤٢، ٣/٥٣٨، ٣/٥٣٩ و٣ و٥ و٦ و٩ و١٧

و ۱۸ و ح، ۱۵۰،۵۰ ۱۵۰،۵۰ و ۱۸

ابن واصل: ٤٩٢/ -.

ابن الوحشيَّة: ٥/٥٢٨.

ابن يونس المصري (عبدالرَّحن بن أَحد): ١٥/٣٨٢، ٧/٥٣٠، ٢/٥٣٠ و ٥.

أبناء رع: رّ: الهيكسوس.

أبو: رَ: تموز.

أبو إبراهيم التَّميي القرطبي : ١٥/٢٩٣ .

أبو الأسود الدُّؤلي: ٧٤٧٦.

أبو أُميَّة القاضي ارَ: شريح بن الحارث . أبو أيُّوب المورياني: ٧/٢٤٥.

أُبُو برزة الأسلمي: ٩/٣٤٣.

أبو بكر (ابن مجبر): رّ: ابن مجبر. أبو بكر (الرّازي): رّ: الرّازي (أبو بكر).

أبو بكر(زكريابن عمر): ۱۷/۳۸۷ وح.

أبو بكر (الصَّدِّيق رضي الله عنه): ٣١/١٢٢، ١١/١٢٢،

أبو بكر الطُّرْطُوشي ( مُحَّد بن الوليد): ١٣/٤٦٢ وح. أبو بكر القفَّال: رَ: القفَّال.

أبو جعفر المنصور (عبد الله محمّد بن علي العبّاسي):
۱۰۲۲۰ و ۱۱، ۲۲۲۷، ۲۲۲۳، ۱۵/۲۰، ۲۲۲۲،
۱۲/۲۸ و ۱۲/۲۸۰ و ۱۵ و ۱۰، ۲۳۲۹، ۲۳۳۶ و ۲۲
و ۲، ۲۳۲۸، ۱۳۶۸ و ۱۱ و ۱۶ و ۲، ۲۳۳۸ و ۲۰۳۸ و ۱۲ و ۱۳۶۸ و ۱۲ و ۱۲ و ۱۲/۲۱، ۱۳۶۸ و ۱۲ و ۱۲/۲۱، ۱۲/۲۱، ۱۲/۲۱، ۲۰۰۸،

أبو حامد العزالي: رّ: العزالي.

أُبــو الحسن الأشعري (علي بن إساعيــــل): ٢/٤٣٤ و٤

و۷ و۹ وح، ۱/۱۳۳۵، ۱۳/۶۳۱، ۱۳۶۷۰ و۸، أبوالع ۱/۱۵/۱۵.

أبو الحسن بن ملاعب الفوارس البعدادي : ١١/٣٥٠ .

أبو حمزة الخارجي: ١/٤٢٤ و٣ و٥ وح.

أبو حنيفة: ١٠/٢٧٩ وح، ١٢/٢٨٠ و١٦، ١٦/٤١٦،

۷/٤/۲ و۳، ۲۰٤/۸۱، ۲۰۵/۷ و ۸ و ۱۲ وح، ۲۶۱/۲، ۲۷۵/۸، ۲۷۵/۸۱.

أبو حنيفة (مـذهبـه): ۲۹۰، وه، ۳۶٪، ۴۲۷٪ و۲، ۲۵۰، ۵۲۵ و۱.

أبو خيثة النَّجاري: ٩/٣٤٣.

أبو داود السَّجستاني (صاحب السُّنن): ١١/٣٩٨، ٢٠/٤٧٤

أُبـــو الـــدَّرداء رضي الله عنــــه: ٥/ح، ٢٧٩/ح، ٥/٤٥٥ وح.

أبو الرَّيحان البيروني: رَ: البيروني.

أبو سلمة الخلال (حفص بن سليمان ): ٥/٢٤٥.

أبو شامة : ٤٩٢/ ح.

أبو صدفة (مسكين المدني): ٧/٤٠٦.

أبو طالب: ١٠/١٩٦.

أبو طاهر السُّلَّفي: ١٢/٤٣٤.

أبو طلحة الأنصاري رضي الله عنه (زيد بن سهل):

. 0/049 ، 11/297

أبو الطِّيّب المتنبِّي (أحمد بن الحسين): ٢/٤٧٧.

أبو العبَّاس بن البنا: ١٣/٥٤٤.

أبو العبَّاس السُّبتي: ٣/٣٣٧.

أبو العبِّساس السَّفْساح: ٢٠٢/ح، ٢٤٢/٥، ٥٢٢٥٠،

٤٠٣/٢، ٥٠٤/ح.

أبو عبيدة بن أبي حذيفة: ٢٩٥٥ وه و٧.

أبو عبيدة بن الجرَّاح رضي الله عنـه: ٣/١٩٦، ٣/١٩٨، ٣/١٩٦. ١٣/٢٧، ١٣/٢٧، ٢/٣١٦، ٢/٣٦٤.

أبو العتاهية : ٢/٤٧٧ .

أبو العلاء المعرّي (أحمد بن عبد الله): ٢/٤٧٧. ٢٠/٠٠٦ وح، ٩/٥٠٧.

أَبو علي الجبائي ( محَّد بن عبد الوهاب ) : ٤/٤٣٤ و ح . أبو عنان (السَّلطان): ٨/٤٩٧ .

> أبو الفتح ملكشاه (سلطان سلجوقي): ٢/٥٦٦. أبو الفداء (مكتبة في حماة)! ٤/٤٤٨.

أبو الفرج الأصفهاني: ١٩/٤٠٤، ١/٤٠٥ و٧ و ٩ .

أبو الفضل الصُّوري: ٢/٣٢٢.

أبو القاسم القشيري: ١٢/٤٣٤ .

أبو كامل بن أسلم: ١٨/٥٤٢ .

أبو لبابة (رفاعة بن المنذر): ١٧/٣١٥.

أبولون (إله): ٣/١٦٦.

أبو المجاهد تغلق شاه : ٩/٢٩٢ .

أبو مروان الغريض: رّ: الغريض.

أبو مسلم الخراســاني: ۱۵/۲۰۱، ۸/۳۶۰ و۹ و۱۱ و۱۳. ۱۱/۱۶ و۱۲.

أبو منصور للاتريدي: رَ: الماتريدي.

أبو موسى الأشعري رضي الله عنه (عبدالله بن قيس) ١

۱۲/۲۲ و ۱۲ ، ۲۲۲/ح ، ۲۵۸۷ ، ۲۲۲/۸ و ۹ و ۱۰ ، ۲۵/۲ ، ۲۷/۲۷ و ۱۵ ، ۲۳۶

أبو نصر بن الهيثم: ١٠/٣٤٥ و١٢.

أبو نواس (الحسن بن هانئ): ۱۹/٤٧٦ .

أده المذيبان الملاف (محديد المذيبان):

أبو الهذيل العلاف (محمّد بن الهذيل): ٦/٤٣١ وح، ٤/٤٣٢ وح، ٤/٤٣٢ درية ٢/٤٣٢

أَبِـوهريرة رضي الله عنــه (عبــد الرَّحمٰن بن صخر): ۲۲۰/ح، ۲۷٤٥٠، ۱٦/٤٨٠.

أبو هلال العسكري: ١١/٢٢٧ وح، ٣٤٤/ح.

أبو يعلى الفرَّاء (محمَّد بن الحسين): ٣/٢٤٠ .

الإحكام لبيان ما في القرآن من الأحكام (كتاب لابن حجر): ١٣/٤٦٩.
أحد أمين: ١٣/٤٢٧.
أحد بن أبي خالد الوزير: ٣/٢٥٢، ٣٠٥/٥٠.
أحد بن أبي دُوَاد ١ ١٨/٢٩٠ وح، ٢/٢٩١.
أحد بن الحسين: رّ: بديع الزَّمان الهمذاني.
أحد بن حنبل: ١٩١٨/١٨، ١٤٤/٩، ٢٦٤/٦ و١٨ وح، ١٥/٤٧٠.
أحمد بن حنبل (١٠/٥/١٠)، ١٤٤/٩، ٢٦٤/٦ و١٨ وح، ١٥/٤٧٠،

احمدبن حنبل (مدهبه): ٦٠/٤٣٠ و ١٠ ١٠/٤٣٤ . أحمد بن طولون : رّ: ابن طولون . أحمد بن علي : رّ: الخطيب البغدادي . أحمد بن فضلان : رّ: ابن فضلان .

> أحمدبن القاسم: رَ: ابن أبي أصيبعة. أحمدبن محمَّد: رَ: ابن الرَّوية.

أحمد بن موسى بن شاكر ا ١١/٥٢٩ . أحمد بن يحيي: رّ: البلاذري .

أحمد زكي : ۱/۷۸، ۲۷۲/ه. أ

أحمد الصّقلي: ١٥/٣٧٢.

أحمد الغافقي: ٧٥٢٢.

أحمد المنصور: ۱۹/۳۰٦، ۳۰۳،۳۰۷ و ۶ و ۲، ۱٤/۲٤٧.

أحمر: رَ: برسيب (تل).

الأَحمر النَّحوي : ١/٤٥٢ و ٢ .

أحمس (فرعون مصري): ١/١٢٠، ١/١٢٠.

الأحنف بن قيس: ٨/٢١٨، ٢٣٥/ ح.

الأحول المحرر: ١٦/٥٨٤.

إحياء علوم الدِّين (كتاب للغزالي): ١٣/٤٦٧ . أخبار مكَّة (كتاب للواقدي): ١٩/٤٧٩ .

الإخشيديُّون: ١/٤١٨.

أبو يعلى الموصلي : ١٢/ح.

أبو يوسف القاضي (يعقوب بن إبراهيم): ١/٢٠٣ و٥، ١٠/٢٧٩ وح، ٢/٢٨٩ و٧ و٩ و١٢ و١٤ وح، ٣/٢٩٣، ٣/٢٩٣ وح، ٢٦٣٤١، ٢٨٢٨٠١،

١٤/٤١١، ١٤/١٧ و٣، ١٥/٤١٥ وح، ١٥/٤١٥.

أَتِيُّ بن كعب رضي الله عنه: ٢/٤٧٤ ، ٤/٤٦٠ .

أبيقور (فيلسوف): ١/٨٤ وح.

الأَبيقو ريَّة: ١/٨٤ .

الأبيقوريُّون : ١٧/٨٤ ، ٨٩/ ح .

أتابك بن طغتكين: ٨/٢٧٤.

أتارفافيدا (سفر من أسفار الفيدا) ١ ٦/٤٨.

الأتراك: ۳۹۵/۲، ۲۹۱/۱۰، ۸۰۰/۸، ۲۰/۲، ۵۸۰٪

الأتروسكيون: ٤/٨٦ و ١٧، ١/٨٧ و ٣ و ٥ و ٨.

الإتقان في علوم القرآن (كتاب للسُّيوطي): ٤/٤٦٩.

إتمام الدَّراية (كتاب للسُّيوطي): ٤/٦٤٩.

الإثنا عشريَّة : ٤٢٨/٥ وح.

أثينا ـ مجلس الشُّعب: ١٧/٧٨ ، ٣/٧٩ و٦.

أثينا مدرسة: ٥٠٤/م.

أثينا\_معبد: ٨١/م.

اٍثيوبية: رَ: الحبشة.

الأحساء: ١٠٨٥ و١٠.

أحسن التّقاسيم في معرفة الأقاليم (كتاب لابن أبي البناء المقدسي): ١٤/٤٩٣ . ١٣/٥٥٦ .

الأحكام السُّلطانيَّة (كتاب لأبي يعلى الفرّاء): ٤/٢٤٠.

الأحكام السُلطانيَّة (كتـاب للمــاوردي): ٣/٢٤٠. ٣١٧/ح.

أرنست رينان: ۳/۵۰۸. أرنولد تو ينيي: رَ: تو ينيي. أرواد (ممالك كنعانيّة): ٢/١٦١. أريابهاتا: ١/٥٤. أريحا (مدينة): ١/١٥٧ و٥، ٩/١٥٧. أريزونا (مؤتمر): ٤/٥٢٨. أريس (بئر): ۱۰/۲۳٦ . الأزارقة (فرقة من الخوارج): ٤٢٣/ -، ١٩/٤٢٤، ٤٢٥/ح. الأزتك (حضارة): ١٦/٩٧ و١٧، ٣/٩٨، ٩/٩٩، ۱/۱۰۱ و ٤ و ٨ و ١١ و ح . الأزرق (مسجد): ١٠/٥٦٦. الأزرق (نهر): ١٥٤ح. الأزهر ( جامع): ١٠/٤٥٦، ٥٥/٥٥، ١٦/٥٦١. أسامة بن زيد (رضي الله عنـه): ٨/١٣، ٩/٢١٩ و١٠، . 10/84 . 6/271 . 4/404 إسبارطة: ١١/٧٧، ٧/٧٩ و٨ و١١، ٤/٨١. اسبانيــة ١٨/١٠١، ١٦/١٦٤، ١٢/٢١، 7/201 , 10/20 · 17/027 , A/79 E , V/777 e. V. AA3/VI. 770/·1 e. YI. Y70/YI e. YI. ۱۱/٥٨٨ و ١٤ و ١٨ ، ١٣/٥٩١ . إسبانية - أكاد عِيَّتها الملكيَّة 1 ١٤/٥٠٧. إسانية لغة: ١٣/٣٧٩، ١٩٤٨ه. إسبانية: رَأيضاً: الأمويُّون في الأنسلس ورَأيضاً: الأندلس. استاتيرا (ابنة دارا الثَّالث): ١/٨٢. استارثی (إله): ۱۰/۱۸۸. الأستانة: رَ: إسطنبول. أسترالية : ٦/٣٧٨ .

استوابوسيلي ١ ١٢/٨٤ .

الإخمينيَّة: ٢/٦٦ و٣. إخوان الصَّفا وخُلاَّن الوفا: ٢٨٤١٦، ٢/٥٠٦. أدب الكتّاب (كتاب): ۲۰/۳۲٥. أدب الكاتب (كتاب لابن قتيبة): ٧/٤٧٧. أدرنة: ٢٢/٥٦٦. إدريس (عليه السَّلام) ١ ٤/٣٩٧ . إدريس الثَّاني: ١٢/٥٥٢. الإدريسي: ١١/٣٠٦، ٤/٤٩٤ و٨ و١٣ و٢٠، ١٩/٥٨٩ م ١٩/٥٨٩ . أدونيس (إله): ١٥/٧٩. الأدوية المفردة (كتاب لابن البيطار): ١٢/٥٢٥. أذربيجان: ۱۳/۳۷، ۷۰/م، ١٥٥/١٤، ٥٥٥/١١. اربد: ۱۰/۳۵۰. أريل: ١٣/٥٦٦ . أرتيس (معبد في أفسوس في ليدية من عجائب الدُّنيا ـ السُّبعة): ١٥٦/ ح. أرخميدس: ١٧/٨٣ . أردشير الأوّل: ١٥/٦٩. الأردن: ۱۰۵/ح، ۱۳/۵۱ و۱۱، ۲۹۰/۲ و۷، ۷۶/۵ و ۲ . أرستارخوس: ٥٤٦/٦. أرسطو: ٤/٤، ٤/٨، ٩/٨٢، ١٤/٤٧٢ ، ١٤/٤٧٣ و ١٠ و۱۱، ۲۰/۵۰۰ ۲۰/۵۰۲ و ۲۱، ۲۰/۵۰۰ و ۳ و ٤ و ۲ و ۸ و ۹، ۲۰۵/۹ و ۱۱، ۷۰۵/۱، ۵۰/۷۰. إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب: ر: معجم الأدباء. أرشاق الأوّل: ١١/٦٧. الأرشاقيَّة (سلالة في إيران): ١١/٦٧. الأرقبن أبي الأرقم: ٤/١٩٦ ، الأرمن\_أبجِديَّتهم: ١٩/١٨٧. أرمينيـــة: ۱۸/۲۸۱، ۲/۳۰۶، ۱۸/۲۸۱، ۱۹/۲۸۲، . 17/274

الأُسود (قاعة): ١٠/٥٧٥.

الأسود العنسي ا ٤/٣٤٣ وه.

أُسّيد بن حُضير ( رضي الله عنه ): ١٠/٢٣٠.

أسيس (قصر): ٢/٥٦٩.

أسين بلاثيوس: ١٣/٥٠٧ .

أسيوط: ١/٣٩٠.

الأشــــاعرة: ١٤/٤٣٤ وح، ١٦/٤٣٥، ٢٣٤٦ و١٠،

. ٧/٤٣٧

الأشباه والنَّظائر (كتاب للسُّيوطي): ٥/٤٦٩.

إشبيلية : ٣٥٤/ - ، ١١/٤٥٠ ، ٣/٤٥٧ ، ١٣/٥٨٥ .

الأشراف السَّعديِّين ( دولة ): ١٩/٣٠٦ ، ٤/٣١١ .

الأُشعث بن قيس: ٧/٢٨٧ و ٩.

الأَشْعَرِي: رَ: أَبُو الحِسن الأَشْعَرِي.

الأشكانية (سلالة في إيران): ١١/٦٧.

أشمون (إله): ٢٢/١٦٥.

إصابات المنجّمين (كتاب لابن أبي أصيبعة): ٨/٤٨٣.

الإصابة في تمييز أساء الصّحابة (كتاب لابن حجر):

. 14/279

الأصطخري: ١٣/٥٥٦.

الأَصفر(نهر): ٥٤/ح، ١/٥٥.

الأَصفر(وادي): ١٣/٢١، ١٧/٥٤ وح.

أصفهان : ۲/۰۲۰، ۲۲۰/۲ و ۱۳.

الأَصفهاني: رَ: أبو الفرج الأَصفهاني .

الأصمى: ١٠/٣١٧، ١٥/٤٥٥.

أَضْنَة: ١٤/٧، ٢٥٥٤ و ١٠.

أعشى قيس: ١٦/٤٠٤.

الإعمالم في من ولي مصر في الإسمالم (كتماب لابن

حجر): ١٤/٤٦٩.

الأُعيادالإسلاميَّة (كتاب لابن حجر): ١/٤٩٩ .

الإستوائيَّة (غابة): ١٧/١٠٩.

إسحاق بن حماد (خطّاط): ١٥/٥٨٤.

إسحاق بن عيسى: ٨/٢٨٣.

إسحاق بن إبراهيم الموصلي: ١٦/٤٠٦، ٧/٤٠٧.

أســدبن الفرات (أبـو عبــدالله): ۱۲/۳۷۱، ۱۲/۲۹

وح، ۲۶/۱ و ۲، ۲۵/۱۳، ۱۸۵/۱.

أُسْدُ الغابة في معرفة الصّحابة (كتاب لابن الأثير):

. 11/888 = 10/887

الأسرار (كتاب للرّازي): ٢/٥١١.

إسطنبول: ۲۲/۰۱، ۴۹۵/۱۱ ۲۲۰/۲۲، ۲۲۰/م.

إسطنبول ـ مرصدها : ١٣/٥٣٢ .

الإسفراييني: ١٠/٤٣٤ .

اسفيجاب (ثغر): ١٤/٥٥٤.

أسقلابيوس (طبيب يوناني): ٦/١٨٦.

الإسكندر المقدوني: ٣/٦٦، ٧٦/٧ و٩، ٧٨١ و٣،

۲۸/۷ و ۱۲ و ۱۲، ۳۸/۹، ۱۰۸/م، ۱۱/۱۰،

. 12/101 , 0/170 , 17/110

الإسكندرنيون: ٧/٥٠٠، ٢/٥٠١.

إسكندرونة: ٢٥٢/٦، ٢٥٥/١.

الإسكنــدريّــة: ١١/١، ١٨٨، ١٤٣٧، ٢٧٣٧،

۱۸۳/۱، ۱/۱۵/۷، ۲۶۱۶/۲، ۲۵۱/۲، ۲۵۰/۱ و٤.

الإسكندريَّة مدرستها: ٥٥/٥، ١٦/٨٣ و١٧.

الإسكندريَّة\_منارتها (من عجائب الدُّنيــا السَّبعـة) ١

أسماء بنت أبي بكر (رضي الله عنها): ٦/٣٩٦ و٧، ١٣/٤٨٠ ، ١٢/٤٦٤.

إساعيل الجزري: رَ: بديع الزَّمان الجزري.

الإساعيليَّة: ٢٨٨/ -.

أسوان (مدينة): ٧/٥٣٨.

الأغاني (كتــاب لأبي فرج الأصفهــاني): ١٨/٤٠٤، ١/٤٠٥ و٣.

الإغريسق: ۸/۲، ۱۱/۷۳ و ۱۱ و ۱۷، ۱۶/۷۶، ۲/۷۸، ۱۲/۷۸ ۱۲/۱۹، ۱۶/۸۷، ۱۰/۸۹، ۱۹/۰۱، ۱۹/۰۱، ۱۹/۱۹۰ و ۱۹، ۱/۱۹۱۸ و ۱۲ و ۱۸، ۷/۰۲۰، ۳۵۰/۸ و ح. الإغريق: رَأيضاً: اليونان.

أغمات: ۸/٥٥٣ وح.

الإفادة والاعتبار (كتاب لابن نقطة): ١٢/٥١٤ .

أفامية : ١٩/٧ وح .

أَفْرُودِيت: رَ: عشتار.

إفريقية: ٢٤/٥، ٨٨/٦، ٨٠١/١١ و ١٩، ١١٠/١ و ١٧، و ١١/١ و ١١٠ و ١١ و ١١٠ و ١١ و ١١٠ و ١١ و ١١٠ و ١١ و ١١ و ١١ و ١١٠ و ١١ و ١١ و ١١٠ و ١١ و

إفريقية ـ جنوبها : ١٠٩/٨٠.

إفريقية\_شرقها: ١٨/١٧٤، ٣٨٣٨٠ .

إفريقية\_شَمَالهَــا ١١/١٩٨، ١٦٣/٢، ٢٧٣٧، ١٨/٧١، ٢٦٤/١ و٤، ١٧/٤٧، ٢٥٥/٣،

> إفريقية غربها: ۲۲۷/ح، ۱/۲۹۶، ۱/۶۵۶. إفريقية \_ وسطها ، ۱/۲۰۹، ۷/۶۹۷. إفريقية الجنوبيَّة (جمهوريَّة): ۱٤/٤٩٩.

رُّ الأَّفُستا (كتاب المجوسيَّة الدِّيني): ٢/٦٨ و٧.

الأفشين: ١٣/٣٤٧.

أفغانستان: ۱۳/٤٣٧، ۱۳/٤٣٧.

أفىلاطـــون: ۷۸/۵۰، ۱۸/۰۳، ۱۱/۵۰۰ و ۱۸، ۲۰۰/۵، ۷۰۰/۶ .

الأَفلاطونيُّون: ١٠٥٠٨.

أُفلوطين (ناشر الأُفلوطينيَّة الحديثة): ١/٨. الأُفلوطينيَّة الحديثة: ١٩٨٧ و ١٤/٥٠١.

الأَقرع بن حابس: ١٩/٣٩٢.

أقريسبوس الصُّولي: ١٤/٨٤ و ١٥ . أقريطش: رّ: كريت.

الأقزام (جماعات سكنت إفريقية قديماً): ٤/١٠٩. الأقرر (معبد آمون): ١٤/١٢٠ ، ١٤/١٣٠.

الأقصى (مسجد) ١ ٩/٥٥٩ ، ٩٢٥٨ .

أقلانيتوس الأسوسي: ١٣/٨٤.

إقليدس (عالم هندسة يوناني): ١٥/٨٣ و١٧.

إقليدس\_نظريّته: ٦/٥٣٩.

الأكاديُّــون: ١٦٤/١٣٤ و٧، ١٤/١٣٦، ١٤١/١ و٢ و١٠ و ١٢، ١٢/١٤، ١٢/١٥٩ و١٣.

أكبر (إمبراطبور مغولي): ١/٣٤٩ ، ٣/٣٨٧ .

أُكسفورد\_جامعتها: ١٩/٥٤١.

أكسوم: رَ: كوش.

أكسيب (إله): ٩٩/م، ٤/١٠٠ و١١ وح.

الأَكليروس: ١٠/١٥٩ .

الإكليل الشَّمالي (كوكب): ١٦/٥٤٧.

الإكليل في استنباط التّنزيل (كتّاب للسُّيوطي): ٥/٤٦٩.

ألب أرسلان: ١٦/٣٠٥، ١٨/٤١٢.

ألبرت: ١١/٥٠٩ .

ألبرتوس فاغنوس (أكبرت الأكبر): ١٩/٥٠٢.

أكبرتو ماجنو: ١٣/٥٤٤ .

ألغ بك: ٦/٤٤٧.

ألارا (ملك نوبي): ١١٥/٥٠.

ألفونسو: 11/0٤٤.

ألمانية: ٢٠١٥، ٣٧٤/٢، ١٩٥٨ه١ = ٢٤٥/٣١.

الأَلك (حضارة): ١٩٧٠.

إله: رّ: الحرف الأوّل من اسم الإله.

أليزابيت (ملكة): ٣٥٧/ح.

الأم (كتاب للشَّافعي): ٨/٤٦٦.

أم الخير الحجازيّة: ١٥/٤٦٨.

أم الدرداء الصّغرى (هجيمة بنت حيي الأوصابيّة

الدَّمشقيَّة) ١ ٥٥٤/٤ .

عنها): ٥٥٥/ح.

أُم سليم ( رضي الله عنها): ٨/٣٩٦.

أم عطيّة الأنصاريّة: ٨/٣٩٦.

أُم عَمَّار بن ياسر: رَ: سَيَّة بنت خباط.

الإمارات العربيَّة المتحدة: ٦/١٦٨ وح.

الإماميَّة (فرقة من الشَّيعة) ا ١/٤٢٧، ١/٤٢٨ و٥،

الأمانوس (جبال): ١٢/١٦٦.

إمبيدوكل (فيلسوف يوناني): ٢٠/٧٩.

الأمثال (كتاب لعبيد الجرهمي): ٤/٤٧٩.

أمحوتب (أوَّل مكتشف للهدّواء عنه للصريّين): . ٤/١٣٢

امرؤ القيس: ١٨/٤٧٦.

أمريك\_ة: ٩/ح، ١٣/١٠ و١٩، ٢٠/١٣، ٢٠/٥١،

۰۱/۰۰ ۳۶/۸، ۲/۹۷، ۲۰۱/۷، ۱۱/۱۰۸، ۲۳۲/۸، ۲۳۲/۸، ۲۳۲/۰۰ و ۱۰

أمريكة الجنوبيَّة : ٣/١٠٢، ١٢/١٠٨ .

أمريكة الشَّماليَّة: ٧/٣٩، ١١/١٠٨، ١١/١٠٨.

· أمريكة الوسطى: ١٢/١٠٨، ١٢/١٠٨.

أمريكة الوسطى والجنوبيَّة: ١/٩٧ و٣، ٩٨/م.

أمريكة ـ الهنود فيها : ١٠/٤٩٩ و ١١ .

الأمريكيتان: ٦/١٨٨.

أمنحـوتب (من فراعنـــة مصر): ٩/١١٤ و١٤،

۱۲۰/۱۲۰ ۲۲/۱۲۶، ۱۲۰/۹ و ۱۱ و ۱۵، ۲۲۱/۵ و او ۱۲، ۱۲۹/۲.

أمنمحات (من فراعنة مصر): ٥/١١٤.

الأموريُّون: ١٣٤/ح، ١٠٥٩، و٥ و١١ و١٣، ١/١٦٠ و٣ و٤ .

أمونيوس ساكاس : ١٩/٧ ، ١/٨ .

797/7 و (7، (13/4 و 1، (13/4) (13/4) (13/4) (13/5) (13/5) (13/5) (13/5) (13/5) (13/5)

٢٧٤/٨ و ١٧، ٨٧٤/٢١، ٥١٥/٨، ٤٨٥/٤١.

الأُمويُّون ـ أُدبهم : ٣/٤٠٤ ، ٣/٤٠٤ .

الأُمويُّون\_دولتهم: ۱۸/۱۹۸، ۱۹۹/٥ و ۱٦، ۲۰۰/م،

٤٢٤/١، ٣٧٤/٣ و ٤، ٨٦٥/٦.

الأمويُّون\_زراعتهم: ١٠/٣٧٦ و١١ و١٤. الأمويُّون\_صناعتهم: ١٢/٣٦٢، ٢٧٣٢.

الأُمــويُّــون\_فنّهم: ٢٦٥/٥، ٢/٧٤ و ٨ و١٢،

دمو<u>د وی وی ده</u>م . ۲۰/۵۰، ۱۳۶۶ و ۱۳۰۸ و ۱۳

الأُمو يُون ـ مسجدهم في حلب: ١٦/٥٥٩.

الأُمويُّون\_مسجــــهم في دمشـــق: ١٦/٣٨١، ١٦/٣٨٢، ١٦/٣٨١، الأمروبية و ١٦/٣٨٢، ١٦/٥٨١، ١٣/٥٥٩، ٥٧٤، ١٢/٥٧٨،

. ٤/٥/

الأُمويُّون في الأَندلس: ١٧/٢٠، ١٢/٢٤، ١٢/٢٤، ١٢/٢٤، ١٢/٢٤، ٢٢/١،

. 12/007 , 17/211 , 7/201

الأُمويُّون في الأَندلس-أُسطولهم: ٣/٣٧٢ و١٣ و١٥. الأُمويُّون في الأَندلس-تجارتهم: ٥/٣٨٤.

الأُمويَّـون في الأَـدلس\_زراعتهم: ١٣/٣٧٨ و١٤، ١٣/٣٧٨

الأُمو يُّون في الأندلس\_صناعتهم: ١٢/٣٧٢، ٩/٣٨٢.

الأُمويَّون في الأندلس ـ فنَّهم: ٦/٥٦١، ٢١/٥٧٤. الأُمويَّون في الأندلس ـ قضاتهم: ٤/٢٩٣. الأُمويَّون في الأندلس: رَأيضاً: الأندلس. و رَأيصاً:

> أميتس (الميديَّة) زوجة نبوخذ نصَّر؛ ٨/١٥٦. الأمير (كتاب لميكياڤيلي): ١/٤٩١. أمير شاهي: ١١/٥٨٢.

الأميلو (الطبقة العليا في المجتمع البابلي): ٩/١٤٦. الأمين: ١٥/٤٠٦، ٢/٤٥٢، ٨/٥٨٠.

الأنساضول: ۱۰/۱۰۱، ۱۳۹/٤، ۱۰۱/۲، ۱۰۱/۰۱، ۱۰/۱۰۱،

أناو (بلدة جنوبي تركستان): ٢/٦٩ و ١٦، ١/١٣٧ . إنساء الغمر بأبناء العمر (كتساب لابن حجر): 12/٤٦٩ .

الأنبار: ٢٤٢/٦.

الأنباط: ۱۷۸/م، ۳/۱۷۹ و ۷ و ۸ وح، ۱۹/۱۸۷ . انتصار الحضارة (كتاب): ۱۷/۱۸۸ .

أنتيغون الأوَّل: ٢/٨٣.

الأنتيغونيَّة 1 ١/٨٣، ٨٥/م .

الإنجيل: ٩/٥٠٠.

الأنـــدلس: ۲۲/۷، ۱۹۹/۸، ۲۰۲۶ و ۸، ۲۲۲/۱، ۲۷۲/۱ و ۲۰۳/۲، ۲۰۳/۲، ۲۰۳/۲، ۲۰۳/۲، ۲۰۳/۲، ۲۰۳/۲، ۲۰۳/۲، ۲۰۳/۲، ۲۰۳/۲، ۲۰۳/۲، ۲۰۳/۲، ۲۰۳/۲، ۲۰۳/۲، ۲۰۹/۱ و ۲، ۲۰۳/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲، ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/۲۰ ۲۰۹/

۰۸۰/۱۱، ۰۸۰/۳ و ۱۲، ۸۸۰/۱۱ و ۱۲ و ۱۹، ۱۸۰ ۸۵۰/۸۱، ۹۵۰/۲ و ۱۰

الأندلس: رَايضاً: إسبانية. ورَ أيضاً: الأُمويُّون في الأَندلس.

الأنديز (جبال): ٣/١٠٢.

أنس بن مالك رضي الله عنه: ٥/ح، ١٢/٣٩٦، . ٢٤٠٠ح، ٦/٤١٣.

أُنس المهج وروض الفرج: رَ: المالك والمسالك. الأنصــــار: ۲/۲۲۰، ۳/۲۲۹، ۲/۲۳۰ وه، ۲/۲۳۱،

لانصــــار: ۲۰۱۲، ۲۰۲۲، ۲۰۱۳، ۲۰۰ ۲۰۸/۲۰، ۲۰۱۶ و ع .

أنطاكية : ۱۲/۸۲، ۵۵۰/ح، ۱۲/۵۷ و ۱۸ و ۱۹.

أنطاكية\_ميناء: ١/٣٨٥.

أنطوني (سير): ٧/٢٠٥.

أنقرة (أو أنقورة): ١٦/٩٦ وح.

الإنكا (حضــارة): ۹۸/م، ۱/۱۰۲ و۲ وه و۹ و۱۱،

إنكي (إله): ١٢/١٤٨ و٥، ١٢/١٤١.

أنليل (إله): ١/١٣٨ و٤، ١١/١٤١، ١١/٥٠.

أنوبيس (إله): ١٢٣/م.

أنوشروان (كسرى): ١٧/٦٩ و ١٨، ٢/٧١ و٩، ١/٧٢

و ۲ و ۱۰ و ۱۱، ۱۳/۲۱۳.

الأهرامات: ١٩/١١٣، ١٥٦/ ح.

أهرون بن عتبة الإسكندراني: ١٤/٤٤٣.

أهر عان (الشَّيطان أو الشَّر عند الزَّردشتيِّين): السَّردشتيِّين): ١٢/٦٨ و ٢/٦٩ و ١٢.

الأهليَّة (مكتبة في باريس): ١٥/٥٨٠.

الأهواز: ٢٤٥/ح، ٢٤٥/ح، ٣/٣٨٢.

أهـوراـمـزدا (إلـه الخير عنـد الـزّردشتيّين): ٢/٦٧،

۱۲/۷ و ۱۲، ۱۲/۱ و ۵ و ۱۰ و ۱۲، ۱۲/۲۲ و ۱۰

الأوائـل (كتـاب لأبي هـلال العسكري) : ١١/٢٢٧ وح .

أُور (مدينة ): ١٢/١٣٧ .

أُور.نامو(ملك سومري): ٧/١٤١.

أُوريَّة والأُوربيُّون: ٤/٦ و٦، ١٠/٨، ٩/ح، ١٨/١٠ و١١، ٢١/٣، ١٤/١٢، ٢٦/٧، ٢٤/٥ ولا و١٠، 73/4, 73/7, 77/7, 08/31, 78/7, ١٢/١٢. ١٢/١٤١ و١٦، ١٢/١٤١، ١٨/١٢١ و ۱۱ و ۱۷، ۱۸۸۸، ۱۹/۱۹۰ و ۱۹ و ۲۰ ۱۹۱۸۲ و٩، ٨٢٦/١، ٣٣٤/٨، ٨٥٣/٦، ٢٧٢/٤ و١٢، (AT\T1, YAT\\$1, TAT\-, 3AT\0, FFT\1, ١١/٤٥٠ ، ٨٤٤/٨ ، ٤٤٩/٥ و٩ و١٠ ، ١٥٤/١ و۱۳ و ۱۹ و ۲۰ و ۲۱، ۵/۵۱ و ۱۰ و ۱۸، ۱٤/٤٧٢ و ۱۸ و ۲۰ ، ۱۹۵۶ و ۸ و ۱۰ و ۱۱، ۱۳/۶۱، ۳۰۰/۲ و۳، ۲۰۰/۷، ۱۳/۱، ١١٥/٥، ١١٥/٢١، ١٥/١٣، ١٥/٥١١ و٦، P/0/F, 070/71, F70/0, A70/7, Y70/31, ١٣/٥٣٨ وح ، ١٥/٥٠ ١٤٥/٣١ و١١، ١٤٥/٨ و ۱۱، ۱۲/۰۱۲، ۷۱۰/۰۱۱ و ۱۱، ۸۸۵/۱۱، ۲۸۹/۱۱ و ۱۱ و ۱۷، ۲۹۰/۱ و ۲ و ۵ و٧ و٧١، ٩١٥/١ .

الأوربيَّسون\_استعمارهم: ۱۰/۱۰۳، ۱۰/۲۰۹، ۱۰/۲۰۹، ۲۰/۰۸۱ و ۲۲

> الأوربيُّون\_خامعاتهم: ٢/٥٤٢، ١١/٥١١. الأوربيُّون\_طلبتهم: ٨/٤٥٠.

الأوربيَّسون\_علمهم وفلسفتهم: ۹/۱۹۱ و ۱۰ و ۱۱، ۱۲/۰۶، ۱۲/۰۲ و ۱۵، ۱۲/۰۰۳، ۹/۰۰۸ و ۱۱، ۱۵/۰۵، ۱۶/۰۵۲، ۱۶/۰۵۱ و ۵.

الأوربيُّون\_نظام حكمهم: ٣/٢٠٦، ٢٣٤/ح، ٩/٤٥٠ و١٦.

أوروك (مدينة الوركاء): ١٩/١٣٥، ١٢/١٢٧ و ١٨. أوروكاجينا (أوّل مشرّع عالمي): ١٩/١٢٧. الأوزاعي (عبدالرّحمن بن عمرو): ٢/٤٦٢، ٤/٤٨٢. أوزوريس: ١٢/١٣١، ١٤/١٢١. الأوس: ١١/١٩٦، ٢٠/١٦٠.

الأوس: ۱۱/۱۹٦، ٤٠١/ ٢٠٠. أوسله: ۱۱/۵۹۰،

أوغاريت وأبجديَّتها: ١٤/٢١ و١٥ وح، ٢/١٥٧،

۸۵۱/۲ و۳، ۱۶۱/۲ و۱ وح، ۱۶۱/م، ۱۶۱/۲۲.

الأُوغار يتيَّة (شكل من أشكال الكتابة) 1 ٣١/م. أوغسطين: ٢/٤٦٨ .

أوغندة: ۲۰/۱۰۸ ،

أوكساكا (وادي جنوبي المكسيك): ١٣/٩٧.

أُوني (إله): ١٨/٨٦ .

أيا: ز: إنكي.

إياس بن معاوية : ١٤/٢٩٢ .

إيبلا: ٣٣/ح، ١٣٧٢.

إيبلا\_مكتبتها: ١١/٣٣ .

إيجة (بحر وشعب وجـزر): ١٥/١٤، ٢٢/١٦، ٢٢/١٢ و ٢ ، ٢٢/١٩٨.

الإيجيَّة المينوسيَّة: ١٥/٢١.

إيران: رّ: فارس.

إيزيس (إله): ١٥/٧٩، ١١/١٣١ و١٢.

إيزيس ( مجلة ) ١ ١٣/٥١٢ .

إيسوس (معركة): ٧/٦٧.

إيشاكو (لقب للملوك السُّومريّين)، ٣/١٣٧.

إيطالية : ٢٦/٧، ٨٨٦ و ٩ و ١٠ و ١١ و ١٦، ٢٨/١، ٨٨/١، ٢٢/١٥، ١٥/٢٧، ١٥/٢٠، ٢٩٤/٦،

الإيطاليُّون. قرصنتهم: ١٩/٤٩٧.

باب إيل: ر: بابل.

البابليُّون علومهم: ٧/٥٣، ١٤/١٤٨ و٢٢، ٢/١٤٩ وه، ۱۹/۱۸، ۱۹/۱۸۸ و ۲۱، ۲/۱۸۸ وه، . 4/144 البابليُّون ـ فنونهم: ١/١٥٠ . البابليُّون\_كتابتهم: ١٦/١٣٩ و١٧، ١٢/١٤٨. البابليُّون ـ المرأة ومكانتها: ٨/١٤٥ وح. باتشاكوتك: ز: يوبانكوي. باتعة: ١٦٩ ٨٠. باتيستاڤيكو: ٨/٨، ٢/٤٩١. بادوا (بادوڤا جامعة إيطاليَّة): ١٧/٥١٢. باذان (حاكم الين): ١٧٤٨. بارتلمی سنت هیر: ۱/٤٥١ . باتيسى (لقب للملوك السُّومريّين): ١٣/١٣٧. بارو (مکتشف ماری) ۱ ۱٤۱/ح. البارود: ۲۱/۲۱ و۲۱. باریس: ۱۲/۵۰۲، ۱٤/٤٥٠، ۲۰۰۷۰، باريس (جامعة): ٥٠٥٠٠. الباطنيَّة: ١٣/٤٧٤. الباقلاني: ١٠/٤٣٤. باكو: ٧٠/م. باكون: ١٣/٥٤٤.

الباليار (جزر: منورقة ميورقة يابسة): ۲/۳۷۱، ۱٦/۳۷۱ وح، ۲/۳۷۹، ۴۹۹/۸.

البحر المتوسط: ۰۱/۰۰، ۲۷/۸، ۱۱/۰۱، ۱۳/۰۰، ۱۳/۰۰، ۱۳/۰۰، ۱۳/۰۰، ۱۳/۰۰، ۱۳/۰۰، ۱۳/۰۰، ۱۳/۰۰، ۱۳/۰۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰، ۱۳/۳۰۰ ۱۳/۳۰۰ ۱۳/۳۰۰ ۱۳/۳۰۰ ۱۳/۳۰۰ ۱۳/۳۰۰ ۱۳/۳۰۰ ۱۳/۳۰ ۱۳/۳۰ ۱۳/۳۰ ۱۳/۳۰ ۱۳/۳۰ ۱۳/۳۰ ۱۳/۳۰ ۱۳/۳۰ ۱۳/۳۰ ۱۳/۳۰ ۱۳/۳۰ ۱۳/۳۰ ۱۳/۳۰ ۱۳/۳۰ ۱۳/۳۰ ۱۳/۳۰ ۱۳/۳۰ ۱۳/۳۰ ۱۳/۳۰ ۱۳/۳۰ ۱۳/۳۰ ۱۳/۳۰ ۱۳/۳۰ ۱۳/۳۰ ۱۳/۳۰ ۱۳/۳۰ ۱۳/۳۰ ۱۳/۳۰ ۱۳/۳۰ ۱۳/۳۰ ۱۳/۳۰ ۱۳/۳۰ ۱۳/۳۰ ۱۳/۳۰ ۱۳/۳۰ ۱۳/۳۰ ۱۳/۳۰ ۱۳/۳۰ ۱۳/۳۰ ۱۳/۳۰

بحرقزوین: ۲/٤٧، ۱۳۸/۸، ۱۸/۵۳۱.

لإيطاليُّون ـ لغتهم : ٤٩٨/٥ و ٦ و ١٠ و ١٠ و ١٠ و ١٠ . يكاروس : رَ: فيلكة . , يحوتب (وزير مصري) : ١٠/٥٠ . إينهارد : ١٠/٥٣٤ . الإيوان (نوع من المباني الإيرانيَّة) : ١٠/٧٤ . أيُّوب المعتزلي : ١٣/٤٦٣ . الأيَّوبيُّون : ١٩/٥٨٠ ، ١٢/٤٣٧ ، ١١/٥٨٠ ، ١٩/٥٨٥ .

ب

البابليَّون آثـارهم: ۱۳/۱۳۰، ۱۳/۱۳۱، ۲۰/۱۰۱، ۱۰/۱۰۱، ۱۰/۱۳۰، ۱۳/۱۳۰، ۱۳/۱۳۰، ۱۰/۱۳۰، ۱۰/۱۳۰، ۱۰/۱۳۰، ۱۰/۱۳۰، ۱

البابليَّون ـ تجارتهم: ٩/١٤٨ و ١٠، ٥/١٥٠ . البابليَّون ـ زراعتهم: ١/١٤٨، ٥/١٠٥ . البابليَّون ـ صناعتهم: ٧/١٤٨، ١١/١٥٥ و ١٣٠ .

البابليُّون\_عقائدهم: ۲۲/۱۶۲، ۱۰/۱۶۶ وح، ۲۲/۱۶۰ و۳ وع وح، ۱۱/۱۶، ۱۰/۱۸۶ و۲، ۱۰/۱۸۸، ۱۰/۱۹۰ برلين (متحف): ٢/١٨٩، ١٩٤٥.

برنستون (جامعة) ١ ٢/٥٩١.

بروفلز: ۸/۵۲۷ .

بروكسل (جامعة) ١١/٥٩٠ .

بروكلمان: ١٦١/ح.

برونو: ۱۱/٤٤٩.

بروية (من حكماء مصر): ١٤/١٢٧.

برید وود: ۱۲۵/۸۰.

بريد اليونسكو (مجلَّة): ١٠/٥٩٠.

بريستلي: ٢/٥٢٤.

بریطانیة: ۱۰/۱۱ وح، ۲۲/۱۱، ۱۳۰۸، ۱۲۱/۹،

٧٥٣/٦، ٨٧٣/٤، ٧٨٣/٣١ ، ٢٤٥/٣١ .

بريغو: ١٩٠/ ح.

بریکلس: ۸۱/م.

البزدوي (فخر الإسلام): ٦/٤٣٧.

بسامتيك (ملك مصري): ٩/١١٥.

بسطام اليشكري: ز: شوذب.

بشر المرسى: ١٧/٤٥٥ .

الْبَصْرَة: ٢٠٨/ ح، ١٣/٢٨٣، ١٣/٨٨، ١٨٩/ ح،

787/01 e81, 717/8, 107/11, 547/71,

٥٨٣/٥، ٢٤/١١، ٢١٤/١ ولا و١٤، ٢٢١/١١،

٥٢٤/ح، ٣٤/ح، ١٣٤/ح، ١٢٤/١ و٣ و١١

وح، ١٢/٤٨، ٢٧٤٧، ١٨١/٢١، ٢٨٤/٢١،

٥٢٥/١١، ٨٣٥/ح، ١٥٥/٩ و١٢ و١٣ و١٥

وح.

البَصْرَة - مكتباتها: ٧/٤٤٦.

البطالسة: رَ: البطالمة.

البطالة: ١٨/٨٢، ٥٨/م، ١٢١/٢.

بطرس القدّيس: ١٣/٥٠٠.

المحرالميّت: ١٥٧/ -، ١٨/٥٣١.

البحرين: ١٣٦/٥ و٦ و١٦ وح، ١٦٨/٥ و١٤ وح،

۲۲۲/۱۰، ۲۳۹/۱۰ و ۱۱ و ح، ۲۶۱/۱۵، ۲۶۱/۲.

البحيرات الإستوائيَّة الكبري: ١٠/٤٩٤.

بخاری، ۱۲۲۸، ۲۷۲۸، ۲۷۲۸، ۱۰/۳۲۸، ۱۸۳۸۱،

البخاري (محد بن إساعيل): ١٩/٤٧٤، ١٩/٤٧٤،

. \/٣٧٦

البداية والنّهاية (كتاب لابن كثير): ٥/٤٨٩ .

بدائع الصَّنائع (كتاب للكاساني): ١٤/٤١٦.

بدر (غزوة) ۱ ۱/۱۹۷، ۲۲۰ ح، ۴۰۵۷، ۲/۳۵۹

. 7/7/1, 133/4, 100/7.

البدري : ٣/٥٢٦ .

البديع ( قصر) ١ ٥٧٥٧٠ .

بديع الزَّمان الجزري: ٩/٥٣٢، ٥٣٥/م.

بديع الزَّمان الهمذاني (أحمد بن الحسين): ١٠/٤٧٧.

البذ (بلد في أذربيجان): ١٣/٣٤٧ .

البرازيل (صحف): ١٣/٤٩٩.

براك (تل): ٣/١٥٨.

البرامكة: ٢٠/٥٧٤.

البرانس (جيال): ١٣/٣٨٥، ١٢/٤٥١.

براهما (إله): ٧/٤٨، ٥٠/٥.

البراهيَّة: ٥٠/٠ و١١ و١٤ و١٥، ١٥/٥ و٧، ١٢/٥٣.

البربر: ١٦/٢٥، ٧/٣٩٤.

البرتغال: ١٩/٤٩٧ .

بردی (نهر): ۱۸/۳۳۰ و۱۹.

البردي (نبات): ٦/١٣٠ و ١٠ وح .

برسبوليس (عاصمة إيرانيَّة): ٦٦/ ح.

برسیب (تل): ۱۲۱/۸.

برشلونة (مؤتمر): ١٦/٦.

بِکِّين: ۲۰/۸، ۲۳/م. بل: (إله): ٢/١٤٥. البلاذُري (أحمد بن يحيي): ١٠/٤٨٣ و١٠. بلال الحبشي ( رضي الله عنه ) ١٥/٤٠٠ . بلبيس: ١٣/٣٥١. بلخ: ٤/٥١١. بلغار الفولغا: ١٦/٤٩٦. البلقان: ٧٦/٥. ىلنسىة ، ۱۹/٤٩، ۲۵۰/۱۱، ۲۰۵/۳۷، ۱۹/٤۹۱. البليخ: ١٦٦/٨. بنات نعش (كوكب): ٨/٥٤٨. البنتو (اسم الشُّعوب الأصليَّة في وسط إفريقية وجنوبها): ۱۰۹/۸ و۱۰ و۱۱ و۱۳. بن دوف: ۲۹ه/٤ و٧. الْيَنْجَابِ: ١٥/٣٨٤، ٥/٢٠٤، ١٥/٣٨٤. البندقيَّة: ١٠/٥٠٣ . بنو بویه: ۳/۳٤۸. بنو جذيمة (قبيلة): ٢/٣٠٠. بنوعبّاد (قصر) ۱ ۱۳/۰۸۰ . بنوطىء: ١٤/٢٢٢. بنو مَرِين: ٤/٢٢٨ ، ٤٩٧/ح. بنوالنَّجَّار: ١١/٤٠٠ و١٣. بنو هاشم: ۲۰۲۲. بهراتا: ۱۵/۸. بهرام الأول : ١٦/٧٢ . البهو الكامل (قصر): ٣/٥٧٥. بوتيوس داسيا : ١٢/٥٠٩ . بوخارست (عالم أثري): ٣/١٨٩.

بودلی (مکتبة): ۱۹/٥٤١.

بوذا: ۱/۱۱ و ٦، ۱/۱۲۰ ، ۱/۱۲۳ ، ۱/۱۲ ،

بطليـوس: ١٥/١، ١٥٥/ح، ١٥٤٤١، ١٥/٥٤، ٤٥/٥١، ١٥/٤٤، ١٥/٥٤، ١٥/٥٤، ١٥/٥٤، ١٥/٥٤، ١٥/٥٤، ١٥/٥٤، ١٥/٥٤، ١٥/٥٤، ١٩٠٥. بطن الحوت (كوكب): ١٥/٥٤، البعاث (كوكب): ١٥/١٨. بعل (إله): ١٩/١٧٩. بعل شمين (إله): ١٩/١٧٩. بعليـعون (إله): ١٩/١٧٩. بعليـعون (إله): ١٩/١٧٩. بعليـعان ١٥/٣٠، ٢٦٤/ح. بعليت: رّ: عشتار. بعليـعنخي (ملك نوبي): ١٥/١٥. بعليـدن (ملك نوبي): ١٥/١٥. وم، ١٠/٢٠٢، ٢٥/٧٠، بهر/٧٠، ١٠/٢٠٢، ١٥/٧٠،

بغداد - جامعتها: ۲/٤٥٧. بغداد - حَّاماتها: ۲/۳۰۸ . بغداد ـ مدارسها: ۲/۳۰۹ . بغداد ـ مكتبتها: ۸/٤٤٦ . بغية الفطن في علم البدن (كتاب لابن النَّفيس): ۲/۵۲۲ .

بوران (زوجة المأمون): ١٦/٢٤٥ ، ٤١٧/ ح .

بورمة: ١٤/٥٢.

بورنابورياش الأوّل (ملك كاشي): ١٥/١٥٠.

البوزجاني (أبو الوفاء): ٨/٥٤٣. ٢٥٥/١.

بوصير القديمة (مدافنها): ٧/٥١٤.

بوغازكوي (عاصة الحثّيين) : ٥٩٥/٥ و ١٥.

البوكال: ١٤١/ .

بولاق (ساحل): ٢٥١٨.

بولص القدّيس: ١٢/٥٠٠ .

بوليڤيا : ١٠٢/ح.

بولونية (كلية): ٧/٤٩٨.

بونينغ (معبد في الصِّين فيه أكبر تمثال لبوذا): ١/٥١.

البونيَّة (اسم حروب هانيبال القرطاجي في إيطالية) ١٥/١٦٢.

البويهيُّون: ١/٥٠٦، ٢/٤١٨.

البيان المغرب في أخبار ملوك الأندلس والمغرب (كتاب للمراكشي): ١٤/٤٨٨.

البيان والتبيين (كتاب للجاحظ): ٨/٤٧٧.

بيبرس: ٣٤٠/م.

بيبلوس: ۲/۱۵۷، ۲/۱۹۲، ۲/۱۹۲.

بيبلوس (شكل من أشكال الكتابة القديمة): ٣١/م.

بيبي الثَّاني (ملك مصري): ١/١١٤.

بيت آغوشي (مملكة آراميَّة): ١١/١٦٦.

بيت بخياني: ١٠/١٦٦.

بيت الحكة (مكتبة في بغياد): ١٨/٤٤٢، ١٨/٤٤٢

337/7, 133/71, 433/A e.1, 043/17, P70/11.

بيت عدن (مملكة آراميَّة): ٧/١٦٦.

بيت لحم ا ١٥٧/٧.

بيت المقدس: ١١/٤٦٢.

البيتيل (أحجار تحل بها الآلهة عند القرط اجيّين): 18/١٦٥

بیرتج (مضیق): ۲۹/۸، ۱۰/۱۰۸.

بیرسا (تل): ۱/۱٦٦.

البيرو: ۳/۹۷، ۲۰/۹۷، ۲۰۱۰۳ وح، ۱۰۰/م، ۲۰/۱۰۷، ۲۰/۱۰۸.

البيرو عقائدهم: ١٤/١٠٤.

البيرو\_مقابرهم: ٢/١٠٥.

بيروالإنكا: ١٠٨/٥.

بيروت: ٢/١٦، ٢٧٢/ح، ٢٢٤/ح.

البيروني (أبو الريحان محمد بن أحمد) ١ ٥٣/ح،

783/5, 70/51, 170/07, 770/1, 070/01 eF1, 170/1, 030/1, 730/7.

بيزاروا : ۲/۱۰۰.

بيزيسترات: ١٥/٧٧.

بیسان: ۱۱/۲۰۹، ۱۲۱/۱۱، ۱۳۵/۱۱.

ييشة: ١٧٦/ح.

بيعة العقبة الأولى والثَّانية: ١٢/١٩٦.

بيلا (مدينة): ٢/٨٣.

بيلالاما (مشرّع قديم): ١١/١٤٢.

البيارستان المقتدري في بغداد: ١٣/٥١٠.

البيارستان النَّاصري في القاهرة: ١٥/٤٨٢.

البيارستان النُّوري في دمشق ١ ١٤/٥١٩ ، ٤/٥٢٠ و ٨. البيهسيَّة (فرقة من الخوارج): ١/٤٢٥ . البيهقي : ١٦/٢٨٩ .

٠.,

تاج محل ۱ ۰۷۰/م.

التَّارتان (لقب قائد الجيش الآشوري): ٦/١٥٢.

التَّاريخ (كتاب للخوارزمي): ٥/٥٤١.

التَّاريخ (كتاب من كتب القانون الخسة لكنفوشيوس): ١٢/٥٨.

تــاريــخ إفريقيــة (كتــاب للحسن بن الــوزّان): ١٨/٤٩٨ .

تاريخ بغداد (كتاب للخطيب البغدادي) 1 ١٤٨٤ و ١٠٠٠

تاريخ الخلفاء (كتاب للسيوطي): ٦/٤٦٩.

تاریخ دمشق (کتاب لابن عساکر): ۱۰/۲۹۹، ۱۱/۲۸۶.

تاريخ الدُّولة الأتابكيَّة (كتاب لابن الأثير): ١١/٤٨٨.

تاريخ الرَّسل والملوك أو (تاريخ الطَّبري ـ كتاب ـ): ٧/٤٨٦ و٨، ٩/٤٨٧ و١٩.

تــاريـخ العلم (كتـــاب لجــورج ســـارتن): ١٣/١٨٨، ١٤/٥١٢.

تاريخ الفقهاء (كتاب للواقدي): ١/٤٨٠.

تاريخ الموصل (كتاب لابن الأثير): ١٢/٤٨٨.

تاروت ( جزيرة ) : ١٦٨/٩ .

تانج (أسرة حكمت الصّين): ١٣/٥٦، ٨/٦١.

تانيت\_بيني\_بعل (إله): ١٨/١٦٥.

تاهارقا (فرعون كوشي مصري): ٣/١١٠.

تبریز؛ ۱۰/۲۲۰، ۲۳۵/۱۰.

تبوك: ۱۲/۱۲۹، ۱۸/۱۷۰، ۲۲۰/ ح.

التَّتَــار: ۱۹/۲۱، ۱۹/۲۰، ۱۹/۲۰، ۱۹/۲۰، ۱۳/۲۰، ۱۳/۳، ۱۳/۳، ۱۳۳۰، ۱۳۳۷، ۱۳۳۷، و۲ و۱ و۱۲، ۲۷٤۱؛ ۲۶/۱، ۲۶۰۱، ۲۶۰۱؛

التَّتار. فنَّهم : ٢/٥٨٢ و ١٩ ، ١٨٥/٧ .

التَّجارب والفوائد (كتاب لابن أبي أصيبعة) ا

تحفة النُظّار في غرائب الأمصار وعجائب الأسفار (كتاب) ١٠/٤٩٧.

تحوتمس (فرعون مصري): ١٨/١١٤ .

تحوتمس الثَّالث: ١١/١١٤، ١١/١٩.

تدمر\_آثارها: ۱۲/۱۷۷، ۱۸۲/م.

التَّدمريَّة (شكل من أشكال الكتابة القديمة): ٣١/م، ١٩/١٨٧ .

التُّدمريُّون\_اعتقادهم: ١٤/١٧٩ و١٨.

تراجم الأطباء والفلاسفة العرب (كتاب للحسن بن الوزّان): ١٩/٤٩٨ .

تراث الإسلام (مجلَّة): ٢/٥٤٧.

ترکستان : ۶۳۹۹ ، ۶/۷۲ ، ۱۲۱/۱۰ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲۷ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱۲ ، ۱/۱

التِّرمذي (صاحب السُّنن): ١١/٣٩٨ ، ١/٤٧٥ .

تزكاتلبوكا (إله): ١/١٠٠ .

تساي لون (مخترع الورق): ١٨/٦١ .

تسمانية (بلدة جنوبي أسترالية): ٤٢/ ح.

تشاتال: ۳/۲۳، ۹/۸۷ و ۱۱ و ۱۶، ۱/۹۶ و ۷، ۱/۹۰م، ۱/۹۰ و ۸.

تشاد (بحيرة): ١٧/١٠٨.

تشاسكي (نقلة الرِّسائل في دولة الإنكا): ٨/١٠٣.

تشانج هنج: ٧/٦٢.

تنجرسو (إله): ١٣٨/٥.

تنقيح المناظر لذي الأبصار والبصائر (كتاب لكمال

الدِّين الفارسي): ٩/٥٤٠.

التّنين (كوكب): ١٥٤٨.

تنوختيتلان: رَ: سان لورنزو.

تنوير الحوالك في شرح موطًّا مالك (كتاب

للسيوطي): ٦/٤٦٩.

تهافت التَّهافت (كتاب لابن رشد): ٧/٤٧٥ و١٣٠.

تهافت الفلاسفة (كتاب للغزالي): ١٤/٤٦٧.

التُّوَّابون: ٦/٤٢٦ وح.

التُّوبة (قصر): ٦/٥٧٤.

توت (إله): ١٢/٢٧، ١٢٣/م.

تـوت عنـخ آمـون (فرعـون مصري): ١٧/١١٤،

۱۱۷/م، ۱۱۸/م.

التُّوراة: ١٦١/ح، ٥٠٠٠.

تولوز: ٥٠٤/٥٠.

توماً (قديس): ١٠/٥٠٦ و١٢ و١٩.

توما الإكويني: ١٢/٥٠٩ .

توماس آرنولد: ۱۱/۱۹۹.

توماس ودانتي (قدّيس)، ١١/٤٥١.

تسونس: ۲۳۵/ح، ۱۰/۳۳۱ و۱۰ و۱۱، ۲۷۲/۰،

۱۸/٤۹۷ وح.

توینی (آرنولد): ۱۹/۲۰، ۱۸۲۱، ۳/۲۲، ۲۰۵/ ح، . 0/29.

التّيبت: ١٤/٥٢ ، ١٤/٧٢ .

التِّيجان وملوك حمير (كتاب): ٤٧٩/ ح.

تيخو براهه: ٢/٥٤٦.

تيزين: ٧٥٥/١٠.

تيغلات بيلاسر الثَّالث (ملك آشوري): ١٥/١٦٦.

تهاء: ۱۳/۱٦۹، ۱۷۳/۱۹ و۷.

تشاوجوكاو، ١١/٥٢٦.

تشلتشيو هتليكيو (إله): ٢٠/٩٧.

تشميرلس: ١٥٤٤/ -.

تشو (أسرة حكت الصِّين): ٢٠/٥٤، ١٤/٦١.

تشیلی ۱ ۳/۱۰۲.

تشين (مقاطعة في الصّين): ٥/٥٥.

التَّصريف لمن عجز عن التَّاليف (كتاب للزَّهراوي): .0/014

التَّعاليم الأعظم (كتاب من الكتب الأربعة) ١٧/٥٨ و ۱۸ .

تعبير الرُّق يا (كتاب لابن سيرين): ١٥/٤٦٣.

التُّغيرات (كتاب من كتب القانون الخسة

لكنفوشيوس): ٥٨/١ .

التَّفتازاني: ٦/٤٣٧ .

تفسير الجلالين (للسُّيوطي والمحلي): ٦/٤٦٩.

تفسير القرآن الكريم (الابن كثير): ٦/٤٨٩.

التَّقريب في أسرار التّركيب (كتاب للجلدي):

تقى الدّين الدّمشقى: ١٣/٥٣٢ ، ٥٣٥/م .

التُّكَامل والتَّفاضل (كتاب للخوارزمي): ١/٥٤٢.

تكسكوكو (بحيرة في المكسيك): ١٨/٩٧.

التَّكيَّة السُّلمانيَّة: ٧٥٦٧.

تلالوك (إله): ١٩/٩٧، ١٩/٩٠.

تمائم الحام (كتاب لحيى الدّين بن عبدالظَّاهر):

تبكت (مددينة): ١/٢٩٤، ٢٥٣/ م ٢/٤٥٤

. 11/294

تبكت (مسجد): ٧/٤٥٣.

قوز (إله): ٦/١٣٨.

تميم الدَّاري ( رضى الله عنه) ١/٤٦٢ .

تيورلنك: ٢٥/٧٠. ١ التّيوريَّة ـفنّ: ٢٥/٧٠ و ١٩ و ٢١. ٢ الجامع التّيوريَّة ـفنّ: ٢٥/٨٠ و ١٩ و ٢١. ١٨/٩٠ و الجامع تينواتيتلان (عاصمة الآزتك): ١٨/٩٠ و ١٩ و ١٠ الجامع تيوڤيل (ملك الرَّوم): ١٤٤٤ و ١٩ و ١٠ الجامع الجامع ثابت بن قرَّة الحرَّاني: ٣/٣٠ ، ٣٥/٤ و ١٤٤٤/١١ جامعة ثغر: رَ: الحرف الأوَّل من اسم الثّغر. جان: الثّموديُّون: ١١/١٥٤ و ١٩ و ١٩ ١٠/١٧٠ و ١٢ و التُّموديُّون ـ اندثارهم: ١٠/١٧٠ و ١٢ و التُّموديُّون ـ اندثارهم: ١٠/١٧٠ ، ١١/١٨٠ و ١٢ جانية الثّموديُّون ـ اندثارهم: ١٠/١٧٠ ، ١١/١٨٠ و ١١ جانية الشّموديُّون ـ اندثارهم: ١٠/١٧٠ ، ١١/٨٠٠ و ١١ جانية الشّموديُّون ـ الخيانيُّون : ١٠/١٨٠ ، ١١/٨٠٠ و ١١ التَّموديُّون ـ اللّموديُّون ـ ال

الثَّورة الفرنسيَّة فلسفتها: ١٣/٥٠٢ . ثيرا (بركان في جـزيرة كريت): ١/٧٦ ، رَأيضًا: كريت .

ثورهيرداهل: ٣/١٠٦ و٦.

€

(كتاب لبديع الزَّمان إساعيل الجزري): الجامع في الطِّب في الأدوية (كتاب لأحمد الغافقي): الجامع الكبير (كتاب لابن الأثير): ١٢/٤٨٨. الجامع لصفات أشتات النّبات (كتاب للإدريسي): . 4./292 جامعة : رّ: الحرف الأوّل من اسم الجامعة . جان تمبو رال: ١٤/٤٩٧ . جان جاك روسُّو: ٨/٨، ٢٠٥/٢ و١٤. الجانب (كوكب): ١٦/٥٤٧. جانج تسانج (عالم رياضي صيني): ٥/٦٢. جالينوس: ٨/٥، ١١/٥١٢، ١٣/٥١٣ و١٤، ١٥/٢، جان ليون : رّ : الحسن بن الوزَّان . الجاينيّة: ١٥/٥٠، ٢٥/١، ٢٥/١ و و و ١٠ جايوس: ١٤/٨٩ -الجيار (كوكب): ١٥/٥٤٧، الجبار الأعور: رَ: أنتيغون الأوَّل . الجبائي: ر: أبو على الجبائي. الجبر والمقابلة (كتاب للخوارزمي) ١ ١٥/٥٤٠. جبل: ر: الحرف الأوّل من اسم الجبل. جبيل ۽ ڙ: بيبلوس.

الجدي (كوكب): ١٦/٥٤٧.

جربرت الفرنسي: ١١/٤٥٠.

جربة (جزيرة): ١/٤٩٨.

الجرجاني: ١١/٤٣٤، ٧/٢٧٦.

جُرَش (مدينة في الين): ٣٨٠/ ح.

جَرَش (مدينة في الأُردن): ١١/١٧٧.

جرجان: ٩/٤٦٧.

جنزة (ثغر): ١٣/٥٥٤. جنة العريف: ٥٧٦/م. الجنوبي (نهرسي كيانغ): ٥٤/ح. جهانکیر، ۳۸۷ه. جهجاه بن قيس: ٢٣٦/ -. الجهشياري: ٩/٢٤٤، ٢/٤٨٩. جهم بن صفوان: ٤٣٠/٥ وح، ٤٣٣/ح. جهم بن صفوان وأتباعه الجهميَّة ١ ١٤٣٠ ح. جوامع التَّاريخ (كتاب): ٥/٥٨٢. جوبيتر (إله) ١ ١٨/٨٦ ، ٥٥٥/١٤. جود (فيلسوف إنجليزي): ١٩ ح. جوديا (أميرلكش): ٨/١٨٦. جورج سارتن: ٦/١١٣، ١٣/١٨٨، ١٤/٥١٢. الجوف: رّ: دُومَة الجندل. جون لوك: ٧/٨، ١/٤٩١. جون مارشال: ٩/٣٩، ٥٤/c. جونون: رّ: أوني . جونيوس سيلانوس: ٤/١٦٥. جوهر شاد (مسجد): ٦٦٥/٥. جـوهر الصقلي: ٢٦٨/٦، ٣/٥٥٣، ١٦/٥٦١، . 17/040 الجوهري: ٦٠/٤٧٦، ١٠/٣١٧، ١٠/٤٧٦. الجسويني (إمسام الحرمين أبسو المعسالي): ٢٤٩/ ح، . 9/274 . 1 - /278 جيحان (نهر): ١٠/٥٥٤. جيحون ( نهر): ١٩/٥٠١ ، ١٩/٥٠١ . جيرار الكريموني ١ ٢٣/٥٤١.

الجيزة ــأهراماتها ١٥٦١/ح.

جيل (كردينال) ١ ٨/٤٩٨.

جينوس (قبيلة هللينيَّة): ٢/٧٧.

جرمو (قرية غربي السلمانية): ٨/١٣٥. الجزائر، ٤٢٥/س. الجزر(تل): ٩/١٥٧. الجريرة العربيَّة: ١٦/١١٠، ٣/١٣٤، ١٢/١٣٦ و١١، ۷۰۱/۰، ۲۰۱/۰، ۱۲۱/۰، ۱۲۱/۱ و۲ و۱۱، ۱۲/۱۲ و ۱۲، ۱۷۲/م، ۱۷۷۰، ۲۷۱/۲ و ۳ وه، ۷۲۱/۰۱، ۲۷۱۸ج، ۲۲۲۸، ۲۳۲۸ج، ۲۹۸۲، Y37\F() 007\F() AFT\F() FYT\\_; ٠٨٣/٢، ٢٨٣/٢، ٢٠١٠/١، ٣٢٤/٢١، ٢٢١١٥ وس، ۱/٤٧٠، ۲/٤٩٧، ٥٥٥/١١، ٨٦٥/٣. الجزيرة العربيّة ـ باديتها: ١٤/١٧٧. الجزيرة العربيّة .. موانئ : ١٣/٣٨٤ . الجريرة الفراتيَّة: ١٧/٢٩٠، ٢٣٤٦ح، ١٣/٤٦٣، .7/00Y . \ · /000 الجعدين درهم: ٤٣٢/ ح، ٧/٤٦٤ و ٨ و ١٣٠. جغرز (عالم آثار): ١٣/٤٩٩. جلال الدولة: ١١/٢٥٣. جلال الدّين السّيوطي : رّ: السّيوطي . الجلالقة: ٤١٧/ -. جدة نصر! ١٩/١٣٥. جمع الجوامع (كتاب للسيوطي): ٧/٤٦٩. الجعة (مسجد): ٢/٥٦٦. الجل (موقعة): ١٤/١٩٨، ١٥/٤٢١، ٢٦١/٦٠. جميع بن حاضر النَّاجي: ١٤/٢٩٦. جميل بثينة : ٤/٤٠٤ . جنادة بن أبي أميّة: ٢/٣٧١ و٣. الجنادل : ٧/٥٣٨. حنتلي بلليني: ٤/٥٨٤ . جُنْدَ يْسَابُور (مدرسة): ١٢/٧٢. جندب (ملك دُومة الجندل): ٢/١٦٩.

جينيف ١ ٥٠٤/٥٠.

جينين: ١١/٣٥١ .

جيوفت: ٥/٤٥٠.

حاتشبسوت (من فراعنة مصر): ۱۰/۱۱٤، ۳/۱۲۰

حاتوشا: رّ: بوغازكوي.

حاتوشيلا الأول: ١٦/٩٥.

الحاكم بأمرالله: ١٢/٤٤٧، ١٢٥٦١.

الحاميُّون (جماعات سكنت إفريقية قديماً): ٥/١٠٩.

**الحاوي (**كتاب للرّازي): ١/٥١١ .

**حائط للبكي: ٦/٥٦٩.** 

حائل: ١٣/١٦٩.

حبرون (ممالك كنمانيّة): ١/١٦١.

المبشة: ١٤٠٠ م١/٠٠، ١٧١٥ و٧، ١٩١٧،

٠ ٢٣/٣١، ٤٨٣/١، ١٠٤/١، ١٥٥/ح .

الحثيُّ ون: ١٢/٩٥ و١٣، ٢/٩٦ و٦ و٨ و١٢، ١١١/٥١

و۱۱، ۱۹۰/۱۰ و ۱۳ و ۱۶، ۱۹۱/۱۰.

الحجِّـــاج بن يــوسف الثَّقفي 1 ١٨/٢٤٤ ، ٢٨٢٨٣،

۲۸۳/31، ۲۲3/۲ وح، 373/۷۱، ۲۵۰/ح،

٧٢٤/٥ وح، ٢٧٤/٣، ١٥٥/٥١.

الحجَّاج بن مطر: ٢/٤٤٤ و١٢.

الحجاز: رَ: الجزيرة العربيَّة.

حجج النَّبوَّة (كتاب للجاحظ): ١٠/٤٣١.

حجر بن عدي: ٤/٤٢٦.

حجر رشيد (صورة له): ۳۰/م.

الحجة بن الحسن المهدي المنتظر: ٤٢٨/ ح.

حجَّة الوداع: ١٩٧/٥٠.

الحديث (ثغر): ١٢/٥٥٤.

حذيفة بن اليمان ( رضي الله عنه): ١٠/٢٢٢ . ٢٣١٨ .

حراء (غار): ۱۹۲۷، ۱۹۵۸، ۲/۱۹۰

حرّان (مدینة) ا ۱۲۱/۱۱، ۷۷۷/ح، ۱۸۲۸،

340/4

الحرانة (قصر) ا ٤/٥٧٤ .

حَرْمَل (تل): ١/١٨٦.

حروب الرَّدَّة : رَ: الرِّدَّة ـ حروبها .

حروراء: ٨/٤٢٢.

الحروريَّة (فرقة من الخوارج): ١١/٤٢٢ .

حريري (تل شمالي البوكال): ١٤١/ ح.

حسان بن ثابت ( رضي الله عنه ): ١٦/٤٧٦ ، ٢٧٢٠ .

الحسن البصري (الحسن بن يسار): ٩/٤٣٠ و١٢ وح،

٢/٤٦٣ و٤ و٧ و١٠ وح.

الحسن بن ذكوان : ١٣/٤٦٣ .

الحسن بن سهل: ١٥/٢٤٥، ٢٥٢/٧ و٨.

الحسن بن علي (رضي الله عنه): ١/٤٢٦ ، ٤٢٨/ -.

الحسن بن علي العسكري: ٤٢٨/ ح.

الحسن بن موسى بن شاكر: ١١/٥٢٩ .

الحسن بن هانئ : رّ: أبو نواس .

الحسن بن الــــوزّان : ۱/٤٥٤، ۱٤/٤٩٧، ٣/٤٩٨ و٤ و١٧، ٤٩٩/ ح .

حسن الحاضرة في أخبار مصر والقاهرة (كتاب للسيوطي): ٧/٤٦٩.

حسونة (تل): ١٥/١٣٥.

الحسين بن إسماعيل الطُّغرائي: ١٣/٢٣٦ .

الحسين بن عبد الله: رّ: ابن سينا.

الحسين بن علي (رضي الله عنــــه): ٥/٤٢٦ و ٨ وح، ٤٢٧/ح، ٤٢٨/ح.

الحشائش (كتاب لديسقيدريدوس): ١٤٨٠.

الحصاد (عيد) ١٢٠/١٢٦.

حمزة بن حبيب الزَّيَّات: ١٠/٤٧٤.

حزة بن عبد اللطُّلب: ٩/٢٢٢.

حمص: ۷/ح، ۲۲۲/۷ و ۱۹، ۵۰۰/۰ م ۷۰۰/۷۱، ۸۰۰/۹.

حمورابي (ملك يمحاضي غير حمورابي ملك بابل): ٩/١٥٩.

حميدبن معيوف الهمداني: ٤/٣٧١.

حِمْيَر (مملكة): ٢٠/١٧٣، ٤/١٧٦.

الحِمْيَرِي: ٧/٥٢٦.

حُنَيْن (غزوة): ٣٨٠/ح، ١١/٣٩٦.

حنين بن إسحاق: ٨/٧، ١١/٤٤٤ ، ١٢/٤٤٥.

حوادث الدَّهور في مدى الأيَّام والشُّهور (كتاب لابن تغرى): ١٧/٤٩٢.

حورس الأكبر (إله): ١٢٢/م، ٣/١٢٤.

حورمحب (مشرّع فرعوني): ٩/١٢٠.

الحوريُّون : ٩٥/ ح .

حوليات الرَّبيع والخريف (كتـاب من كتب القـانون الخسة لكنفوشيوس): ١٠/٥٨ .

حي بن يقظان (كتاب لابن الطُّفيل): ٧/٤٧٢، ٥/٥١٧.

حيا المحل وحنى النَّحل (كتباب لابن سعيد):

حياة الحيوان الكبرى (كتاب للدّميري): ١/٤١٢. حيدرآباد الدّكن ١ ه/٥٥.

الحير الشَّرقي (قصر): ٢/٥٧٤.

الحصن (قلعة): ٥٦٠/م.

حصن بابليون (فتحه) ١ ٧/١٩٨.

الحصين بن غير: ٧/٣١٨.

حضارة العرب (كتاب لغوستاف لوبون): ٢٣/٥٩٠.

أَلْحَضَر (دولة) ١ ٩/١٧٧ و ١٠ و١٣ ، ٢/١٧٩ ، ١٨٠ /م .

الْحَضَرِـاعتقاد الحضريّين : ١٤/١٧٧ و ١٥، ١٠/١٧٩.

حضرمسوت (مملکسة): ۱۲/۱۷۲، ۱۸/۱۷۵، ۲/۱۷۹، ۴/۱۷۹، ۲/۲۲۲ ۱۶/۲۲۲ و ۱۵، ۶۶/۳۶۹.

حفص بن سالم: ١٢/٤٦٣.

حفص بن سليان: ر: أبو سلمة الخلال.

الحفصيُّون : ١٧/٢٤٧ .

حكايات الأطباء في علاجات الأدواء (كتاب لابن

أبي أصيبعة) : ٧/٤٨٣ .

الحكم بن عبد الرَّحن النَّاصر: ١٦/٢٩٣.

الحكم بن هشام: ۱۷/۳۷۱ ، ۱۶۲۷ .

الحكم المستنصر (ملك الجللقة في الأنسلس):

٧١٤١٦، ٧٤٤١٠، ٥٧٥/٣.

الحكومة المدنية (كتاب لجون لوك): ١/٤٩١.

الحلاُّبات (قصر): ٧٤/٥٥.

حلب: ۱۹/۲۰، ۱۳/۲۰، ۲۰۵/۱۳، ۵۰۰/ح،

٧٥٥/٢١ و١٤، ٥٥٥/٦١، ٧٦٥/١.

حلب\_قلعتها: ١٧/٥١٤ .

حلب متحفها: ١٦٠/م.

حلف: ر: غوزانا (تل).

حلفا (وادي): ٩/١١٤.

حمام: ر: الحرف الأول من اسم الحمام.

حماة (مملكسة آراميَّسة): ١٣/١٦٦ و١٦، ٢٦/٢٦٠، ٤/٤٤٨.

الحراء (قصر): ٥/٥٧٥، ٢٧٥/م، ١٢/٥٨٠، ١٣/٥٨٥. الحمراء (قصر-حمام): ١٤/٥٧٨.

الحير الغربي (قصر): ١/٥٧٤، ١٥/٥٧٩، ١٥/٥٥١ و ١١. الحيل (كتاب لأولاد موسى بن شاكر): ١٢/٥٣٩. الحيوان (كتاب للجاحظ): ٨/٤٧٧.

خ

الخابور (كوكب): ١٩/٥٤٧.

الخازني (أبو الفتح عبـدالرَّحمٰن الخـازن): ١٢/٥٣٠ و ١٥ وح، ١/٥٣١ و٦ و١٥ و٢٢، ١/٥٣٢.

خالدبن الوليـد (رضي الله عنـه): ۱۹۸۸، ۲۲۲/ح، ۲۲۲/ح، ۱۸۳۰

خالدبن يزيدبن معـاويـة: ٨٧٣٨، ١٠/٤٤٣ و١١. ١٤/٥٢٠.

خانفو (ميناء صيني): ٦/٣٨٥.

خُبَيْب (رضى الله عنه): ٦/٢٦٣.

خديجة بنت خويلـد (أم المؤمنين رضي أه عنها): ١٢/١٩٥، ٣٩٦/٥ و ١١.

الْخَرَاج (كتــــاب لأبي يــوسف): ١٢/ح، ٢/٢٠٣، الْخَرَاج (كتــــاب لأبي يــوسف): ٢٢/ح، ٢٢٧٦،

> خريطة العالم كا وصفها البابليُّون: ١٨٩/م. الخزائن النُّوريَّة (مكتبة في نمشق): ٤/٤٤٨. الخزر: ١٧٤٩٦ و١٢.

> > الخزرج: ١١/١٩٦، ٤٠٢، ٤٠١/٥٦.

الحزميَّة (نسبة إلى ابن حزم): ٢٠/٤٧٠.

الحسرويَّة (مسجد): ١/٥٦٧.

الخضراء (جزيرة): ١٣/٣٧٢.

الخضراء (قصر): ۲۸ه/٥ و٦ و٧ و١٠ و١١ و١٣.

الخطط (كتاب للمقريزي): ٨/٤٠٨.

الخطيب البغدادي (أبو بكر أحمدبن علي): ١١/٤٣٤، ١١/٤٨٠

الخلد (قصر): ١٧/٥٧٤.

خلف بن عبدالملك: رَ: ابن بشكوال .

الخلفاء (كتاب لابن إسحاق): ٥/٤٨١.

الخلفاء الرَّاشادون ودولتهم: ۱۹۱/۱۹۷، ۲۲۲/۲، ۱۲۲/۲، ۱۲۲/۲، ۱۲۲/۳، ۲۳۲/۲، ۲۳۲/۲، ۲۳۲/۲، ۲۳۲/۲، ۲۳۲/۲، ۲۰۰/۳.

الخليج العربي: ۷/۱۷۰، ۱۲/۱۷۰، ۱۳/۱۷۰، ۱۳/۱۷۰، ۲/۱۷۰، ۲/۱۷۰،

الخليل بن أحمد الفراهيدي: ١٧/٤٦، ١٧/٤٦، ١٧/٤٦، ٥/٢٤٠.

خليل بن شاهين: رّ: ابن شاهين .

الخیس (اسم لجیش منظّم وفـق شکل مُخَمَّس): ( اسم الجیش ۱۳۲۲ وح .

الخندق (غزوة)، ٦/٣٥٧ وح، ٨/٣٩٦.

الخنساء: ١٣/٣٩٦.

خنومو (إله): ١٢٣/م، ٣/١٢٤.

الخوارج : ۲۲۹/۸ و۱۵ ، ۲۲۲/۱ و ٦ و ۱۱ و ۱۵ ، ۲۲۲/۱ و ۱۲ ، ۲۶۲۶ و ۱۵ و ۱۹ ، ۲۶۲۵ ، ۲۲۱/۹ و ۱۰ .

خُوَارزم: ١٦/٤٩٦ .

الخوارزمي (أبو عبد الله محمد بن موسى): ٣/٤٤٢، ٣/٥٦٦، ٢/٥٤١ و ٨ و ١٠ و ١٣ و ٢١ و ٣٣، ٣/٥٤٢ و ١٠.

الخوارزميُّون : ١٤/٥٤٢ .

خوان فرنيت: ٤/٥٢٧ .

الخوجندي: ٨/٥٤٣.

خوزستان: ٥٥٥/١٠، ١٠/٥٥٨.

خولة بنت الأزور: ١٣/٣٩٦.

الخيرزان (مقبرة): ٦/٤٨١.

خيبر (غزوة): ۱۲/٤۰۱، ۱۲/٤٠١. خيرة بنت أبي حــــدرد: رَ: أَم الـــــدُرداء الكبرى (رضي الله عنها). الخيرزان (أم الرشيد): ۲/٤٨١.

٥

دار الإمارة: رّ: الخضراء (قصر).
دار الأروضة (قصر): ٥/٥٧٥.
دار الحكة (مكتبة في القاهرة): ١٢/٤٤٧ و ١٣.
دار ( قائد فارسي): ٢/٥ و ٧، ١٥/٧ - .
دار يوس: ٢٦/٤ و ٩، ١٠/٣٠.
داريوس: ٣/٥٤ و ٩، ١٠/٥.
دافنشي: ٣/٥٠٨ - .
دافيد هيوم: ٨٠٥/٣.
داود عليه السّلام: ١٣/٥٧.
دائبة ( كوكب): ٢٤/٥٤.

دجلـــة (نهر): ۲۲/۲۱، ۱۶/۶، ۱۹/۶۱، ۱۳۲/۲۰، ۱۳۲/۲۰، ۲۷/۲۱، ۲۷/۲۱، ۱۹/۲۱، ۱۹/۲۱، ۱۹/۲۱، ۱۹/۲۱، ۱۹/۲۱، ۱۹/۲۱، ۱۹/۲۱، ۱۹/۲۱، ۱۹/۲۱، ۱۹/۲۱، ۱۹/۲۱، ۱۹/۲۱، ۱۳۳۰

دراسة التّاريخ (لتويني): ٥/٤٩٠. الدّرافيديّون (شعوب سكنوا الهند) ١٥/٤٥. دراكون: ١٥/٧٧.

الدّر المنثور في التَّفسير بالمأثور (تفسير للسيوطي): ٨٤٦٩.

الدُّرر الكامنة في أعيان المئة الشَّامنــة (كتــاب لابن حجر): ١٢/٤١٩ .

درعة (مدينة بالمغرب): ٣/٣٠٧ وح. الدَّرويشيَّة (مسجد): ٢٢/٥٦٦.

دزانج دزي: ۱٥/٥٧ .

وح.

الدِّلتا في مصر: ١١/١١٩ .

دلفي (مدينة يونانيَّة): ٨١/م.

دِلْمُون: رَ: البحرين.

دلوك: ۱۹/۵۵۷.

دمشق: ۱۲۱/۱۱، ۱۲۱/۱۱، ۱۹۱/۱۱، ۲۰۲/۱۱، ۱۹۲/۱۱، ۲۰۲/۱۱، ۲۰۲/۱۱، ۲۰۲/۱۱، ۲۰۲/۱۱، ۲۰۲/۱۱، ۲۰۲/۱۱، ۲۰۲/۱۱، ۲۰۲/۱۱، ۲۰۲/۱۱، ۲۰۳/۱۱، ۲۰۳/۱۱، ۲۰۳/۱۱، ۲۰۳/۱۱، ۲۰۳/۱۱، ۲۰۳/۱۱، ۲۰۳/۱۱، ۲۰۳/۱۱، ۲۰۳/۱۱، ۲۰۳/۱۱، ۲۰۳/۱۱، ۲۰۳/۱۱، ۲۰۳/۱۱، ۲۰۳/۱۱، ۲۰۳/۱۱، ۲۰۳/۱۱، ۲۰۳/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱، ۲۰۰/۱۱،

دمشق\_حلفها: ٢/١٦٩.

دمشق \_متحفها ١ ٢/٥٧٤.

دمياط: ١٥٦٪.

الدّميري: ١/٤١١.

دنتورن ا ٤٤٥/٨.

دور شاروكين (مدينة) ١ ١٥٤/م.

دوركهايم: ٨/٤٩١.

دوركوريكالزو (عاصمة الـدُّولـة الكاشيَّـة)؛ ١٠/١٥٠

وح.

دورين: ١٣/٣٢٠.

دوسو: ١٦١/ح. الدُّول (كتاب لياقوت الحوي): ١٩/٤٨٣، ٩/٤٩٥.

دوماتا: دومة الجندل.

دومة الجندل (دوماتا) ١ ١٦/١٦٨ ، ١٦/١٧٠ .

دي رومنس: ۲/٤٥٠.

دیار بکر: ۳۲٥/ح.

الدَّيْبُل: رَ: كراتشي.

ديترش الغرايبورغي: ١٤/٥٠٦ و١٧.

ديدان (منطقة بالقرب من مدائن صالح): ١٣/١٧٠ .

ديسقيدريدوس: ١٣/٧.

ديڤيدوبرتس: ٢٦٨/م.

دیکارت: ۵۰۸،۸ و ۸.

د يقراطيس: ٣/١٨٦.

الـد يحوطيقيّة (شكل من أشكال الكتابة): ٣٠/م، ١

د يوقر يط (فيلسوف يوناني): ٣/٨٠.

الدّينوري: ر: ابن قتيبة الدّينوري.

الدّينوري (أبو حنيفة أحمد بن داود): ١٠/٥٢٤.

3

ذات الصواري (معركة): ١٥/٣٧٠.

ذات النّطاقين: رَ: أساء بنت أبي بكر.

ذكر الملوك المتوجمة من حمير وأخبارهم وقصصهم

وقبورهم وأشعارهم (كتاب لوهب بن منبّه):

. 7/279

الذُّنب (كوكب) ١/٥٤٨ .

ذنب العلى (كوكب): ٢/٥٤٨.

الذُّهب (قصر): ١٦/٥٧٤.

الذَّهبي: ١/٤٠٥ .

ذو الكفايتين: رَ: الحسن بن سهل.

ذو الرِّياستين: رَ: الفضل بن سهل.

ذويىد (كاتب لأحد أمراء الأمويين): ١٣/٣٢٠ و١٤ و١٥.

ر

الراجبوت (حضارة): ١٦/٥٢.

الرَّازي (أبو بكر محمد بن زكريا): ١٠/٥١٠، ١٠/٤٧٦

و ۱۰، ۱۵/۱ ، ۲۵/۲۱، ۲۲۵/۲، ۲۳۵/۲.

الرَّازي (فخر الدين محمد بن عمر): ١٢/٤٣١، ١٢/٤٣٦

و۱٤ وح.

رأس الجدي (كوكب): ٤/٥٤٨.

رأس الجو (كوكب): ٣/٥٤٨.

رأس الجوزاء (كوكب): ١٤٥/٥.

رأس الرجاء الصالح: ١١/١٦٧، ١٧/٢٠٥.

رأس شمراً: رّ: أوغاريت .

الرَّافـــدین (بــلاد) ۱ ۱/۱، ۱۵/۳ و۷، ۲۵/۷ و۹، ۱۱/۹۳ ۱۱/۹۳ و۹، ۱۱/۹۳، ۱۳۲/۱۲، ۱۳۳/۱ و۲ و۶، ۱/۹۳ و۳ و۶، ۱/۹۳ و۳ و۶، ۱/۹۳۷ و۳ و۶، ۱/۱۲۷ و۱/۹۲ و۸۱، ۱۱/۱۰۲ و۱/۱۷ و۸۱،

. 9/140

الرَّافضة : ۸/٤۲۷ وح.

الرَّافعي: ٧/٢٠٩.

الرَّامايان (تاريخ راما): ٨/٥٠.

الرَّان ( بلاد ) : ١٤/٥٥٤ .

الرّباط: ٢٥٢/ح.

الرَّبع الخالي (صحراء): ١٧٦/ح.

الرَّ بيع بن زياد الحارثي : ٧/٢٥٤، ١٣/٢٥٨.

الرَّبيع بن يــونس (أبــو الفضــل): ٧/٢٤٥ و١١،

۱۸۲/۲۸ و ۱۱ و ۱۵ و ۱۲ و ۲۰.

رجاءبن حَيْوَة: ٢٣٩/ح.

رجل الجوزاء (كوكب): ٦/٥٤٨.

الرُّوس. قياصرة: ٣/٢٠٦.

روض الأنس ونزهة النَّفس: رَ: المالك والسالك

(كتاب للإدريسي).

الرُّوضة (جزيرة): ١/٣٧٣، ١/٣٧٣.

الرُّوم: ١٠/٦، ٢٢/١٥، ٢٢/٤، ٣/٤٣ و١٣، ١١/٧٣،

٧/٨٦ و٢٠، ٨٧/٥ و٨ و١٠ و١٣ و١٧ وح، ٤/٨٨ و ٨ و ٩ و ١١، ١/٨٩ و٣ و ٤ و ٦ و ٨

و۱۱، ۹۱/م، ۱۹/۹۳، ۱۲/۱۲۳، ۱۲/۱۲۲ و۱۱،

١٦/١٦ و١٥، ١٦/١١، ١٢/٥، ١٦/١٦١

٠١١/١٨، ١٧/١٨، ١٧/١٨، ١٧/١٧، ١٨/١٧،

۲۰/۳۲۰ و ۱۳/۳۲۷ و ۱۳/۳۲۸ و ۱۳

YOY\~ : \TY\0 : PFY\0 : FYY\~ : FAY\F

و١٣، ١٤٤٤، ٧/٥٢٥، ٢/٥٤٤ و٦ و٧،

. \/00\/ . \/0\/ . \/00\

رومسة: ۱۰/۷۳، ۱۸/۸۱، ۱۸/۷۳ و ۱۱ و ۱۹، ۱۸/۷،

۹۸/۱۶ و ۲ و ۸ و ح ، ۹۳/ ح ، ۱۳/۱۷۹ ، ۱۳/۱۷۹ ،

٨٨١/٥، ٨٩١/٢٢، ٤٧٢/٥١، ٢٧٣/٣، ٩٧٣/١،

. 4/294 , 17 , 4/20.

روم لاندو: ۱۹۰/ح، ۲۵۰/۹.

الرِّي: ٤٢٣/ ج، ٥/٤٩٦، ٥٥/٥٠٥.

الرّي ـ مارستان : ١٢/٥١٠ .

ريجتال تومبسون (مؤلّف) ١/١٨٧ .

الرّيحاني: ١٧/٥٨٤.

الرِّيغفيدا (سفر من أسفار الفيدا) ٢/٤٨ و ٨ .

ریکیومانتونس: ۳/٥٤٣.

رينان (فيلسوف): ١/١٢.

ز

الزَّابوتكية: ١٢/١٩٧.

زاذان فروخ: ۲/۳۲۷، ۹٬۳۲۱ و ۱۰ و ۱۱ و ۱۳ و ۱۳.

زاغروس (جبال): ۸/۱٥٠.

رحلة ابن بطوطة (كتاب): ٩/٢٩٤.

رحلة ابن جبير (كتاب لابن جبير) : ٢/٤٩٧ .

الرّدف (كوكب) ١/٥٤٨.

الرِّدَة (حروبها): ۲/۱۹۸، ۲۰۰/م، ۳۲۳۸، ۳۲۳۸.

رسالة الغفران (للمعرى): ١٨/٥٠٧.

الرِّسالة المشهورة (دستور الموحدين): ٥/٣٥٢.

رسم المعمور من البلاد (كتماب للخموارزمي): . Y/0£1

رشيد الدين (وزير ومؤرّخ): ٥/٥٨٢.

رشيد الدِّين الصُّوري: ٢١٥/٥٢٤ ، ٣/٥٢٥ .

الرُّصافة ١٠/٥٥٨ -، ١٠/٥٥٨.

الرُّصافة (قصر): ١/٥٧٤.

رع (إله): ١٦/١٢١.

رعبان: ۱۹/۵۵۷.

رفائيل: ٥٠٤/م.

رفاعة بن المنذر: رّ: أبو لبابة.

رفح: ٥٥٥/ح.

رفيدة الأسلمية : ٧/٣٦٨ وح.

الرَّقة: ١/٥٧٤ و ٣ .

رمسيس الثاني (فرعون مصري): ١٧/١١٤.

رمسيس الثَّاني (مسلَّته): ١٣٤/م.

الرَّملة: ٥٥٥/ح، ١٥٥٨.

الرُّواقية (فلسفة): ١٦/٧، ١٠/٨٤، ١٣/٨٩ وح.

روبرت شیرلی (سیر): ۷/۲۰۵.

روبنسون کروزو: ۱۹/۵۰۹.

روجر باكون: ٥٠٦/٥٣١ ، ١٦/٥٣٨ ، ١٥/٥٠٩ و٢ و ١٧.

روجر الثَّاني : ٣/٤٩٤ ، ٩/٥٨٩ .

رودس (جزيرة): ٢/٣٧١، ٢/٣٧١، ٢/٣٧٢.

الرُّوس-بسلادهم: ۲۰/۱۳، ۱٤/۹۰، ۲۰/۳۸۳،

. 1./297

الزَّيتونة (مسجد): رَ: القيروان (مسجد). الزَّيج (كتاب للبتاني) ا ١٩/٥٤٣. الزَّيج (كتاب للخوارزمي) ا ٥/٥٤١. زيد بن ثـابت رضي الله عنـه: ٦/٢٢٢، ٢/٤٧٤، ريد بن خالد الجهني ا ٤/٥٧٩.

ريدبن سهل: رّ: أبو طلحة الأنصاري . زيدبن علي : ٧٤٢٧ و ٨ وح.

الزَّيديَّة: ۱۷/۲۰۳، ۲۶/۲۳ و ۷ و ۸ و ۱۲.

زيغريد هونك (مستشرقة ألمانيَّة): ١٩١٠،

۲۸۳/۸۱، ۱۵/۳۱ و ۱۸، ۲۵۰/۱۰، ۲۰۰/۲۲.

زیکاریا سیتشین: ۱/۱٤۰ و ۹ .

زين العابدين: رَ: علي بن الحسين. زينب بنت أحمد المقدسيّة: ٧/٤٥٥.

زينب بنت احمد المقدسية: ٧/٤٥٥. زينون (مؤسّس المدرسة الرَّواقية): ١٦/٧، ١٠/٨٤

و۱۳ وح.

زيوس (إله): ١٠/٨٢ = ١٥١/م.

س

سابور الأوّل: ۲۰/۷۲. السّابينيُّون: ۳/۸۷ و ۸.

السَّاجور(نهر.منابعه): ١٦٦/٩.

سارتون : ۵/۸۲، ۵۰/۵۰.

السَّاسانيُّسون: ١٤/٦٩ و١٥ وح، ١٣/٧٢ و١٨،

. 4/01. 11/12

ساطع الحصري: ١٥/٤٩٠.

السَّاعد (كوكب): ٧/٥٤٨.

السَّاعة المائيَّة (اختراعها): ٣/١٣٢.

سالرنو (مدرسة): ١٢/٥٨٩.

سالوميرو: ٥/٥٨٧.

زبيبة (ملكة): ٧/١٦٩.

زبيدة ( زوجة الرَّشيد): ٤١٧ /ح .

الـــزّبير بن العـــوام رضي الله عنـــه : ٢/١٩٦ ، ١٢/٢٣١

و١٩، ٢٣٢/١٩، ٨١٣/٥، ٢٢٣/٧، ٢٦٤/١٤.

زحل (کوکب): ۱۸۹/۲، ۱۹۰/۰.

الزّراعية (كتاب لابن رافد الأندلسي): ٦/٥٢٧.

زردشت: ۱۲/۱۸ ، و ۲۶ و ۱۱ ، ۱۲/۱۹ .

الـزّردشتيَّـــة: ۲۲/۱۱، ۴/۸۱ و۹، ۲۹/ه و٦ و۸ و۱۱

و ۱۵، ۲۷/۸۱.

الزّرقالي (إبراهيم)، ١٤/٥٤٤، ٢١/٥٤٦.

زريـــاب (أبــو الحسن علي بن رافــع): ٧/٤٠٧ و١٠

و ۱۲، ۱۲/۶۱۲ ، ۱۲/۶۱۲ .

زقورة (معبد)، ۲۱/۱۳۰.

زكريا عليه السَّلام: ٣٩٧/٥ .

الزَّلاَّقة (معركة): ٣٥٢/ح.

زنجِرلي (عاصمة مملكة شأَل): ١٢/١٦٦.

الزُّنوج (جماعات سكنت إفريقية): ٦/١٠٩.

الزَّهراء: ٢٥٥/١١، ١٧٥/٥ و٧، ١٢/٥٨٠.

الزُّهراوي (خلف بن عبَّاس الأندلسي): ٤/٥١٣ .

الزِّهَرة (كوكب): ١٨٩/٥.

الزَّهري (محمد بن شهاب): ٦/٤٦٠ .

زوخشيبلي (إله): ۲۰/۹۷.

زوسر (ملك مصري): ٤/١٢٠.

الزَّيّات (محمّد بن عبد الملك): ٢٥٥/ ح، ٢٥٢/ ح.

زياد البكائي: ٩/٤٨١.

زیادبن أبیه: ۱۲/۳۲۱ وج، ۱۲/۳۲۱، ۲۱۰/۳۲۱

337/5, 773/5, 773/1.

زيادبن الأصفر: ٣/٤٢٥.

زيادبن لبيد: ١٤/٢٢٢ .

زيادة الله الأُغلبي: ٨/٤٠٧، ١١/٣٧١، ٤٦٩/ - .

سام: ١٦١/ح .

السَّامافيدا (سفر من أسفار الفيدا) = ٣/٤٨.

السَّامانيَّة: ١٦/٢٠٣.

سامرّاء (مدینة): ۲۲۲/ح، ۱۳/۳٤۷، ۲۰۳/۵۰،

۸٥٥/٧، ٥٥٥/م، ٤٧٥/٨١، ٥٨٥/٠١.

سامرًاء (مسجد): ۱۱/٥٦١ و١٢.

سان لورنزو (مركز للمناسبات في المكسيك): . مراكز المناسبات في المكسيك):

سانسیت ۱۷/۵۸۸ .

سبأ (مملكة): ١٧/١٧٣ و١٨، ٢٧١/٤.

سباع (سجن):۱۹/۳۱٥.

سبتة (مدينة): ٢/٤٩٤ ، ٢/٤٩٤ .

سېرنغر: ١٥/٤٩٣ .

السُّبكي: ١٠/٢٧٦.

السّبيليُّون = ١٢/٨٦.

سبينوزا: ١٨/٥٠٩.

ستانلي لين بول: ٢٧٨/ - .

سترابون (مؤرّخ يوناني قديم) : ٤/١٦٧ ، ١٧٤/ح .

سجستان ۱ ۵۵۵/۹.

سجاماسة: ۲۹٤/ح، ۸/٤٩٧.

سحنون (عبدالسّلام بن سعيد): ١٢/٤٧٠ .

السّخاوي: ١٠/٤٦٩.

سد: ر: الحرف الأول من اسم السد.

السَّدهانتا (كتب هنديَّة): ٥/٥٣ و٦.

السُّدِّي: ١٥/٤٧٤.

سترالأسرار (كتاب للرّازي) ، ١٧/٥٢١ .

سرجـون الأوُّل (ملـــك آشــوري): ٣/١٤١ وح،

. \٧/٣٢٧ .

سرجون بن منصور: ۱/۳۲٦ و ۳. السَّرحان (وادی): ۱۳/۱٦۹.

سرديس (عاصمة مملكة ليديا): ١٧/٩٦.

سردینیة: ۱۳/۳۷۱ و ۲، ۲/۳۷۲.

سرقوسة: ٨/٥٢٦.

سرندیب: ز: سیلان.

السُّريان: ١/٤٤٣ و٣، ٤/٥٠١.

السُّريانيَّة: ٣١/م، ٧/٤٤٥، ٧/٥٠٠.

سزيّة: ر: الحرف الأوّل من اسم السّريّة.

سريوس (كوكب): ١٠/١٣١.

سعد بن أبي وقًاص (رض الله عنه): ٢/١٩٦، ٢/١٩٨، ١٣/٣١، ٢٦٠/ح، ٢٥/٣٥٩، ٣/٣٦٦، ٨/٣٩٧،

۱۵۵/۱ وح.

سعد بن عبادة (رضي الله عنه): ٤/٢٣٠.

سعد بن معاذ ( رضي الله عنه ) : ٣٦٨/ح ، ١٧/٣٩٢ .

السُّعديَّة (دولة في المغرب): ٤/٢٤٧.

سعيدبن زيد (رضي الله عنه): ١٠/٢٣٠.

سعيـد بن عــامر الجمحي (رضي الله عنــه): ٦/٢٦٢ و ٨ و ١١ و ١٢ و ١٠، ٣/٢٦٣.

سعيد بن عثمان : ١١/٢٩٥ و١٧.

سعيدبن عمرو الحرشي: ٤٢٣/ح.

سعيد بن المسيِّب: ٧/٤٦٠ .

السَّفَّاح: رَ: أَبُو العبَّاسِ السَّفَّاح.

سفيان بن الأبرد الكلبي: ٤٢٣/ح .

سقراط: ۳/۸، ۴/۸، ۴/۸، ۱۲/۵۰، ۱۲/۱۳ ، ۱۳/۰۰، ۱۱/۰۰۷.

السَّقطي: ٣/٢٧٤ .

سقيفة بني ساعــدة: ٣/٢٢٤ و٧ و١١، ٣/٢٣٠ و٧،

. ١٠/٢٤٣ ، ٥/٢٣٥

سكنز: ١/٥٩٠.

السَّلاجة : ٤٧٢/٨، ٥٠٣/٥١، ٨٠٤/٥، ٧٤٤/٣، السَّلاجة : ٣/٥/٢، ٣٢٥/٠، ٥٧٥/٥١، ٠٨٥/٨١.

```
السُّلطان (تل قرب أريحا): ١٩/١٥٧. السُّليانيّة (مسجد): ٢٦/٥٢٠. السُّلطان (قصر): ١٦/٥٧٥. السُّلطان (قصر): ١٦/٥٢٠. السُّلطان أحمد (مسجد): ٢٢/٥٦٦. السُّلطان أحمد (مسجد): ٢٢/٥٦٦. السُّلطان حسن (مسجد): ٢٢٥/٨. سمرقند: ١٩/١٦، ١٩/١٠ و ١٤ السُّلفادور: ١٠١/ح. و ١٣ و ١٦ و ١٠ ١٢/٥٦٠ و السُّلفادور: ١٠١/ح. و ١٢ و ١٦ ١٢/٤٠٠ و ١٢/٢٥٠٠ سلم (أمين مكتبة بيت الحكة): ٢٤٤٤، ٢٤٤٤٧.
```

سلم بن قتيبة: ٣٤٥/ح. سمير أميس (سمورامات): ٢٩١٧ و سلم بن قتيبة: ٣٤٥/٥٠ . سميساط (ثغر): ١٢/٥٥٤ . سميساط (ثغر): ١٢/٥٥٤ . سمية بنت خباط (أم عمار بن يـاسر ١٧/٤١٠ . ٣٩٦٣ . ٣٩٦٠ .

سلوقس نيكاتور (مؤسس الدَّولة السلوقيّة): ۱۷/۸۲. السلوقيُّون: ۲۸/۹، ۲۸/۵ و ۱۷، ۸۵/م، ۸۸/۸، ۱۱، ۱۸ و ۱۰

السُّلوك لمعرفة دول الملوك (كتباب للمقريبزي): ١٤٩٧ه و١٦. سليل: ١٧٦/ح.

سليل: ١٩١١ - ٠ . سليم الأوَّل: ١٦/٢٠٤ . سليمان (عليه السَّلام ـ هيكله): ٢٥/٦٩ . سليمان بن أبي سرح: ٢١/٢٩١ . سليمان بن سعد الخشني: ٢/٣٢٦ وح، ١٥/٣٢٧ . سليمان بن صرد: ٧/٤٢٦ وه وح .

سليان بن عبد اللك: ١٦/٤١٦، ١١/٤١٦، ٥/٤٢٣، ٥/٤٢٣، ٥/٤٢٣، ما المال ١١/٤٧٥، سليان نامة: ٥/٥/٤٨.

السُّلمانيَّة : ٨/١٣٥.

السَّبح بن مالك الخولاني: ٧/٣٦٦. سمرقند: ۲/۱۹۹، ۲۰/۲۹۰ و۱۶، ۳/۲۹۳ و٥ و٦ و١٠ و۱۲ و۱۱ و۲۰، ۱/۲۹۷ و٦ و٨ و١٠ و١٩ e 17 , A37/1 , YY7/01 , AP7/1 , Y73/-, , سمير أميس (سمورامات) : ٧/١٦٩ و٨٠ سميّة بنت خباط (أم عمار بن ياسر رض الله عنها): . 7/497 سنان باشا: ۲۰/۰۶٦. سنان باشا (مسجد): ۲۲/٥٦٦ . سنان بن ثابت: ۱۰/۰۱۰. سنجار (بريّة): ١٢/٥٤٧. سنحريب (ملك آشوري): ٨/١٥٥. السّند: ۱۸/۱، ۲۸/۲۱، ۲۳۰۸، ۲۲۲۸. السّند (نهر): ۱۹۸،۱۰/۹۹/ح. السّنــــد (وادي): ۳/٤٥ و٦، ١/٥٣، ١٢/١٦٨، السّند هند (كتاب للخوارزمي) ١ ٤/٥٤١ . السّند والهند: ر: الهند والسّند. السُّنسكريتيّة (لغة): ٢/٥٢ وح، ١١/٥٣. سنكا: ١٤/٨٩ وح. سنكري (مسجد): ١٠/٤٥٣ وح. السُّنن (كتاب للأوزاعي): ٣/٤٦٢. سنوحى: ١٢٩/٥. سهل: رز: الحرف الأوَّل من اسم السَّهل.

سهلة بن ملحان: ١١/٣٩٦.

. 11/12. , 10 9

السُّونراي (مملكة في غاؤ): ٨/٢٤٧.

سوى (سلاسلة حكمت الصّين): ٧/٦١.

السُّويس\_برزخ: ٤/١٤٠، ١٠/١١٣.

سي كيانغ: رّ: الجنوبي (نهر).

سياسة نامة (كتاب لنظام الملك): ٤/٣٠٦.

سيام: ١٤/٥٢.

سیبویه (عمرو بن عثمان): ۲۰۸/ح، ۱٦/٤٦٣ وح سيتيوم (مدينة قبرصيّة): ٨٤/ح.

سيدي عقبة (مسجد): ر: القيروان (مسجد).

السّير الكبير (كتاب لحمد بن الحسن): ٥/٢٠٣.

سيراف (ميناء) ١ ٤/٣٨٥ .

سيرة أبي بكر ووفاته (كتاب للواقدي): ١/٤٨٠.

السِّيرة النبويَّة (كتاب لابن إسحاق): ٤/٤٨١.

سيزوستريس (قناة وصلت البحر المتوسط بالبحر

الأحمر عن طريق النيل): ٢/١٣١.

سيغر البرابسوني ١ ٥٠٥/٥.

سيف بن ذي يزن: ٦/١٧٤.

سيف الدُّولة (مكتبة): ٣/٤٤٨.

سيف الدِّين الآمدي: رَ: الآمدي.

السيكلاد (جزر): ١٦/٧٤.

سيل: رَ: الحرف الأوَّل من اسم السَّيل.

سیلان: (سرندیب): ۱۵/۱۲، ۳۸۳/۱۱، ۱۸.

سين (إله): ١٣٨/٥، ١٤٥/٤ و٧.

سيناء: ٢/١٧٥ .

سيناء (الأبجديّة الَّتي اكتشفت فيها): ١٤/٢٩.

سيناء مناجمها: ١٩/١٢٩.

السِّينائيَّة (شكل من أشكال الكتابة): ٣١/م.

سيوندي ١ ١/٤٤٧ .

السُّيوطي: ٣/٤٠٨، ٣/٤٠٧، ٣/٤٦٩ وح.

سهیل بن عرو: ۱۸/۳۹۸، ۱/۳۹۷، ۱۸/۳۹۲.

سسوار بن عبـــدالله: ۱۳/۲۸۳، ۱۲/۲۸۷ و ۱۳ و ۱۵، ۱/۲۸۸ و۲ و٤.

سويتس (كوكب): ١٠/١٣١.

السُّودان: ۲۰۳۰، ۲۹۶/ح، ۲۰۰۱رح، ۲۸۲۸،

سـوريّــة: ۲۸/۹۱، ۲۸/۸۲، ۸۸/۷، ۲۰/۸۱، ۲۰/۱

و٧، ١١/٥١، ١٣١/ح، ١٣٩/٥، ١١١/ح، ١٣/١٥٦ وح، ١٥١/ح، ١/١٥٨ و٣، ١٩١٨٦

و۱۵ وح، ۱۲۱/۱ و۷ و۹، ۱۲۱/ح ۱۲۱/۲

و ۱۸ و ۱۹، ۱۹/۱۳۷، ۱۸۱۸۸، ۲۹۱/م،

سوريَّة السِّياحيُّة (مجلَّة): ٦/٥٨٧.

سوزا (عاصمة عيلام حضارة) ١٢/٣٩ و١٦ و ۱۲/ح ، ۲/۱۳۷.

السُّوس (مدينة): ١٢/٣٩، ٨٢/ ح.

سوسة ١١/٣٧٢ .

السُّوما (شراب): ٤/٤٨.

سومر: ۵/۱۵ و ۱۰ و ۱۱ و ۱۲، ۱۳۳، ۲/۱۳۷.

السُّومريُّسون: ١٢/٢١، ١١/٩٣، ١٠/٩٥، ١٠/٩٥ و٧،

١٢/١٣٦ و٢ و١٠، ١٢/١٣٧ و١٤ و١٦، ١٢/١٣٩

و۱۸، ۱۸۰ وه وم وح، ۱۸۱۱ وه و ۲ و۷

و٩، ٢٤١/٤، ١٩/١٥، ١٣/١٥، ١٤/١٤٠.

السُّومريُّون-أدبهم: ١٣٦/ح، ١٤/١٥٢.

السُّومِريُّونِ.. اعتقسادهم: ١/١٣٨ و ٨، ١٠/١٤١ و ١١

السُّومريُّون\_زراعتهم: ١٠/١٣٨ وم.

السُّومريُّون ـ صناعتهم: ١/١٣٩ .

السُّومِريُّونِ ـ علومهم : ٧/١٤٠ ، ١٠/١٣٩ و ٨ و ٩ .

السُّومريُّون ـ كتابتهم: ٤/١٣٦ و١٤، ١٢/١٣٩ و١٤

m

شارل الخامس: ١١/٤٤٨.

شاروكين الأوّل: رّ: سرجون.

شارلمان (قيصر): ٨/٥٣٤ و١٠.

شاطبة: ١٩/٤٩٦.

الشَّـــافعي (محَّــــدبن إدريس): ۱۷/۲۰۷، ۲۰۲۸، ۴/۲۵، الشَّــافعي (محَّـــدبن إدريس): ۱۲/۲۰، ۲۶۵/۵ و ۸

و ١٤ وح ، ١٢٤/١ ، ١٢٤/١ ، ٥٧٤/١١ .

الشَّافعي (مذهبه): ۱۲/۲۸۱، ۳۳۹۰ و ۱۰، ۳۳۶، ۱۰/۲۳۷، ۲۰/۲۱.

شاك مول (إله): ١٦/١٠٧.

شالديران: ١٤/٢٠٤، ١/٢٠٥

الشَّام: ۱/۱، ۷/ح، ۲۲۰، ۱۰/۱۰، ۱۰/۱۰، ۱۰/۱۰، ۲۰/۱۰، ۲۰/۱۰، ۲۰/۱۰، ۲۰/۱۰، ۲۰۲۰، ۲۰۲۰، ۲۰۲۰، ۲۰۲۰، ۲۰۲۰، ۲۰۲۰، ۲۰۲۰، ۲۰۲۰، ۲۰۲۰، ۲۰۲۰، ۲۰۲۰، ۲۰۲۰،

777\0, \$77\3: \$77\7\\ (17\7\) (17\7\) (17\7\) (20\(\dots\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (27\) (

٥٥٥/١١ وح، ٢٥/١١، ١٥٥/٩ و ٢٠، ١٢٥/٥،

۸۶۵/۲ وه و ۹، ۸۷۵/۲۱، ۵۸۵/۸۱.

الشَّام\_آثارها ١٨٥٥/٥١ و١٦٠

الشَّام\_باديتها: ١١/٥٤٧.

الشَّام\_ثغورها 1 300/٩٠.

الشَّام\_شواطئ: ١٧/٢٠٥، ٩/٣٧١.

الشَّام\_فتوحها: ۱۸۱۸ه، ۱۲/۳۶، ۲۳۸۷، ۲۸۲۸.

الشَّامل (كتاب لابن النَّفيس) : ١٥/٥٠. شانغ (سلالة حكت الصِّين): ١٦/٥٤.

شانع (سارله حملت الصين). ٥٤

الشَّاه (مسجد): ١٣/٥٦٦.

شاه جیهان: ۹/۳۸۷.

شاه رخ بن تیمور: ۸/۰۸۲.

شاهنامة: ۲۲۰/۱۱ و۲۲.

شبث بن ربعي: ٩/٤٢٢ -

شبه الجزيرة العربيَّة : رَ: الجزيرة العربيَّة .

الشِّراع (كوكب): ٣/٥٤٨.

شرح أربع مقالات لبطليوس (كتاب للبتاني): ٤/٥٤٤.

شرح تشريح القائون (كتاب لابن النَّفيس): ٨/٥١٢

شرحبيل بن حسنة: ٢٦٦٦.

الشَّرق الأَدنى: ٣٤/٥، ٤/١٤، ١٨/١٠، ١٢/٨٠، ١٢/٨٠، ١٢/٢٠، ٢١/٢٠، ٢١/٢٠، ١٥٠/٨١، ١٥٠/٢٠،

۱/۱۸۵

الشُّرق الأَقصى: ١١/٥٢.

الشَّرق الأوسط: ١١/٢٠٤.

الشَّرق القديم: ١٤/١٨٨ .

الشُّرقي (قصر): ١٢/٥٧٥ .

شروان ۱ ۱۵/۵۵٤.

شريح بن الحارث: ١/٢٨٧، ٢٨٢/١ و ٨.

الشَّريف الإدريسي (مجَّدبن محَّد): ١/٤٩٤. الشَّريف الرَّضي ا ٣/٤٧٧.

الشَّريف محمد السَّعدي: رَ: القائم بأمرالله.

ششن إنزا: ١٠١/ح.

شط\_أزلا (محافظة بابليّة): ١٤٩/ح.

الشُّعبي (عـامر بن شراحيل): ٣/٣١٣ وح، ٤٢٢/ح،

. ٤/٤٨٢ ، ٦/٤٦٤

الشّعر (كتــاب من كتب القــانـون الخسـة لكنفوشيوس): ٨٠/٥.

الشُّفَّاء العدويَّة (محتسبة): ١١/٢٧٢.

الشّيرازي: ٥/ح، ٧/٥٤٦. شيشرون : ۱۳/۸۹ . شيشنق (ملك ليبي): ٣/١١٥. الشُّعية: ٢/٤٢٥، ٧/٤٢٥، ٢٦٩/١ و٣ و٤ و٦ و٩، الشِّيعة الإماميَّة: ٤٢٨/ ح. شيكاغو جمعيَّتها التَّاريخيَّة: ٩/٦. شيه هوانغ تي (إمبراطور صيني): ١٥/٦٢. شيوا (إله): ٥٠/٩ و١٠. شيودزاي (درجة في امتحان الحكم في الصين): الصَّاحب بن عبَّاد : ٩/٤٧٧ . صاعد بن الحسن (أبو العلاء): ٦/٤٥٦ و٧ وح. صالح (عليه السَّلام): ١٩/١٦٩. صالح (وزیرنبطی): ۱۷٤/ح. الصَّالح إسماعيل: ٧/٢٩١. الصَّالح أيُّوب: ٩/٢٩١. صالح بن عبد الرَّحن التَّميي: ٩/٣٢٦ و١٢ و١٤ وح، . ٣/٣٢٧

الصَّالح ايُّوب: ٩/٢٩١. و ١٢ و ١٤ و ١٥ و ٥٠ و صالح بن عبد الرَّحن التَّميي: ٣٢٦١ و ١٢ و ١٤ و ٥٠ و ٥٠ صالح بن كثير الصّلاي: ٣/٣٢١. الصَّالحيَّة (مكان): ١٣/٣٥١. الصَّالحيَّة (مكان): ١٣/٣٥١. صبح الأَعشى (كتاب للقلقشندي): ١٨/٢٦٤ ، صبح الأَعشى (كتاب للقلقشندي): ١٨/٢٦٤ ، صبراته (المسرح الرَّوماني في ليبيا): ٢٩/م . الصَّحاح (كتاب للجوهري): ١٠/٣١٧، ١٠/٣١٥.

الصَّحراء الكبرى : ۱۹/۱۰۸ . صحيح البخاري : ۲/٤٠٠ .

صحیح مسلم : ۲/۲۲۱، ۲/۶۰۰، ۵/۸۸.

شلوتر (مؤرِّخ أَلماني): ١٣٤ / ح.
شاش (إله): ٥/١٤٥.
شأل (مملكة آراميَّة): ١١/١٦٦ و ١٣.
الشَّائل (كتاب للأوزاعي): ٣/٤٦٢.
شبليون (الَّـذي حلَّ رمـوز الهيروغليفيَّـة): ١٣/٣٢،
١٣٨ - ح.
الشَّمس عبـادتــه: ٣/١٠٠، ١٨/١٢٥، ١٨/١٧٠،
الشَّمس - كسوفه: ١/١٧٩، ٥/١٠٧٠.

الشَّمس- نجم : ٦/١٨٩ . شمس\_ملكة : ٧/١٦٩ . شمس الدَّين الزَّفتاوي : ١/٥٨٥ .

شمس العرب تسطع على الغرب (كتاب لزيغريد هونكه): ١٢/١٩، ٥٢/٥٩٠. الشّنتو يَّة: ١٢/٦٤ و ١٢، ٢/١٥ و ٣.

شنغـــار (سهــل): ١٣٤/١٤ وح، ١٣١/١٢، ١٢١/١٢، ١٤١/٢.

> الشهرستاني: ٢٦٠/ح. شهل ستون (قصر): ٢٥/٥٧٥. الشواتي (دوريات عسكريَّة): ٥/٥٥٤. شوبيليوليوما: ١/٩٦ وح.

شنغهای ۱ ۷/۳۸۰ .

شوذب الیشکری: ۲۲۳/۵ و ۸ و ح . شوشان : ۱۲/۳۹ .

سوسان . ۱۶/۱۰ . شوشتار (ملك آشوري): ٤/١٥١ .

شوفيتيم (اسم من يعهد إليه الحكم في قرطاجة): 8/177 .

الشَّيخ الرَّئيس: رَ: ابن سينا . الشَّيخ صفيِّ الدَّين (مسجد) : ١٢/٥٦٦ . شراز : ١٧/٤٦٠ ، ٤/٥٥٧ .

الصَّعيد: رَ: مصر الصَّعيد .

الصّفاريَّة: ١٦/٢٠٣.

الصّفريّة (فرية من الخوارج): ٣/٤٢٥ وح.

الصَّفــويُّــون: ١٣/٢٠٤ و١٤، ١/٢٠٥ و٤، ١٢/٥٦٦

و١٣ و١٤ .

الصَّفو يُّون ـ جيشهم : ٨/٢٠٥ و٩.

الصَّفويُّون ـ فنَّهم: ٢٢/٥٨٢ .

الصَّفو يُّون ـ قصورهم ١ ١٧/٥٧٥ .

صفِّين (معركـــة): ۱۸/۱۹۸ ـ ۱۸/۱۲۱ و ۱۹ ـ ۱۸/۲۲۸، ۲۲۱/ح.

صفيّة بنت عبد المطّلب: ٧/٣٩٦.

الصَّقالبة: ١٠/٤٩٦ و١١.

صقرقريش: ز: عبدالرَّحن الدَّاخل.

صلاح الدِّين الأَيُّوبِي: ٢٠٤/ح، ٣٤٠م، ١٨/٣٧٢، ١٨/٣٥٠ و ١٨/٣٧٢ .

الصُّلاحيَّة (مدرسة): ١٢/٤٦٢.

الصّلة في تاريخ رجال الأندلس (كتاب لابن بشكوال): ١٥/٤٨٤.

الصَّليبيُّون: ٥/٢٦ هـ ٨/٣٩١ و ١٨/٣٧٢ ، ١١/٤٦٢ . صناجة العرب: رّ: أعشى قيس .

صنعاء: ۲۲/۲۲۲، ۲۶۲/ح، ۲/٤۷۹ و ٦، ۱۷/٥٢٥. الصَّنَتِيْن: ۱۰/۳۵۱.

صَهِيبِ الرُّومِي رضي الله عنه: ١٩/٣٩٢.

الصُّوائف ( دو ريَّات عسكريَّة ): ٤/٥٥٤ .

صُوبَة (مملكة أراميَّة في البقاع): ١٣/١٦٦.

صسور: ۱۲/۱۱، ۱۲۱/۷ و۱۱ و۱۲ و۱۳، ۱۲/۱۷، ۱۷/۷۸.

صورة الأرض من المدن والجبال (للخوارزمي): ٥/٥٤١.

صُولُون : ۱٤/۸۷، ۱٤/۸۷.

صيدا: ۱۷/۷، ۱۲/۱۲، ۲۲/۱۱ وه.

الصَّيدلة (كتاب للبيروني): ٤/٥٢٢.

الصّين ـ أدب: ٢١/٥٧.

الصّين ـ سورها العظيم: ١٤/٦٢.

الصّين ـ صناعة : ١٠/٣٦٥ ، ١٢/٣٦٥ .

الصِّين \_ فلسفة : ٢/٥٩ .

الصِّين ـ فن : ٢٥٥٦، ٣/٥٨٢، ١٢/٥٨٥.

الصّين لغة: ٢٩/ح، ٢٦٥/١٥ .

الصِّين\_مؤلّفين: ٢٦/١٢٠.

الصِّين الجديدة (وكالة أنباء): ١٠/٥٤.

ض

الضَّحَّاكُ (خطَّاط): ١٥/٥٨٤.

Ь

الطَّاحون (وادي) 1 ٧/١٥٧. الطَّاحونيَّة: ٨/١٥٧.

طارق بن زیاد: ۱۱/۵۸۸، ۲۳۲۲، ۸۸/۱۹۹.

طرطوس (ممالك كنعانيَّة) ، ٢/١٦١. طرطوشة: ٢٦٤/ح. طريف (جزيرة): ٧/٣٣٤ و ٨. الطَّطاوي: ١٣/٥١٢. طلحة بن عبيدالله رضي الله عنه: ١٣/٢٣١، ١٩/٢٣٢،

۱۱/۶۲۱ . طلحة بن يحيى: ۱۰/۳۶۷ . طليطلة: ۷/۱۹۹ ، ۱۱/۳۸۲ و ۲۲، ۲/۶۵۷ ، 330/ح . طنجة : ۲۶۱/ح ، ۷/۶۹۷ . طهراقا (ملك نوبي): ۵/۱۱۰ .

> الطُّوبة (قصر): رَ: التوبة (قصر). طوروس (جبال): ١٠/٥٥٤.

طُوس (أَحد ضواحي مشهد): ٤٣٦/ ح، ٩/٤٦٧ وح. الطُّوسي (نظام الملك الحسن بن علي): ١٦/٣٠٥ وح. الطُّوسي (نصيرالدِّين): ٧/٥٤٦ ، ٣/٥٤٣، ٧/٥٤٦.

طوطميَّة: ١٥/٤٩.

الطُّولونيُّون : ١٥/٤١٧، ١/٥٨٥ و ١١ .

طُوَ يُس: ١٥/٤٠٤ .

طيبة (مدينة مصريّة): ٦/١٢٥.

طيبة معابدها: ١٠/١١٤، ٢/١٢٠.

الطَّير (كوكب): ٤/٥٤٨ .

طياثاوس (بطريق بسطوري): ١٣/٤٥٥.

ظ

الظَّاهر بيبرس: ١٩/٥٦١، ١٩٧٥٦١. الظَّاهر بيبرس (مسجد في القاهرة): ٧/٥٦٣. ظهر الإسلام (كتاب لأحمد أمين): ١٦/٤٣٧.

ع

العادليَّة (مسجد): ١/٥٦٧ . عارم (سجن): ١٩/٣١٥ . طالب الحق: رّ: عبدالله بن يحيي.

طاليس (عالم يوناني)، ١٥/١٨٥، ١٤/١٩١.

الطَّاهريَّة ( دولة ): ١٦/٢٠٣ .

الطَّاويَّة: ١٧/٦٠ و ٢١ و٢٢، ٢/١١ و٩.

الطَّائر (كوكب): ٢٠/٥٤٧.

الطّائف: ٢٢٦/٧، ٢٥٦٠/١، ٢٨٦/١١، ٢٨٠/٥٠،

طبائع الأمم وفلسفة التّاريخ (كتاب لڤولتير): 7/291.

طبرستان: ۲۲۱/ح، ۹/٤۲۷، ۴۸۱/ح، ۱۰/۵۵۰. الطّبري (أبو جعفر محُدبن جرير): ۲/۲۲۰، ۴/۲۲۰، ۱۵/۵۱، ۲/٤۸۱، ۲/٤۸۱ و۱۰ و۱۲ و۱۲ و۱۲

وح، ٤/٤٨٧ و ٥ و٧ و ٨، ١/٤٨٨.

الطَّبري (أبو محمَّد): ١١/٤٣٤.

الطُّبري (علي بن ربن): ١٠/٧.

طبريَّة : ٧/٣٢٦، ٥٥٥/ ح.

طبطب ١ ٥٨٥/٢.

الطُّبقات (كتاب للواقدي): ١/٤٨٠.

طبقات الأطبّاء (كتاب لابن أبي أصيبعة): ٢/٤٨٣.

طبقات الشَّعراء (كتاب لمحمد بن سلام الجمحي):

طبقات فقهاء الشَّافعيَّة (كتاب لابن كثير): ٦/٤٨٩. الطُّبقات الكبرى (كتاب لابن سعد): ١١/٢٤٣،

١٨٤/٥١ وح، ٢٨٤/٢.

الطّبيخ (كتاب لحمد بن عبد الكريم): ٩/٤١٨.

طرابلس الشَّام: ٥٥٥/ح.

طرابلس الغرب: ١١/٣٧٢.

طراز (تغر): ١٤/٥٥٤.

طرسوس (مدينة): ١٧/٥٥٤، ١٢/٥٥٥.

طرسوس (ثغر): ٩/٥٥٤ و١٥ ، ١٤/٥٥٧.

العامي (نهر): ٧/ح، ٢/٩٦. العالم الثّالث دوله: ٢١/٨. العالم الجديد (كتاب لباتيستاڤيكو): ٢/٤٩١. عامر بن الأكوع: ١٣/٤١ و١٥. عامر بن شراحيل: رَ: الشّعبي. عائشة رضي الله عنها: ١٨/٤٠٠، ٢/٤٤١، ١٤/٤٢١، عبادة بن الصّامت: ٢/٥/٤١.

عبًاس بن أخيل: ١٠/٣٧١. عبًاس بن فرناس ١٤/٥٢٩، ٥٣٠/ح. لعبًاس بن المأمون: ٧/٣٠٠. عبًاس الكبير الصَّفَوي: ٢/٢٥٥ و ١١.

العبّاسيُّون\_آثارهم : ۱۵/۵۷، ۱۵/۵۷۰ و ۲۱، ۲۵/۵۰. العبّاسيُّون\_خلفاؤهم : ۱۵/۲۰۲، ۱۱/۲۳۹، ۲۶۲/۰ و ٦ و ۷ و ۹ و ۱۱ و ۱۳، ۱۲/۲۵، ۱۲/۲۲، ۱۲۲/ح،

العبَّاسيُّون ـ دعوتهم: ٣/٢٠٢ و ٤ و ٥ و ٦، ٢٠/٣٩٣. العبَّاسيُّون ـ زراعتهم: ٧/٣٧٧ و ٨ و ١١ و ١٤، ٢/٣٧٨. العبَّاسيُّون ـ صناعتهم : ٩/٣٧٢، ٢٨٢٨، ٣/٣٨٢. العبَّاسيُّون ـ علومهم : ١٤/٤٣٩، ١٤/٢٨١

العبّاسيّون و زارؤهم: ٢٤٥ م ١ ١٣/٥٤٥. عبد الحيد بن عبد الرّحن (أبو عمر): ٣/٢٧٧ وح. عبد الحيد بن يحيي (الكاتب) ١ ٢٧٦ م ٧ ٤٤ ٥ و ٧. عبد الرَّحن الأوسط (أمير أندلسي): ٢/٥٧٥. عبد الرَّحن بن حبيب الفهري: ١٢/٥٧١. عبد الرَّحن بن حبيب الفهري: ١٠/٣٧١. عبد الرَّحن بن حجيرة الخولاني: ٣/٢٧٣.

عبد الرَّحمٰن بن صخر؛ رَ: أبو هريرة رضي الله عنه . عبد الرَّحمٰن بن عبيد التَّميي : ١/٣١٣ . عبد الرَّحمٰن بن عبود : رَ: الأُوزاعي .

عبد الرَّحمٰن بن عوف رضي الله عنــه ١ ٣/١٩٦، ٩/٢٣٠،

۱۲/۲۱، ۲۲/۲۱

عبد الرَّحن بن القاسم: ١٥/٤٧٠. عبد الرَّحن بن محَّد: رَ: ابن خَلَدون . عبد الرَّحن بن محَّد لأَمه أُمروي أ

عبد الرَّحن بن محمَّد (أُمير أُمـوي في الأنـدلس): ٢/٢٢٨.

عبد الرَّحن بن ملجم الخارجي : ۱۷/۱۹۸، ۱۱/٤٢٤ . عبد الرَّحن بن هشام : ۲/٤٠٧ و ٩ . عبد الرَّحن التَّاني: ۲/٤٦١ .

عبد الرَّحمن الخازن : رّ : الخازني .

عبدالرَّحن السنَّاخل (صقر قریش): ۲۰۲/ح، عبدالرَّحن السنَّاخل (صقر قریش): ۲۰۲/ح، ۲۰۸۰م.

عبد الرَّحِن الصُّوفي: ١٣/٥٨٢ ، ١٥/٥٤٤ ، ١٣/٥٨٢ .

عبدالرَّحن الغافقي : ٧/٣٦٦ .

عبد الرَّحن النَّاصر: ۱۰/۲۹۳، ۸/۲۰۶ و ۱۰ وح، السِّمان النَّام المرازي المرازي

عبد السَّلام بن سعيد : رَ : سحنون . عبدالعزيز بن مروان : ٣/٢٨٠ ، ٥/٣٢٧ .

عبد اللَّطيف البغدادي: ر: ابن نقطة.

عبدالله (رسول الرَّشيد): ٨/٥٣٤.

عبد الله بن إباض: ٢/٤٢٥ وح.

عبدالله بن أحمد المالقي: رَ: ابن البيطار.

عبد الله بن الحارث: ١٢/٤٦٣.

عبدالله بن رواحة رضي الله عنه: ٨/٤٠٢، ١٧/٤٧٦.

عبـد الله بن الـزُّبير رضي الله عنـه: ٢٣٥/ح، ٤/٢٨٧،

۲۵/ح، ۲۲۱/۱۱، ۲۲۱/۵ وح، ۱۸/۱۱

عبد الله بن سبأ: ١٣/١٩٨، ١٧/٤٢٠.

عبدالله بن سباع بن عبدالعزى: ١٨/٣١٥ .

عبد الله بن سعد بن أبي سرح: ٣٦٦،٥، ١٦/٣٧٠.

عبد الله بن سوار: ٢٨٥/ ح.

عبد الله بن عبّاس رضي الله عنه: ۳۱۷/ح، ۲۶٪، ۵/٤۰۱. ۱٦/٤٨٠ . ۱٦/٤٨٠ .

عبد الله بن عمر رضي الله عنده : ٥/ح، ١٩/٢٣٨، عبد الله بن عمر رضي الله عنده : ٥/ح، ١٩/٢٣٨.

عبد الله بن قطن الفهري: ٧/٣٧١.

عبد الله بن قيس: رّ: أبو موسى الأشعري رضي الله عنه.

عبد الله بن قيس الجاسي: ١/٣٧١ ، ١٤/٣٧٠ .

عبدالله بن قيس الفزاري: ٩/٣٧١ .

عبد الله بن الكواء اليشكري: ٩/٤٢٢.

عبدالله بن لهيعة: رَ: ابن لهيعة.

عبد الله بن محمّد الأموي الأندلسي، ١٨/٣٧١.

عبدالله بن مروان: ٤/٣٧٢.

عبد الله بن مسعود رضي الله عنه: ٩/٢٢٢، ١٥/٣١٠،

. \ 1 / 1 / 1 / 1 / 1 / 1 / 1

عبد الله بن معاوية : ١٢/٣٧٦ .

عبدالله بن معاوية (سد): ١٢/٣٧٦.

عبد الله بن المقفّع: ١٦/٤٤٣.

عبدالله بن مقلة (خطًاط): ١٩/٥٨٤. عبدالله بن موسى بن نصير: ١٦/٣٧١. عبدالله بن وهب الرَّاسي: ١٥/٤٢٢. عبدالله بن ياسين: ٧٨٣/ح، ١٥/٤٥٤. عبدالله بن يحى: رَ: ابن خاقان.

عبدالله بن يحيي (طالب الحق): ١/٤٢٤ و ٢ و ٤ . عبدالله محمَّد الأُغلبي: ٦/٣٧١ .

> عبد المسيح بن النَّاعة الحصي: ١٠/٤٤٥ . عبدالملك بن صالح: ٢/٥٥٨ .

عبد الملك بن محمَّد بن عطيَّة السَّعدي: ٢٤٢٤ - .

عبدالملك بن مروان: ۳/۱۹۹، ۳۲۲/۰ و ۸، ۲۳۰/ح،

7.77°, 7.77°, 7.77°, 7.77°, 7.77°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6.7°, 6

العِبر وديوان المبتما والخبر في أيَّام العرب (تماريخ ابن خلدون): ١٠/٤٨٩.

العبريَّة (لغة): ۱۸/۵۱۱، ۹/۵۰۳، ۱۸/۵۱۱.

العبور (كوكب) ١ ١٥/٥٤٧ .

العبيد (تل): ١٨/١٣٥.

عبيد الله بن أحمد بن خرداذبة : ٥/٤٩٣ .

عبيدالله بن أوس الغسَّاني ١ ٩/٣٢٥ .

عبيدالله بن زياد: ١٤/٤٢٤ ، ٢٦٨/٨ وح .

عبيدبن شرية الجرهمي: ٧/٤٦٢، وح، ٢١/٤٧٨.

عبيد الله بن المهدي: ٣٥٥/٣.

عتبة بن غزوان : ١٥/٥٥١ و١١ وح .

العتبي: ٢٠/٣٥٣.

عثمان بن حيَّان المري: ٢٥٥/ .

عثمان بن عفَّان رضي الله عنه: ۱۹۲۱، ۱۹۸۸، ۱۰/۲۳۰ ۱۱/۲۳، ۱۱/۲۳۰ و ۱۱، ۲۳۲/۱۱، ۲۳۲/۱۱، ۲۳۲/۸۱ ۱۲۵/۱۱ و ۱۹ و ۲۰، ۲۲۲۱ و ۵ و ۹ و ۲۱ ۱۲۵/۱۱ و ۱۹ و ۲۰، ۲۲۲۱ و ۵ و ۹ و ۲۲

> عثمان بن نهيك : ٩/٣٠٤ و١٣ وح. عثمان الطّويل : ١٣/٤٦٣ .

. 7/009 . 11/279

العثمانيُّون: ١٣/٢٠٤ و١٤ و١٥ و١٦ و١٧، ١٢٠٥٠ و٢ و٣ و١٠ و١١ و١٩ و١١، ٢٠٢٠، ١٢٥٤١، ١٤٤٧م، ٢٥٥/١، ١٦٥/١١، ٢٦٥/٨١ و٢١، ١٩٨٤ و٥.

عجائب الخلوقات (كتاب للقزويني): ١٩/٥٨٠. عدن: ٧/٣٣٤.

عدنانيُّون (قيسيُّون) ١ ٣٩٣.٥.

عدي بن حاتم رضي الله عنه: ١٤/٢٢٢ ، ١٣/٢٢٧ .

عدي بن النُّجّار: ١٢/٤٠٠ .

العرافة (قصر): ١٤/٥٧٥ .

العراق: ۲۸/۸۱، ۱۳۵۱/ح، ۱۰۱/۱۰، ۱۳۸۱/۱ ۱۳۸/۷، ۱۳۸/۷ و ۱ و ۱ ۱۳۳۱/۸، ۱۳۳۲/ح، ۱۳۳۲/۵، ۱۳۳۲/۵، ۱۳۳۲/۵، ۱۳۳۲/۵، ۱۳۳۲/۵، ۱۳۳۲/۵، ۱۳۳۲/۵، ۱۳۳۲/۵، ۱۳۳۲/۵، ۱۳۳۲/۵، ۱۳۳۲/۵، ۱۳۳۲/۵، ۱۳۳۲/۵، ۱۳۳۲/۵، ۱۳۳۲/۵، ۱۳۳۵/۱، ۱۳۳۵/۵، ۱۳۳۵/۲، ۱۳۳۵/۲، ۱۳۳۵/۲، ۱۳۳۵/۲، ۱۳۳۵/۲، ۱۳۲۵/۲، ۱۳۳۵/۲، ۱۳۳۵/۲، ۱۳۳۵/۲، ۱۳۶۸/۰، ۱۳۵۸/۲، ۱۳۵۸/۲، ۱۳۵۸/۲، ۱۳۵۸/۲، ۱۳۵۸/۲، ۱۳۵۸/۲، ۱۳۵۸/۲، ۱۳۵۸/۲، ۱۳۵۸/۲، ۱۳۵۸/۲، ۱۳۵۸/۲، ۱۳۵۸/۲، ۱۳۵۸/۲، ۱۳۵۸/۲، ۱۳۵۸/۲، ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۱۳۵۸/۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲

العراق. فتحها : ١٢/٣٤٣ ، ٢٦٨١ ، ٩/٣٦٧ .

العراق\_كتابة: ٤/٣٢٧.

العراق\_مديريَّة الآثار: ١١/١٣٥.

عربايا: رّ: الحضر.

عَرَبَة: ١٧٩/ح.

العربيَّة (شكل من أشكال الكتابة): ٣١/م.

العربيَّة الجنوبيَّة (شكل من أشكال الكتابة): ٣١/م.

عرفجة بن حارثة البارقي: ٢/٣٦٦.

الغرم (سيل): ١٨/٣٧٥ .

عروة بن الزُّبير: ٧/٤٦٠، ١٢/٤٨٠.

عروة بن مسعود: ٣٨٠/ ح.

العروس (اسم لمنجنيق أموي): ١٣/٣٦٢ .

العريش: ١٢/٣٥١ .

عزً الدّين بن عبدالسّلام: ١٠/٢٩١ و١٧، ٢٩٢٣، ٢/٢٩٢

عزُّ الدِّين بن على الحلدكي : ٤/٥٢٤ .

عزوز بن سعيد الوزكيتي: ١٦/٢٤٧.

العزيز بالله الفاطمي: ٢٤٩/ح، ١٧/٣٥٠، ٥/٣٥١،

V33\V1, 150\V1, 0V0\71.

العزيز بالله (مكتبة في القاهرة): ١٧/٤٤٧.

العسقلاني؛ رَ: ابن حجر.

العسكري: رَ: أبو هلال.

عسير (جبال): ١٢/٣٧٦.

عشتــــار (إلــــه): ۲/۱۶۹، ۱۶/۱۳۸، ۱۶/۷۶ و وم، ۲/۱۵۰ (الــــه): ۱۰/۱۵۸، ۱۰/۱۵۹ و ۱۱.

11917 1/1/1011/17/10

عشتروت ۱ ۱۷/۱۳۰.

عصام الخولاني: ١٨/٣٧١ .

عطارد (كوكب): ۱۸۹/٥.

العظم (قصر): ١٣/٥٦٨.

العَفُّولة: ١/١٥٩.

العقائد والفقه الإسلامي (كتاب للحسن بن الوزان):

. ٢٠/٤٩٨

العقبة : ٤/١٧٥ .

عقبة بن نافع: ۱۸/۵۹، ۱۲/۳۲۳، ۱۰/۵۹۱ ، ۱۸/۵۹۹

العقد الاجتاعي (كتاب لجان جاك روسو): ١٣/٥٠٢.

عقرقوف: رّ: دوركور يكالزو. عقيــدة الــوســط (كتـــاب فلسفي ديني من كتب الصّينيّين): ١٩/٥٨.

عگا: ۱۸/۳٦٩

عكاظ (سوق): ۲۰۹/م.

عكرمة بن أبي جهل رضي الله عنه : ٢/٣٦٦.

عكو (ممالك كنعانيَّة): ٢/١٦١.

العُلا: ١٢/١٦٩، ١٧١/٨١، ١٧١/م.

العلاف: رّ: أبو الهذيل.

العلاء بن الحضرمي: ١٤/٢٢٢، ٢٦٩/١٠٠.

علاء الدِّين الكاساني: رَ: الكاساني.

علقمة بن مجرز المدلجي: ١٢/٣٦٩ .

على بن أبي الحزم: رّ: ابن النَّفيس.

علي بن أبي طالب رضي الله عنه: ۱۹/۱۲۸ و ۱۰ و ۱۱ و ۱۸ و ۱۱ و ۱۸ و ۱۱ و ۱۸ و ۱۱ و ۱۸ و ۱

علي بن أحمد: رَ: ابن حزم الظّاهري. علي بن إسماعيل: رَ: ابن حزم الظّاهري. علي بن إسماعيل: رَ: أبو الحسن الأشعري. علي بن البوّاب (أبو الحسن): ١٩/٥٨٤. علي بن الحسن: رَ: ابن عساكر. علي بن الحسين (زين العابدين): ٢٢٨/ح. علي بن الحسين (زين العابدين): ٢٢٨/ح.

علي بن حمزة: رَ: الكسائي .
علي بن حمزة: رَ: زرياب .
علي بن عبًاس: رَ: ابن الرَّومي ،
علي بن عبًاس المجوسي: ٧/٥ .
علي بن عبًاس المجوسي: ٢/٥ .
علي بن محمّد الجزري: رَ: ابن الأثير .
علي بن محمّد الهادي: ٢٤١٨ ح .
علي بن موسى الهادي: ٢٨٤ / ح .
علي بن موسى الهادي: ٢٨٤ / ح .
علي بن يوسف بن تاشفين: ١٤/٤٥ و ١٥ و ١٦ و ١٧ .

عَّــاربن يــاسر رضي الله عنـــه: ١/٣٩٣، ٢٩٣٦، ٥/٤٢١.

عُهان: ۳۷۳/۸، ۲۵/۵، ۲۵/۵.

عَهان: ۱۱/۱۲۸ و٤، ٥٨٣/٥.

عربن أبي ربيعة: ٣/٤٠٤.

عربن عبد العزیز: ۱۲/۸ وح، ۱۹۱۹ و ۱۲ و ۱۶ و ۱ ۱ ۱۲۲۱ و ۱۲ و ۱۳ ۱۳۲/۲، ۱۹۲/۵، وح، ۱۲۲۱ و ۱۳۲۷ و ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸، ۱۳۲۸ و ۱۳۲۸

> عرة (قصير) 1 ١٨/٥٦٨ ، ٢٩٥١م ، ١٣/٥٧٩ . عرة (قصير-حمام): ١٣/٥٧٨ . عرة القضاء: ٢٠٤٢م . عرو بن بحر: رّ: الجاحظ .

عروبن الزَّبير: ١١/٣٢٥.

عرو بن العـــاص: ۱۲/ح، ۱۹۱۸، ۱۶۲/۲۷ و ۱۰ و ۱۰ ، ۱۹/۲۶، ۲۶۲٬۳۰ و ۱۰ ، ۱۶۴٬۷۰ ، ۱۶۳٬۰۰ ۱۳۳/۰ و ۱۷، ۲۳۹٬۳ و ۱۰ ، ۱۹/۲۸، ۱۹/۴۱، ۲۶۲/ح، ۱۶۵/۵ و ۲۰ ، ۲۵۰/۱ و ۲

عمرو بن العاص (مسجد): ٨/٤٦٦.

عمرو بن عبيد التَّميي (أبو عثمان): ٣٦/١٦ وح.

عمرو بن عثمان: رَ: سيبويه.

عروبن معدیکرب: ۱۸/۳٦١.

عمل الأسطرلاب (كتاب للخوارزمي): ٦/٥٤١.

عملاق رودس ( من عجمائب السدُّنيما السَّبعمة): ١٥٦/ح.

عمورية: ٣٦٥/ ح.

عمورية\_فتحها: ۲۲۲/۱۸، ۲۲۲/ح.

العموريُّون: ١٤٠/ح.

عمون (ممالك كنعاميَّة): ١/١٦١.

العناق (كوكب): ۱۷/٥٤٧ و٢٢.

عنجر (قصر): ٤/٥٧٤.

عو يمر بن مالك: رّ: أبو الدّرداء رضي الله عنه .

عيسى عليه السُّلام: ١٥/٥٠٠ .

عیسی بن موسی: ۱٤/٢٥١ .

عيلام: ٢٩/١١، ٢٩١/٤، ١٤١/٨١، ١٥١/٦.

العيلاميُّون: ١٤٠/ح.

العيلاميُّون ـ كتابتهم: ١٦/١٣٩ .

العين (كتاب للفراهيدي): ١٠/٤٧٦ .

عين زربي: ١٤/٧ وح.

العيوق (كوكب) ١ ٨٩٥/٦.

عيون الأخبار (كتاب للدينوري): ١٢/٢٤٣ ، ٢/٤٨٦ .

عيون الأنباء في طبقات الأطبّاء (كتاب لابن أبي أصيبعة): ١٤/٤٨٢ = ١٤/٤٦٢.

عيون المعارف وفنون أخبار الخلائف (كتاب للقضاعي): ٥/٣١٨.

عيينة بن محصن: ١٩/٣٩٢.

غ

الغاب (سهل): ٧/ح.

غالوس (والي روماني على مصر): ٢/١٧٤.

غاليلو: ١/٤٥٠، ٩/٥٣٠.

الغانج (سهل): ١/٤٧ .

الغانج ( نهر) ا ١/٤٤، ١/٥٣، ١/٢٤٩.

غوته (فيلسوف ألماني): ٣/١٢. الغوريّة: ١٦/٢٠٣. غوزإنا (تل قرب رأس العين): ١٦/١٣٥، ٦/١٥٧ وح، ۱۰/۱۲، ۱۱/۱۱. غوستاف لوبون: ۱٤/٤٥٠ و ۱۸، ۱۲/٥٢١، ۲۳/٥٩٠ . Y/E9E الغول (كوكب): ١٩/٥٤٧. غوماتاسيدهانا: ٥/٥١. غياث الدِّين ١١/٥٨٢ . غيلان بن سلمة: ٣٨٠/ ح. ف الفاتيكان ـ مكتبتها: ١٥٤٤ - . فاراب، ۱۹/٥٠١. الفارابي (أبو النَّصر عمَّد بن عمَّد): ٦/٥٠٢ ، ١٧/٥٠١ و ۸ و ۱۵ و ۱۷ و ۲۰ ، ۲۰۵/۷. ف اس: ۳۳۰/ح، ۴۱۵/۰ و ۸، ۴۱۵/۰ و ۸، ۴۱۵/۰، . ۱۲/۰۰۲ ، ۲۰۰/۲۱ . فاسكود وغاما: ١٢/١٦٧. فاضل بن ناطق (كتاب لابن النَّفيس) ١ ١٥/٥٠٠ . فاطمة (رضى الله عنها): ١٢/١٩٥، ١٣/٢١٩، فاطمة بنت القاسم ا ١١/٤٦٤ . الفاطميُّون: ٢٠٢/١، ٢٠٢٧، ٢٤٢/١، ٣٥٢٧، ۷/٤١٢ و ۱۲ و ۱۵، ۱۹/۶۱، ۱۹/۶۱ و ۲، 700/3, 750/7, 250/8, 020/11. الفاطميُّون - تجارتهم: ١٣/٣٨١ . الفاطميُّون ـ خلفاؤهم: ٩/٣٥٠ و١٨، ١١١/٥. الفاطميُّون\_صناعتهم: ١٠/٣٧٢.

الفاطميُّون ـ فنَّهم: ١١/٥٨٠، ٧٥٦١.

غانة: ١١/٣٠٦، ٢٢٨٥، ٢٠٦١. غاؤ (قامت فيها مملكة السُّونراي): ٤/٢٩٤ و٦٠ غاؤ وزراء: ٨/٢٤٧ و١١. غباريّة (أرقام): ٨/٥٤٢ وح . غبرييل تارد: ٦/٤٩١، الغراب (كوكب): ٢٠/٥٤٧. غراناده (ولاية برازيليَّة): ٢/٥٠٠. الغربي (قصر): ١٣/٥٧٥. غَرُ ناطة: ٧/٢٧٩، ١١/٣٨٢، ٧/٤٥٧، ١٣/٥٨٥. الغريض (أبو مروان): ١٥/٤٠٤ . غريغوريوس (بابا): ٨/٥٠٣. غرینتش (مرصد): ۵۳۳/ح. غزالة الحروريّة: ١٥/٤٢٤ و١٧. الغزالي (أبوحامد): ١٢/٤٣٤، ١٢/٤٣١، ١٢/٤٣٦ وح، ۲۶٤٢، ۲۰۹۱ ۱۳۶۹، ۲۶٤٢ و ۱۲ و١٦ وح، ١/٤٦٨ و٣ وه، ٣٧٤/٨، ٢٧٤/٥، ۱/٥٠٨ و٢ و٤ وه و١٠ و١١، ١٧/٥٢٧. غزلان (مغنيّة): ١٢/٤٠٧. الغزنوي: ر: محمود الغزنوي. الغزنويَّة: ١٦/٢٠٣، ٢٠٤/٥ وح، ١٣/٤٣٧. غزّة: ١١/٣٥١، ٢٦٦/٦، ٥٥٥/ح. غزوة : رَ: الحرف الأوَّل في اسم الغزوة . غسول (تليلات شال شرقي البحر الميت): ١٥٨٨. الغسوليّة: ١٥٨/٦. الغسوليُّون: ٢/١٥٩. غدان (قصر): ١٣/١٧٥ . الغميصاء (كوكب): ١٨/٥٤٧. غواتمالا: ١٠١/ ح. الغوامض والمبهات من الأساء (كتاب لابن بشكوال): ١٦/٤٨٤.

فردريك الثَّاني: ١٠/٥٨٩ .

الفُرْس وبلادهم (فسارس أو إيران): ٢/٤٣ و١٢،

١٤/٧١ و٢، ١٢/٩ و١٢، ١٧/٨، ١٤/٧٢

و ۱۵، ۱۷۷۳ و ۲ و ۱۲ و ۱۳ و ۱۱، ۱۷۷۶ و ۱۱،

٥٤١/ح، ١٥١/١١، ١٧١/٧، ١٧١/٧، ١٩١٨،

3.7/71, 777/01, 337/3, 407/7, 777/3,

۱۱/۳۲۹، ۲۷۳/ح، ۱۳/۳۷ و ۱۱، ۱۸۳/۷ و ۸

و۱۱ و۱۱ و۱۷، ۲۸۳/۷، ۷۸۳/۱۱، ۴۳۰/۲،

۸/۳۹۳، ۱۳/۵۱، ۱۳/۵۱، ۱۱۱۱ و و و ه و ه و ه

3/3/8, 0/3/11, 733/1, 0/3/5, 4/2/5,

٥٥٥/٠١، ٣٢٥/٠٢، ٢٦٥/٤، ٥٧٥/٧١، ٢٨٥/٣

و٧ و١٨ و١٩، ٥٨٥/٥ و١١.

الفُرْس\_أَبجــــديَّتهم: ١١/١٣٩، ١٠/٣١٧ و١١ و١٢

و٧١، ٢٢٣/٨، ٢٢٣/٢، ٢٤٣/١.

الفُرْس\_تجارتهم: ٥/٣٨٥ .

الفُرْس\_ جبال فارس: ٨/٣٧٣.

الفُرْس\_غزوهم، ١١/١٥ و١٢، ١٧٧/ح.

الفُّرْس\_قصص من أدبهم: ١٨/٤٤٣.

الفُرْس\_ملوكهم: ١/٨٢ و٢ و٣، ٣/٣٤٢.

الفُرْس\_نقدهم ١ ١٩/٣٨٥ ، ١٣/٣٨١ ، ٣/٣٨٧ .

الفَرْس الأَحْينيين : ٢/٦٦.

الفَرَس (كوكب) ١ ١٨/٥٤٧.

فَرْغانة: ٢/٣٤٨.

الفرقدان (كوكب): ٥/٥٤٨.

فرنســة: ۲۲/۲، ۹/٤۰، ۲۷/۲۰۱، ۲۰۲/۷۱، ۲۳۳۸۷

144/01 0 0 AT/TI A 3 3/11 . . 03/31 .

٣/٤٩٣ ، ١٤/٤٩٨ و ١٥ ،

فرنسيس باكون: ١٣/٤٧٣ .

الفريجيون: ١٦/٩٦، ١٣/١٧٩.

الفاطميُّون\_قصورهم: ١٢/٥٧٥ .

الفاطميُّون ـ وزراؤهم: ٢٤٩/ح.

الفاو (عاصمة دولة كندة): ١٧٦/٥ وح.

الفاو. آثارها : ١٧٧/م.

فايتى: ٥/٤٥٠.

فتح الباري في شرح صحيح البخاري (كتاب لابن

حجر): ١٤/٤٦٩ .

فتح العجم (كتاب للواقدي) ١ ١٩/٤٧٩ .

فتح مصر والإسكندريَّة (كتاب للمواقدي): ١٩/٤٧٩ .

الفتي (كوكب) ١ ١٩/٥٤٧ .

فتوح البلدان (كتاب للبلاذري): ١٢/٣٢٧، ٢/٣٨٦،

٠١٠/٤٨٣

فتوح الشَّام (كتاب نسب للواقدي): ٢/٤٨٠،

. ዓ/٤٨٣

فتوح العراق (كتاب للواقدي): ١/٤٨٠ .

فخر الدِّين الرَّازي: رَ: الرَّازي (فخر الدِّين).

الفخري في الآداب السُّلطانيَّة والسُّول الإسلاميَّة

(كتاب لابن الطّقطقي): ١٩/٤٨٨ ، ١٩٢٤٤ .

فدان آرام (مملكة آراميَّة): ١١/١٦٦.

الفرَّاء ( يحيى بن زياد): ١٦/٣١٧ ، ١٤/٣٠٢ ، ١٦/٣١٧ ،

٤٢٤/٤ وح ،

الفرات (نهر): ۱۲/۲۱، ۳/٤۰، ۱۶/۹۵، ۱۳۲ک-،

٧٧١/١١، ٢٤٢/ح، ٧٤٣/٨١، ٧٧٣/٩ و١٢

و ۱۲، ۲۷۸ م ۱۸/۳۸۰ ۱۱/۳۸۰

الفراعنة ١ ١١/١٢، ١١/٢١، ١٤/١١٣ ، ١١/١٢١ .

الفراعنة قصورهم: ١٤/٣٢.

فرامين (مسجد): ٤/٥٦٦.

الفرثية ( دولة ): ١٢/٦٧ .

الفرثيُّون : ٨/٦٧ و١٠.

```
الفيثاغورسيَّة (نظريَّة): ١٣/٥٣.
         الفيدا: ٤/٤٧ و٥، ١٩/٤٨، ٧/٥١.
                        الفيدا (أثر أدبي) ١/٤٨ .
                         الفيديّة: ۲/۵۰، ۱۷/٤٩.
       فيدا الأناشيد (سفر من أسفار الفيدا): ٣/٤٨.
فيدياس (نحّات إغريقي صنع زيوس أحد عجائب
                   الدُّنيا السَّبعة): ١٥٦/ ح.
                         الفيروزبادي: ١٢/٤٧٦.
                               فيرولو: ١٦١/ح.
                   الفيض بن أبي صالح: ١١/٢٤٥ .
                       الفيضان (عيد): ٢٠/١٢٦.
               فيكو (صاحب نظريَّة): ١٠/٤٩١.
                          الفيل (عام) ١ ١٩٥٠ .
                   فیلکة (جزیرة): ۸/۱۶۸ وح.
                         فيليب حتّى: ١٥/١٨٤.
                         فيليكس مانيه: ٥/٥٨٧.
                              فينوس: ١١/١٨٨ .
                       فينيقية: ١٦٠/٨، ٣/١٧٥.
الفينيقيُّون: ٥/٥٤، ١٢/١٣٣، ١٦١،٩ ١٦١،١ وح،
۲۲/۱۲۱ ، ۲۰/۱۲۱ و ۱۵ و ۱۱ و ۱۸
                                 . \\/\Y£
 الفينيقيُّون ـ أبجديُّتهم: ٥٠/٦٧ - ١٥/١٨٧ و ١٨ و ٢٠.
               الفينيقيُّون ـ اعتقادهم: ٣/١٦٥ و ١٧.
             الفينيقيُّون ـ سفنهم: ١٦٧٦ و٧ و١٠.
                     الفينيقيُّون ـ مدنهم: ٧/١٦٢.
                الفينيقيُّون ـ مستعمراتهم: ١٦٣/م.
                                الفيُّوم : ١/١٣١ .
                      ق
                               قابس: ٤٩٨/ -.
```

القادسيَّة (معركة) ١ ٦/١٩٨، ١٣/٣٩٦، ٢٦١/٥،

١٥٥١ح .

الفسطساط : ۱۰/۲٦۲ ، ۷/٤٦٦ ، ۱٤/٤٦٨ وح ، ١٥٥٧٢ و۲ و۳ و٤ و۷ و ۸ و ۹ ، ۵۵/۵۳ . الفسطاط حمَّاماتها: ٧٨٠/ح. فشنو (إله): ٩/٥٠ و١٠. الفصل في الملل والأهواء والنّحل (كتاب لابن حزم): . 12/0. 4 : 1/147 فصل المقال فيا بين الشَّريعة والحكمة من الاتَّصال (رسالة لإبن رشد): ٢/٤٧٣. فضالة بن عبيدة: ٥/٤٥٥ . القضل بن الرّبيع : ١٩/٢٨٩ ، ١٩/٢٨٩ . الفضل بن سهل ا ١٤/٢٤٥ و ١٦ وح، ٧/٢٥٣. فضل عرب إسبانية على الثّقافة (كتباب لخوان فيرنيت): ٤/٥٢٧ . الفلاحة النَّبطيَّة (كتاب لابن الوحشيَّة): ٥/٥٢٨. فلسطين: ١٣/١٧، ١٦١/٥ وح، ١٣/١٧، ٢٧٦٨، ۱۸۳/۸، ۲۶۶/۲، ۵۰۰/۲، ۸۰۰/۷، ۲۶۰/۲. فلسطين غورها: ٨/٣٨١، ٥٥٥/ ح. فلسطين ـ قصورها: ٦٩٥٨٠. الفلسفة الأولى فها دون الطّبيعيّات والتّوحيد (كتاب للكندي): ١٥/٥٠١. فلندر بترى: ۱۷/۵۳۲ . فم الحوت (كوكب): ١٥٤٨. فنسان دوبوفیه (راهب فرنسی): ۱۷/٥٠٢. الفهرست (كتاب لابن النَّديم): ١١/٧، ٤/٤٤٦. فوجى: ٧/٦٤. قولتير: ٣/٤٩١. القولغا (نهر): ١١/٤٩٦. فون أوبنهايم (بارون ألماني): ١٦/١٣٥. فيتالو: ١٦/٥٣٨ وح. فیثاغورس: ۱۸/۱۸۰ و ۲۱، ۱۹/۱۹۱.

و ۱۸، ۲۹۱/۳ و ۸ و ۹ و ۱۱ و ۱۷ و ۲۰، ۲۲۳/۸.

قُتْم بن العبّاس: ١٢/٤٠٢.

قحطانيُّون ـ يمنيُّون : ٣٩٣/ه.

القدس: ١٧/١، ١٥٧/ ح، ١٢/٤٩٣، ٥٥٥/٨، ٢٥٥٥٥،

. 1/0/1

القدس ـ جامعتها : ١٧/٦ .

قدموس (قصّة): ١٦/١٨٧.

القرّ (كوكب): ١٦/٥٤٧.

قرطساجسة ا ٨٨/٥ وح، ١٠/١٦٢ و١٢ و١٤ و١٦،

١٢١/٥ و ٢٢، ١٢/٥ و ١١ و ٢٢، ١٢١/١.

قرطاجة\_اعتقاد: ١٣/١٦٥ و١٧ و٢٠، ٣/١٦٦.

قرطاجة ـ تجارة: ١٨/١٦٤ .

قرطاجة زراعة ا ١/١٦٥ و٢.

قرطاجة علوم: ٩/١٦٥ .

قرطاجة ـ فن: ١/١٦٥ و٨.

قرطاجة ـمرفأ: ١٩/١٦٥.

قرطاجة نساء: ١٣/١٦٤.

قرطاجة ينظمام حكم: ١/١٦٣ و٤، ١/١٦٤ و١١ و١٦

و۱۷.

قرطبــة: ۲۲/۳۸، ۲۹۳/-، ۲۲/۳۸، ۱۲/۳۸۲ وح،

٣٨٣/١ ، ١٦/٣٨٠ ، ١٤٤/٧ و ١٠ ، ١٥٠/١١ و ١٥ ،

(1/0.7 , 1/2/2 , ) 7/2/1 , 2/2/7 , 7.0/1

۳/۵۳۰ وح، ۱۳۰/۲۱، ۲۵۰/۱۱، ۱۷۵۷۱ و۷.

قرطبة - جامعتها: ١/٤٥٧.

قرطبة - ممَّاماتها: ٥٧٨/ - .

قرطبة مسجدها: ١٥١٨، ٢٥١/م.

قرطبة مكتبتها: ۲٠/٤٤٧.

القرطبي: ١٦/٤٧٤ .

قرقر (معركة جرت قرب حماة): ١٧/١٦٦، ٣/١٦٩.

القرنة السُّوداء: ١٠/٥٥٤ .

قادش: ۲/۹٦ وح، ۱۹/۱۱٤، ۳/٤٥٧.

قارط هادشت: ز: قرطاجة.

القاسم المعتزلي 1 ١٢/٤٦٣.

قاقون (مكان): ۱۱/۳۵۱.

القاموس الحيط (للفيروز آبادي): ١٣/٤٧٦.

قانصو الغوري: ١٦/٢٠٤.

القاهرة: ۲۰۱/۸۱، ۱۳/۲۱، ۱۹/۲۰۱، ۱۹/۲۰۱،

٥/١٤/، ٢١٤١، ١٤٤٧، ١٢/٤٤٧، ٨٢٤١٥

و١٤ وم وح، ٢٩٤١، ١٨٤١، ١٥٠١،

٧٧٥/٥١، ٨٢٥/٦، ٢٥٥/٧ و٦، ١٥٥/٧،

Y/0\Y, 0\0\Y/.

القاهرة ـ جامعتها : ٢/٤٥٧.

القاهرة ـمدرسة فلكيّة: ٣/٥٤٦.

القانون (كتاب لابن سينا): ١١/٥٩٠، ١٠/٥١٠

و ۱۲ .

القائم بأمر الله: ١٩/٤٩٧ .

قباء (مسجد): ۲۳۱/ح، ۱۸/۵۵۸.

قباذ الأوُّل: ٤/٧٤.

قبرص ۱ ۱۱۶/۹۱، ۱۱/۱۲ و۵، ۱۱/۱۲۸، ۱۱۶/۳۷۰

. 1/771

القبط: ١١/٤١٢.

القبطيّة (كتابة): ٣٢٧٥.

قبلاي خان: ٦/٤٤٧.

قبة الصَّخرة: ٥٥/٩، ١٠/٥٠٠.

قبة الصخرة مسجدها: ٤/٥٥٩.

قبيصة بن ذؤيب: ٧/٣٢٠.

قبيلة: زَ: الحرف الأول من اسم القبيلة.

قتبان (مملكة): ١٥/١٧٣، ٤/١٧٦.

قتيبة بن مسلم الباهلي: ٦/١٩٩، ١٢/٢٩٥ و١٣ و١٤

القمر\_عبادته: ٤/١٩٠.

القمر ـ كوكب: ٦/١٨٩ .

قناة السُّويس، ٣٧٧/ح.

قنّسرین: ٥٥٥/ح، ٥٥٥/٧ و١٥ و١٦ و١٧ و١٨.

قورس (مكان)، ۱۹/۰۰۷.

قورش (إِمبراطور فارسي) ؛ ٧/١٧٣.

قوص النُّصر عند الرُّومان: ٩٠/م.

قوصرة (مكان): ۲/۳۷۱، ۲/۳۷۲.

قونية: ١٦/٥٧٥.

قونية\_سهولها: ٩/٩٣.

القيروان: ۲/۱۹۹، ۲۰۱۷ و ۱۷، ۲۰۱۸، ۲۲۹/۱۱

و ۱۷ وح، ۱۷۶۷۰ و ۱۱ و۱۳، ۱۳/۵۷۰

100/11, 700/11, 700/3, 200/21.

القيروان\_مسجدها: ٤٧١/م، ٥٥٥/١، ٢٦٥/٦.

قيس بن سعد بن عبادة: ٢٢١/ ح .

قيسيَّة: ٣٩٣/٥ و٧، ٣٩٤.

القيل: ١١/١٧٤ وح.

ك

الكابتول ( تل يقيم عليه آلهة الرُّومان): ١٩/٨٦ .

کارل مارکس: ز: مارکس.

كارلس (صانع عملاق رودس من عجائب المئنيا

السُّبع) ١ ١٥٦/ ح.

الكارما: ٢٥/٣ و٤.

الكاشاني (علاء الدّين): ١٥/٤١٦.

الكاشيُّون: ١٤٥/ح، ١٠٥٠ و١٠ و١٢ و١٣ و١٥٠

. 18/087 . 7/101

كامس (ملك مصري): ١/١٢٠.

الكامل الأيُّوبي: ٧/٢٩١، ٣٤٠م، ١١/٥٢٥.

الكامل في التَّاريخ (كتاب لابن الأثير): ١٠/٤٨٨.

کانت: ۲/٤٦٨، ٥٠٥، ١/٥٠٩ و٢ و٣.

قره سراي (قصر): ١٦/٥٧٥.

القرى (وادي): ٣/٤٢٤ وح.

القريتَيْن: ٨٥٥٨.

قریش: ۱۰/۱۹٦ و۱۶ و۲۰، ۳/۱۹۷، ۲/۲۲۹ و۱

و٩، ٥٣/٠٤ و٦ و٧ و٨ و١١ و١١، ٣٢٦/٧، ١٨٢/٨١، ١٥٣/١١ وح، ١٥٣/٥ و٦، ١٢٦٦/١١،

. ١٠/٤٤٩ ، ٧/٤٤١ ، ٨/٤٢٤

القزويني: ۲۰/٥٨٠.

القسطنطينيَّة: ٨٨/ ح، ١/١٩٩، ٢٥/٥٦٦.

القصبة (حي): ١٧/٥١٨ .

قصص الأَّخيار (كتاب لوهب بن منبّه): ٧٤٧٩ .

قصص الأنبياء (كتاب لوهب بن منبّه): ٨/٤٧٩.

قصّة الحضارة (كتاب لِول ديورانت): ١/١٨٨،

٨٥٣/٦، ١٩٤١، ٢٥/١١، ٢٥/١٤ و٢١،

. 2/02. 1/079

القصير (مكان): ١٣/٣٥١، ٤/٣١٧.

قطبة (خطاط): ١٤/٥٨٤.

قطر النَّدى: ٤١٧/ - .

قطرب (محمَّد بن المستنير): ١/٢٠٨ وح.

قطري بن الفجاءة: ٣/٤٢٣ وح.

قطن (مولی یزیدبن الولید) ۱۷/۳۲۰ .

قطيا (مكان): ١٢/٣٥١.

القفال (أبو بكر): ١٠/٤٣٤.

القفقاس 1 ٤/٦٤.

قلب الأسد (كوكب): ٧/٥٤٨.

قلب العقرب (كوكب): ٨/٥٤٨.

قلعة: ر: الحرف الأوَّل من اسم القلعة.

القلقشندي: ۲۲۱/۱۱، ۲۷۲/۲۱، ۱۵۲/۱۰، ۱۶۲۲۹۱،

3/7/-, 777//, /37/0/, 737/7, 707/7.

قبيز: ١٢/١١، ١٢/١١٠.

```
الكلــــدانيُــون: ١/١٥٥، ١/١٥٥، ١/١٥٦ و٥،
```

. 17/17

الكلدانيُّون\_أسرهم: ١١/١٥١.

الكلدانيُّون\_اعتقادهم: ٨/١٨٩.

الكلدانيُّون\_دولتهم ١ ١٥/١٥٥، ١٥٧/م، ١٩٨/ح.

الكلدانيُّون\_علومهم: ٤/١٨٩.

كلودشيغر: ١٠/١٦١.

الكليّات (كتاب لابن رشد): ٦/٤٧٣.

کلیان (مسجد): ۲۲۰/۸.

كليستين: ١٥/٧٧ .

كليلة ودمنة: ١٤/٥٨٠، ١٨/٤٤٣.

كُلِّيَّة الدَّعوة الإسلاميَّة : ١١/١٤ .

كال الدين بن برهان الغزنوي : ٨/٢٩٢.

كال الدّين بهزاد: ۸۲/۱۰۱ و ۱۷ و ۲۱.

كال الدِّين الفارسي: ٨/٥٤٠.

کبردج (جامعة) ۱۲/٤٩٧ .

. . ( --- 4 / 6-5/--

كمبودية: ١٨/١٠٧.

الكميل في معرفة الثِّقات والضُّعفاء والجاهيل (كتاب

لابن كثير): ٦/٤٨٩.

كنجة: رّ: جازة (ثغر).

کنجي: ڙ؛ سومر.

کندة: ۲۷۱/۱ وج، ۱/۱۷۷، ۲/۱۸.

كندة (قبيلة): ٧/٢٨٧.

الكنمدي (أبو يموسف يعقوب بن إسحاق) ١ ٨/٥٠١

وتا

الكنعانيَّة السِّينائيَّة (شكل من أشكال الكتابة):

רדו /ו

الكنعانيُّون: ١/١٦٠ و٧ و٩، ١/١٦١ و٣ و٤ وح.

الكنعانيُّون ـ زراعتهم : ١/١٦٧ .

كانتون: ٣/٣٨٥.

بركليس (حاكم يوناني): ٧٩/ ح .

كبلر: ٣٨ه/ح، ١٣/٥٤٤.

الكبير (مسجد في أصفهان): ٥٦٤/م.

الكتب الأربعة: ١٦/٥٨.

كتب القانون الخسة لكنفوشيوس: ٣/٥٨.

كثيّر عزّة: ٣/٤٠٤.

کراتشی، ۷/۱۹۹ وح، ۳۶۲،۰ و ۱۶.

كربلاء: ٢٦٦/٥.

الكرجي: ٨/٥٤٣.

کرشنا (نهر): ۴/٤٥.

كركميش (آخرعاصمة للحثيّين): ١٤/٩٦ وح.

كركيش (معركة): ١٧/١٥٥.

کرمان: ۲۸۱/۱ و۷، ۱۰/۰۰۰

الكرمل (جبل، كهوفه): ١٤/١٥٦.

الكرنك (معبد): ١٤/١٢٥، ١٤/١٣٢، ١٣٤/م.

كوريتز: ۱۰/۱۰۱.

کریت: ۱۲/۷۶ و۱۷، ۴/۷۵، ۲۲/۲ و ۲ و ۹ و ۱۰

. ١٠/٣٧٢

الكريتيَّة (شكل من أشكال الكتابة): ١/٣٣.

الكريتيَّة المينويّة: ٤/٧٦.

کریشیوس: ۸۹/ح.

الكسائي (على بن حمزة): ٢/٤٦٤ و٣ و٤.

کعب بن زهیر: ۲/۲۳٦ وح.

کعب بن عاصم: ٥٥٤٠ .

كعب بن مالك: ١٦/٤٧٦.

الكلب الأزور (كوكب): ٢١/٥٤٧.

الكلتيَّة: ١٤/٢٢.

الكنعانيُّون ـ هجرتهم : ٣/١٦٠.

کنفوشیسوس: ۱۵/۸۱، ۱۵/۸۷، ۱/۸۵ و ۳ و ۱۱ و ۱۲ و ۱۵ و ۱۲ و ۱۸، ۲/۸۹ و ۸ و ۹ و ۱۸ و ۱۸ و ۱۸

كنفوشيوسيَّة : ١٤/٦٠ و٢١ و٢٢، ٢/٦١ و٣ و٩ .

الكنك: ر: الغانج (نهر).

كنوسوس (مدينة يونانيّة): ١٨/٧٤ .

كهل (إله): ٤/١٧٧ .

کــوبرنیکــوس: ۲/۸، ۵۵۰/ح، ۲۵۰/۸ و ۹ وح، ۷/۰٤۷.

كوتشوكنج: ٦/٤٤٧.

كورسيكة: ١٣/٣٧١، ٢٧٣/٢.

كورش (مؤسّس الإمبراطوريّة الإخينيّة): ٣/٦٦، ١٣/١٥، ١٣/١٥١.

كوريكالزوالأوَّل (ملك كاشي): ١٤/١٥٠.

كورية: ١١٥ و١١.

کوزکو: ۱۰۲/ح، ۲/۱۰۰.

کـوش (حضـارة میروي) : ۱۸/۱۰۹ و ۲، ۳/۱۱۰ و ٤ و ۷ و ۱۳ و ۱۲ و ۷۷ و ح، ۱۱۱/م، ۴/۱۱۵ .

كوش\_آثارها: ١١١/م، ١١٢/م.

کوش\_عاصمتها میروي: ۷/۱۱۰ و ۹ .

الكوفة ١ ١٩٨/١٦، ١٦/٧، ٢٤٢/٥، ٢٨٢/٣، ٢٨٢/٢

وح، ۱۲/۴، ۲۷۳/۲۱، ۲۷۳/ح، ۱۱٤/۲۱،

۲۰ ۱۲۸، ۲۱۶/۱ و۷ و ۱۸، ۲۲۲/۷ و ۱۱ و

۳۲٤/ح، ۱۲٤/۲۱ و۱، ۲۲3/۲۱ وح،

۷۲۶/۳، ۱۶۵/۱۱، ۱۶۵/۳ وح، ۲۵۱۷،

۲۷٤/٧، ۲۰۰/۹، ۲۰۰/۱۱ و ۱۰ ، ۱۸۰/۱۱.

الكوفي (خطّ): ١٢/٥٦٣.

الكوكب (كوكب): ١/٥٤٨.

الكولب الشَّاني عشر (كتاب لريكاريا ستيشن): ٧/١٤٠

كــولــومبس (كريستــوف): ٩/٤٩١ و١٥ وح، ٥٠٥/ح.

الكوميديا الإلهيَّة (رواية لدانتي): ١٢/٥٠٧ و١٥ و١٨.

كونغ فوتزو: رَ؛ كنفوشيوس.

الكونغو (حوض): ٤/١٠٩ .

كويبو: ١٠٤/ح.

الكويت: ١٤/١٤، ٢٤/٤١، ١٦٨/ح.

الكيسانيَّة: ٢٦٦/٩ وح.

كيش (مدينة): ١١/١٣٧.

كييزا دوليون : ١١/١٠٣ .

J

اللأت: ١٠/١٧٩.

. 14/019

الـلاَّتينيَّــة ١ ٣١/م، ١٩٥٨ و ١٥/٥٠٣، ١٥/٥٠٣، ٩/٥٠٣ ١١٥/٨١، ٢١٥/٨، ١٢٥/٨، ١٤٥/١١، ١٤٥/١١، ٢٤٥/١١

. 1/09. . 1/088

اللأتيوم (سهل): ١٠/٨٦ و١٥ و١٨ .

الافوازيه: ٢/٥٢٤.

لالند: ١٩/٥٤٤.

لاموثكيتا (كاتدرائيَّة): ١٠/٥٦١.

لاوتزو (مؤسّس الديانة الطَّاوية): ١٨/٦٠ و٢٢ .

لبنان: ۱۳۰/۳، ۲۲۲/ح.

لبنان\_جبالها: ٤/٣٧٣.

لبورنوت: رَ: سانسيت.

لبيدبن ربيعة: ٣/٢٢٧.

۱۸۳/۲ و ۸، ۱۸۳/۲۰، ۱۸۶۷، ۱۹۵/۷، ۲۰۵/۷، ۲۰۰/۱۰.

ماتر يد: ٤٣٧/ ح.

الماتريدي (أبو منصور محمد بن محمد): ٤/٤٣٧ و ٨

وح.

الماتريديَّة: ٧٤٣٧ .

ماتشوبيتشو (مدينة في البيرو): ٩٩/م.

مارب وستها: ۱۲/۱۲۰، ۲۷۱/م، ۱۳/۲۲۲، ۱۳/۲۲۸

مارکس (کارل): ۱٦/٤٩١.

ماريا لولي مورغون : ۸۵/۵ .

مازار: ۲۹ه/٤ و ۲ و ۸.

مازندران: ز: طبرستان.

ماغون (قرطاجي ألَّف كتاب عن الزِّراعة): ٥/١٦٥.

ماكس فانتيجو: ۲۳/٥٩٠.

ماكس مايرهوف: ١٣/٥١٢ .

مالاقة: ٥٨٦/٤١، ٥٢٥/٧.

مالطة: ٢/٣٧١، ٢٢٣٢٢.

مالك بن أنس: ١١/٢١٢، ١٢/٢٩٠، ١٤٠٨ ولاد،

٢٦٤/٦ و١٢، ١٩٤٠٠ و٧ و١٠ و١٥، ١٩/٤٧٤.

١٠/٤٧٥ و١٢، ١٨٤/٩، ١٨٥/١.

المالكي (مسذهب): ٦/٣٩٠ و١١، ٩/٤٣٤، ٢٦٠/٨ ١/٤٦١ و ٣.

مالك بن نبي: ٧١٩ .

مالوان : ١٥/١٣٥ .

مالي: ١/٢٤٧ و ٤ و ٩، ٢٩٤٧.

الما مون : ۲۰۲۰، ۹۲۲، ۱۵/۲۲۰ و ۱۵/۲۰۳ و ۱۹/۲۰۳ و ۱۸/۲۰۳ و ۱۸/۲۷۰ و ۱۸/۲۷۰ و ۱۸/۲۷۰ و ۱۸/۲۷۰ و ۱۸/۲۷۳ و ۱۸/۲۷ و ۱۸/۲۷۳ و ۱۸/۲۷ و ۱۸ و ۱۸/۲۷ و ۱۸ و ۱۸/۲۷ و ۱۸ و ۱۸/۲۷ و ۱۸ و ۱۸ و ۱۸ و

اللحيانيُّون: ١٧/١٧٠ و١٩ وح، ١/١٧٣.

اللحيانيُّون ـ آثارهم: ٢/١٧٣.

لَدّ (مكان): ١١/٣٥١.

لزوميّات المعرّي: ٢٠/٥٠٦، ٧/٥٠٧.

لسان العرب (لابن منظـور): ١٥/٢٦٤، ١٧/٢٦٤،

V/7\//, 737\/, /67\/, FV3\7/.

لسان الميزان (كتاب لابن حجر): ١/٤٠٥، ١٢/٤٦٩.

اللكام ( جبل ): ٥٥٥/٦ وح .

لكش (مدينة): ٧/١٨٦ و٨.

لندن: ٩/٦ .

لو (مقاطعة في الصِّين): ١١/٥٩

اللُّوفِر (متحف): ٦/١٨٦.

اللوكومون (طبقة أرستقراطيَّة عند الرُّومان):

. ٢/٨٧

اللُّؤلؤ (قصر) ١٤/٥٧٥ .

ليبنتز: ١٨/٥٠٩.

ليبيا : ۲/۱۱۹ ، ۱۰/۷۹ .

اللَّيث بن سعد: ١٦/٤٧٥ .

ليديا (مملكة): ١٧/٩٦.

ليفي بروفنسال: ٤٠٧/ - .

الليغوريُّون ١ (شعب إيطالي): ٩/٨٦.

لين وايت: ٦/٦ وه و ٩ و١٣ .

ليون الإفريقي: رَ: الحسن بن الوزّان .

ليون العاشر (بابا): ٢/٤٩٨ و٣ و ٦ و ٧.

٢

مسابین النَّهرین: ۱۸۶۰، ۵/۰۰، ۱۵/۱۱۳، ۱۹۲/۱۳۹، ۱۹۲/۱۳۹،

ما قبل السُّلالات: ١٨١١١٦، ١١١١١٠.

ما وراء الطّبيعة (كتاب لأرسطو): ٨/٥٠٣.

مِساوراء النَّهر: ۱۰/۳۷۸، ۲/۱۹۹، ۲۰۳/۸۱، ۱۰/۳۷۸

ماني والمانويَّة: ١٣/٧٢ و١٦ و١٧ و١٨.

الـــاوردي: ۲۲۹/۱۱، ۲۹۰/۳۰ ۱۹۲۸، ۲۹۹/۳، ۲۹۹/۳، ۲۰۱/۳۰۱، ۲۰۲/۱۰، ۲۰۱/۳۰۱، ۲۰۱/۳۱، ۲۰۱/۳۱، ۲۰۱/۳۱، ۲۰۱/۳۱،

المايا: ۱۸/۱۰۷، ۹۸/م، ۱۰۱/۱۰۱ تراری، ۱۸/۱۰۷.

المايا (شكل من أشكال الكتابة في وسط أمريكة): ١٥/٣٢.

المبدأ والمآل (كتاب لياقوت الْحَمَوي): ١٩/٤٨٤، ٥

المبدأ والمبعث والمغازي (كتاب لابن إسحاق):

المتسلم: رَ: مَجِدُّو.

المتنبِّي: رَ: أَبُو الطُّيِّبِ المتنبِّي .

المتوکّل: ۱۲/۷، ۲۲۲۸، ۲۵۲/ح، ۲۵۲/ح، ۲۰۵/ح، ۲۰۵/ح، ۲۵۱/ح، ۲۳۵/۲، وح، ۲۶۱/ح، ۳۸۵/۲۰

متًى الأكواسبارطي (كردينال): ١٣/٥٠٦ . المثنّى بن حارثة الشّيباني ، ٣/٣٦٦ .

مجاهد العامري: ١٤/٣٧١، ٣/٣٧٢.

مَجدُّو (تل): ١/١٥٩، ٩/١٥٧.

المجريطي (أبو القاسم بن أحمد): ١/٥٢٤ .

الجسطي (كتاب لبطليوس) : ٤/٥٤١ ، ١٥/٥٤٣.

المجلس الزَّاهر (قصر) ١ ٣/٥٧٥.

مجموع شعري (كتاب للحسن بن الوزَّان): ١٩/٤٩٨.

مجموعات النَّجوم (كتاب): ١٢/٥٨٢.

مجوعة الشَّذرات (كتاب التَّعاليم من كتب المديانة الكنفوشيوسيَّة): ٥٩/ح.

المجوس: ١/٦٨ و٢، ١/٧٤.

المحاسن والمساوئ (كتاب للبيهقي): ١٦/٢٨٩.

عاكم التَّفتيش، ٣٥٨/ .

الحَلَّة : ٥٩/٥٥٨.

الْمُحَلِّي (كتاب لابن حزم الظَّاهري): ٤/٤٧٢.

محمد (أميرأندلسي): ٢/٥٧٥.

محمد الباقربن علي زين العابدين: ٢٦٨/ح ١٣/٤٦٤.

محمد بن أحمد : رّ : البيروني .

محمد بن أحمد الأندلسي: رّ: ابن جبير.

محمد بن أحمد المقدسي: رّ: ابن أبي البناء.

محدبن إدريس: رَ: الشَّافعي.

محمد بن إسحاق: رّ: ابن إسحاق.

محمد بن إسماعيل: رَ: البخاري.

محمدبن جابر: رَ: البتَّاني .

محمد بن الجزي الكلبي: رَ: ابن الجزي.

محمد بن الحسن الشَّيباني: ٥/٢٠٣، ١٧/٤٥٥، ٢٠٤٠/ ١٢/٤٧٥ .

محمد بن الحسن العسكري: ٣/٤٢٨.

محمد بن الحسين: رّ: أبو يعلى الفرّاء .

محمد بن الحنفيَّة: ٢٦٦/ح.

محمد بن حوقل: رّ: ابن حوقل.

محمدبن رشد : رّ : ابن رشد .

محمد بن زكريا: رَ: الرَّازي (أبو بكر).

محمد بن سعد : رّ : ابن سعد .

محدبن سيرين: رَ: ابن سيرين.

محمد بن عبد الرَّحمن الأُمويِّ: ٢/٥٣٠.

محدين عبدالكريم (كاتب بغدادي) ١ ٨/٤١٨ .

محدين عبدالله: ر: ابن بطوطة .

محمد بن عبدالملك: رّ: ابن الزِّيَّات.

محد بن عبد الملك: ر: ابن طفيل.

محدين عبيد الباهلي: رّ: ابن أبي الحكم.

محمد بن علي : رّ : ابن الطُّقُطِقي .

محد بن على: ز: ابن مُقْلَة .

محدين على الجواد ١ ٢٦٨/ح.

عدبن عر: رَ: الرَّازي (فخر الدِّين) .

محدين عر: ر: الواقدي.

محدين عرالطلحي، ٦/٢٨٨ و٢١، ٢/٢٨٩.

محدبن القاسم الثَّقفي: ٧/١٩٩، ١٤/٣٦٢، ٢٦٣/٧٠.

محدين المستنير: ر: قطرب.

محمد بن مسلمة الأنصاري (رضي الله عنه): ١٤/٢١٢،

٠٢١/ح، ٢٢٣/٥، ٢١٤/٣.

محمدبن مكرم: رّ: ابن منظور.

محمد بن موسى: رّ: الخوارزمي .

محمد بن موسى بن شاكر: ٢٩/٥٢٩ .

ممد بن الهذيل العلاف: رّ: أبو الهذيل .

محدبن يحيي الصَّائغ: رّ: ابن باجه.

محمد سلام الجمحي: ١١/٤٨٢.

عمد على (مسجد): ١/٥٦٧.

عمد الفاتح العثاني: ٨٨/ح، ٢/٥٨٤.

محمد الفاتح (مسجد): ١٩/٥٦٦.

محد الكبير: ٣/٣٠٧.

محمد المهدي الحجوي: ٤٩٩/ - .

محمد نذير السُّنكري: ١٣/٥٢٦ .

مجودين أرتق: ٥٣٢/ ح.

محمود بن زنكي: رّ: نور الدِّين الشَّهيد.

محمود الغزنوي (محمود بن سُبُكُتُكِين ) : ٣/٤٤٧، ٣/٤٤٧،

محود الواسطى: ١/٥٨٢.

الحياط الأطلسي: ١٢/١٠٦ و١٤، ١٢/١٠٠ ٥٨٣/٦١، ١٩٤١، ١٩/٢١، ٢٥٥/١١.

الحيط المادي: ٧/١٠٥ ، ١٩/٥٣١.

الحيط الهندي: ١٩٩/ح، ١٣٧٢، ١٣٣٣ و٠، ۲۲/۳۸٤ ، ۲۲/۲۲

محى الدّين بن عبدالظَّاهر، ١٠/٣٥٠ و١٦.

محى الدِّين بن عربي: ١٨/٥٠٧ .

محيى الدِّين الطَّطاوي : ٩/٥١٢ .

الخازن (وادي): ١٥/٢٤٧ .

الختار بن أبي عبيد الثُّقفي: ٩/٤٢٦ و٢٦، ٢/٤٢٧.

الختار بن عوف: رَ: أبو حمزة الخارجي.

مختار الصِّحاح (كتاب للرَّازي): ١١/٤٧٦.

مختصر تماريخ الإسلام (كتماب للحسن بن الوزَّان): . 14/294

الخيس (سجن): ٢١/٣١٥.

المدائن: ٢٦٦/٢١، ١٤/٢٢، ٢١٤/٤.

مدائن صالح: رّ: مدين.

المدونة الكبرى: ١٥/٤٦٠، ١٤/٤٧٠.

مدین: ۱۲/۱۱، ۱۲/۱۹، ۱۷/۱۷۰ و ۱۸، ۱۷۱/م.

المبدينية المنوّرة: ١٩٦٦ و١١ و١٤ و١٥، ١/٢١٢،

1/7\1, P(7\01, 777\7, Y77\31,

777\Z, 737\3, AAY\T e11, 117\7,

٥١٦/٢١، ٢٤٣/١١ و١٨، ١٥٦/٦، ١٢٦/١١،

۲۲۷/ - ، ۱۸/۲۹۹ و ۱۹، ۱۶۰۸، ۲۱۶/۷ و ۹،

٥٢٤١ج، ٢٧٤٦٦، ٢٤٢٧م ٢٥٤١ح، ٢٤١٠

وه و ۹ و ۱۱ و ۱۹، ۲۱۱/م، ۳/٤٦٥، ۲۱۱۱

و ۱۲ و ۱۳ و ۱۵، ۷۶۰۰ و ۱۰، ۹/٤۷۰، ۱۷/٤۷۹ و ۱۲ و ۱۷، ۱۳/٤۸۰ و ۱۵، ۱۸/۱۸ و ۱۲، ۲/۵۰۹، ۱۲۰/۵۱، ۱۰/۰۸۱ .

المرابطون: ۲۰۲،۰ وح، ۲۲۲۸ وه، ۲۲۲۲۱، ۱۳۲۱ و۳ وح، ۱۳۳۳، ۲۰۵۲ م ۲۰۳۲، ۲۰۳۲، ۱۳۸۱، ۲۰۵۲، ۲۰۵۲ و ۷ و ۱۲، ۲۲۰/۱، ۲۰۰۲.

المراسم (كتـاب من كتب القـانـون الخسـة لكنفوشيوس): ٨/٥٨.

مراغة (مرصد): ٤/٤٤٧.

مَرًّاكَش: ۱۹/۶۷۲، ۱۹/۶۷۲، ۱۹/۶۷۲، ۱۹/۶۷۲، ۱۲/۶۹۷ ۱۲/۶۷۲، ۲/۰۲۷ و ۱۲ و ۱۲، ۲/۰۵۷، ۱۹/۰۷۰ .

مَرَّاكُشْ.. فنّها: ٦/٥٦١.

مَرُّاكُشْ-مسجدها ١ ٣/٥٣٧.

المراكشي (أبو الحسن علي): ١٤/٥٤٤.

المراكشي (الحسن بن عمر): ١٤/٥٤٤.

المراكسي (عبدالواحد صاحب المعجب): ٨/٤٧٢ و ١٣٠

مرج دابق: ۲/۲۰۵، ۲/۲۰۵ و ۱۹

مرج عذراء: ٤٢٦/ ح.

مرجان (مكتبة في نيويورك): ٥/٥٨٢.

المرجئة: ١١/٢٢٩، ١١٤/١ و١٤، ١٣٤/٣

و٤.

ردوخ (إله) ١ ١٥٤/٣، ١٤١/٣، ١٥٤/٣، ١٦/١٥٥.

مرسية : ٣/٤٥٧.

مرعش (ثغر): ١٢/٥٥٤.

المركب (كوكب): ٢/٥٤٨.

المرهبي: ٥/ح.

مرو: ۱/۳٤۸ و۲، ٤/٤٩٦ و ١٥.

مروان بن الحكم: ۳/۱۹۹، ۱۱/۲۳۳، ۱۵۲/۵۱، ۷/٤۲٦.

> مروان بن محمد: ۲/٤٢٤ و ٣ و ٤ و ٥، ٤٣٣/ ح . مروان بن محمد (قصر): ٢/٥٧٤ .

مروج الذهب (كتاب للمسعودي): ٤/٤٨٨.

مريانوس الإسكندراني: ١٢/٤٤٣.

المريخ (كوكب): ١٨٩٠.

المريسيع (ماء بين مكَّة والمدينة): ٧/٤٨٠ وح. المريسيع (ماء بين مكَّة والمدينة): ٧/٤٨٠ وح.

المرية: ١٤/٣٨٥، ٣/٤٥٧.

مزاحم: ١٤/٣٥٤.

مزدك: ٧٤/ح.

المزدكيَّة: ١/٧٤ وه.

المسالك والممالك (كتاب لابن خرداذبة)، ٧/٤٩٣.

المسالك والمالك والمفاوز والمهالك (كتاب لابن

حوقل البغدادي): ١٠/٤٩٣.

المستعصم بالله: ۲۰۲/ح، ۱۸/۲۰۳، ۲/۲۶۲، ۹۲۲۲. المستنصر: ۱۸/۵۲۱.

المستنصريَّة (مدرسة): ١/٥٦٦.

المسجد: رَ: أَوَّل حرف من اسم المسجد.

المسجد النَّبوي: ٤٤٠/م، ٢/٤٦٠، ٢/٥٥٩، ٢٥٠/٠، المراه.

مسعود السلجوقي ١٤/٢٣٦ .

المسعودي: ٦٩/٦، ٢/٤١٤.

مسقط: ٤/١٧٥.

مسكين المدني ار: أبو صدفة .

مسلم: ٢٦٦/٣، ٤٧٤/٠٢، ٢٧٥/٤.

مسلمة بن عبد الملك: ٢٢٣/ح.

المسارى (أحد أشكال الكتابة القديمة): ١٠/٩٦.

المسند (كتاب لأحمد بن حنيل): ١٨/٤٦٦.

المسيحيَّة (دين) ١ ٤/٨٦ وح، ١/٩٣ و٣.

المشتري (كوكب): ٦/١٨٩.

المشتى (قصر): ١٥/٥٦٨.

مشهد: ۲/۰۲۱.

مصر: ۲/۱، ۲/۱، ۱۰/۲۱، ۹۲/۹ و۱۰، ۱۲/۲۷، ۳۳/۸۰ ۳۹/۵ و ۱۵، ۱/٤۰ و ۵ و ۱۸، ۷/۶۷ و ۹، ۱/٤٥ و 30/0, 07/7, 27/01, 78/1 e. A e. Y 1, AA/A, ۷۰۱/۳، ۲۰۱۸ و۷ و۸، ۲۰۱۸۹۱، ۱۱۸۱۰ 1/١٣ و٧ و١١ و١٢ و١٩ و١٦، ١١٤/٥ و١٥، ١١/١٥ و٩ و١٢، ١١١/م، ١١٩/١١، ١٢/١٧٠ و۸، ۱۹/۱۲۷، ۱۹/۱۲۸، ۱۳۰ و۷ و۱۱، ٣/١٣١ ، ٣/١٣٧ و٤، ١٤٠/٣ و٤، ١٩/١٣ و١٦، ۱۲۱/۵، ۱۲۱/۱ و ۳ وه، ۱۲۱/۰۲، ۱۲۱/۲ و۱۸، ۱۷۵، ۳/۱۷۰ وه، ۱۸۵۰ و ۱۰ و۱۸، ۱۸۸۸ و١٤، ١٩/١٤١، ٨٩/٧، ٢٠٢٧، ٢٤٢٣١، ٣٨٢/٤ و٥، ١٩٢/١ و١٢ و١٧، ٢٩٢/٤، ۲۰۶/ح، ۷۲۲/۵ و۲، ۳۶۳/۱۱، ۵۳/۷ و۹ و۱۸، ۱۹۲۱ و۳ و۷، ۱۲۳/۱۱، ۱۳۸۸، ٧/٣٦٩ و١٨، ٢٧٣٧٧، ٨٣٨٥، ١٨٣٨٣ و٦ وردا، ۲۸۲/۵ و۷، ۱۸/۳۸۶ وردا، ۲۸۲/۱۰ 3/3/2/ 1/3/0/ 1/3/2/ 4/3/4/ 1/3/0/2/4 و۷ و۸، ۲۲۱/ح، ۲۳۵/۱۲، ۲۰۵/۲۲، ۲/٤٦٧ ، ۲/٤٦٧ وح، ۲/٤٦٧، ۱۳۵۸ح، ٧/٤٩٢ و١١، ١٩٥٥، ١٩٩٧ و١٧، ١٥٥٠ و۱۱ و۱۲، ۳۳٥/ح، ۲۸۵/٤، ۱۱/۵۵۰

> مصر ـ الأدب المصري: ١٨/٣٨٩ . مصر ـ أعيادها: ١٧/١٢٦ .

مص التّحنيط عند المصريّين: ١٩/١٦٧ - ، ١٩/١٦٧ .

۸۵۵/۱ ، ۲۱/۵۲۱ ، ۲۵/۷۹ ، ۸۵۵/۱ و ۱۱ و ۱۸ .

مصر حيشها: ٢/٩٦، ١٥/١٢٠.

مصر الصَّعيد: ١١/١١٩، ٧/٣٧٣، ٢٤/٤٦.

مصر الصّناعة المصريّة: ١٧/١٨٨ و١٨.

مصر ـ الطّب القديم: ٥/١٠٨.

مصر علوم: ۱۳۱/۸، ۱۸/۱۲، ۱۸۱۸ وه، ۱/۱۸۸.

مصر\_فراعنتها: ١٤/١٦٣، ٤/١٦٢.

مصر\_الفنُّ المصري: ١٠/١٣٢ و ١٠.

مصر\_قنماء المصريّين: ٢٠/١٧، ١٠٠/٨ و٢٢، ١٢١/٣ و٦ و٨ و١٠، ٢١/١٢٦، ١٢٧/٧ و١٢، ١٢٠/١٣٠،

مصرـ كتابة تصويريَّة: ١١٩/٨٠.

مصردمكتباتها: ٣/١٢٩.

مصعب بن الــزَّبير: ٢٣٥/ح، ٢٤١/٥٢، ١١/٤٢١، ٢/٤٧٧ و٣، ١٨/٤٨٠.

مصبودة (قبيلة) ١ ٤٦١/ ح.

المصيصة (ناحية في أضنة): ٧/ح، ١٠/٥٥٤.

المضيق (قلعة ): ٧/ح.

مضيق جبل طارق: ١/٣٨٥.

الْمُطَيِّلِب: ١٢/٣٥١.

معــاذبن جبــل (رضي الله عنـــه): ۱۰/۲۲۲، ۱۰/۲۷۷ و ۸، ۳/۲۲۰، ۳/٤٦۰.

معان: ۲/۱۷۵.

معاوية بن خديج الكندي: ٨/٣٧١.

معاوية بن يسار: ٩/٢٤٥.

المعتزلسة: ۱۲/۲۲۱، ۲۲۱، ۹/۶۲۱ و ۱/۶۳۰ و ۸و و ۱ وح، ۲۶۱۱ و ۲ و ۱، ۲۳۲ و و ک ۳۳۵/ح، ۲/۶۳۲ و ۷، ۱۲۵/۱ و ۱۱، ۲۳۵/۲ و ۱، ۳/۵۲۲ و ۱ و ۱۱، ۱۲/۶۷۲، ۱۹/۰۰۰

المعتضد العبّاسي: ٤١٧/ - .

المعتمد: ۲۶۲/ح، ۱۲/٤٨٣، ۲۶۹۳.

المعجب (كتاب للمراكشي): ٨/٤٧٢.

المعجزة العربيَّة (كتاب لماكس فانتيجو): ١/٥٩١ .

معجم الأدباء (كتـاب ليـاقوت الْحَمَــوي): ٥/٤٤٦، ١٦/٤٨٣ وح، ٧/٤٩٥.

معجم البلدان (كتــاب ليــاقوت الْحَمَوي): ٥/٤٤٦، ١٨/٤٨٣، ١١/٥٥٧، ١١/٥٥٧.

معجم الشَّعراء (كتاب لياقوت الْحَمَوي): ١٩/٤٨٣.

معجم الصِّحاح (كتاب للجوهرِي): ١١/٤٧٦.

معرفة مطالع البروج فيا بين أرباع الفلك (كتاب للبتاني): ٢/٥٤٤.

> معركة: رَ: الحرف الأوّل من اسم المعركة. المعرّي: رَ: أبو العلاء المعرّي.

المري والواصد المري ا

المعــز الفـــــاطمي : ٣٤٨/٥ و٦، ١٥/٤١٢، ١/٤١٥،

۸۲٤/ح، ۵۵۰/۳ و ٥، ۲۵/۱۱، ٥٧٥/۲۱.

معلولا: ١٤/٥٩١.

معمر بن المثنَّى (أبو عبيدة ): ١/٢٩٦ .

معين (مملكة ): ١٤/١٧٣ و١٦ و١٩، ٢٧١/٤ .

المغازي النَّبويَّة (كتاب للواقدي) ١ ١٨/٤٧٩ .

المغاربة\_حيّهم: ٢٩٥/٥.

المغرب: ۲۰۳/ح، ۲۲/۲۸، ۲۶۲/۳۱، ۲۰۶/۶۱، ۲۰۳/ح، ۲۰۳/ح، ۲۰۳/۵، ۲۰۳/۵، ۲۰۳/۵، ۲۰۳/۵، ۲۰۳/۵، ۲۰۳/۵، ۲۰۳/۵، ۲۰۳/۵، ۲۰۳/۵، ۲۰۹/۶۱، ۲۰۹/۶۱، ۲۰۹/۶۱، ۲۰۰/۵، ۲۰۹/۶۱، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰۰/۵، ۲۰/۵/۵، ۲۰/۵/۵/۵، ۲۰/۵/۵، ۲۰/۵/۵، ۲۰/۵/۵، ۲۰/۵/۵، ۲۰/۵/۵/۵، ۲۰/۵/۵/۵، ۲۰/۵/۵/۵/۵/۵/۵/۵/۵/۵/۵/۵/۵/۵/۵

المغرب الفن المغربي : ٥/٥٦١.

المغرب\_موانئ: ١٤/٣٨٥.

المغني في الأدوية المفردة (كتاب لابن البيطار) ا

المغول: رّ: التّتار.

المغيرة بن شعبـــة: ١٣/٢١٢، ٢٢٧/ح، ٣١٨/٧، ٢٤٢٧ ح.

المغيرةبن عبيد الله النُّقفي : ٣/٢٨٢ و٥.

المفجر (قصر): ٢٠/٥٧٥.

مفردات البيطار: رَ: الأُدوية المفردة.

المفضَّل الضَّبِّي: ٤/٤٦٤.

المفضَّليَّات (كتاب للمفضَّل الضَّبِّي): ٥/٤٦٤.

مقامات الحريري: ١٥/٥٨٠، ١/٥٨٢.

المقتدر: ۲۶۱/ح، ۲۰۲/۲۷ وح، ۲۰۲/ح، ۲۸۲/ح، ۲۶۱/۱، ۸۰۰/۹.

المقتدي بأمر الله: ٥/٤٠٨، ٤١٧/ ح.

المقتضب في كتاب جهرة النَّسب (كتاب لياقوت

الْحَمَوي): ١٨/٤٨٣ ، ٥/٤٩٥ .

المقدسي، ٥٦/٥٥٦، ٢/٥٥٩.

مقدونية : ۲/۸۲، ۲/۸۳ ، ٤/٨٨ .

المقدونيُّون: ١٥/١٦٤ .

المقري (أبو العبَّاس أحمد بن محمد) ١ ١٢/٢٦٩ ، ١٠/٤٨٥ و ١٤ و ١٩ ، ٢٦/٥٢٧ ، ١٢/٥٣٧ ، ٨٥٥/ح .

```
مناة ١١/١٧٩ .
                     منبع: ۱۸/۵۷ و ۱۹، ۸۵/۱.
                        المنتصر الفاطمي: ٣٤٠/م.
                         المنجنيق العربي: ٣٦٣/م.
   المندائيّة (شكل من أشكال الكتابة القديمة): ٣١/م.
                        المنذرين ساوي: ٢٣٧/م.
                             منرفا (إله): ١٨/٨٦.
                              منسيوس: ١٤/٦٠.
                   منشاجو إيوالاتن: ١٥/٢٩٤ وح.
                               منشورية: ٧/٣٩.
                      منشيوس (كتاب): ١٠/٥٩.
                   المنصور: رّ: أبو جعفر المنصور.
 المنصور بن أبي عامر (الحاجب): ٢٥٤٥٦ و٧ وح،
                المنصور قلاوون (مسجد): ٧/٥٦٣.
               المنصوري (كتاب للرّازي): ٢/٥١١.
            النصوري (مشفى في القاهرة): ١/٥١٣.
                       منغوليا: ١٤/٥٢، ١٢/٦٤.
                 منف (مدينة مصريّة) ١ ١٨/١٣٠.
                       منفعة (مغنّية): ١٢/٤٠٧.
          منفيس (عاصمة مصريَّة قديمة): ١٣/١١٣.
                    منفيس (معابدها): ١٠/١١٤ .
      المنقذ من الضَّلال (كتاب للغزالي): ١٣/٤٦٧.
                       منتدر (مسرحي): ١٨٦٠.
المنهل الصَّافي وللستوفي بعد الوافي (كتاب للصَّفدي
                   ولابن تغري): ١٩/٤٩٢ .
                          المنية (قصر) ١ ٢/٥٦٩ .
                         النيف (قصر): ٣/٥٧٥.
```

المهابهراتا (ملحمة شعريّة قصّة أسرة بهراتا): ٨/٥٠.

المهاجر بن أبي أميَّة : ٢٢/٣٦٦ ، ٢/٣٦٦ .

```
المقريدزي (أبو العبّاس أحمد بن علي): ١/٣١١،
          ۸٠٤/٨، ١١٤/٢، ٢٩٤١٤، ٨٧٥/ح.
                         القطم (جبل): ٥/٥٤٦.
                               مكرم: ٩/٥٥٨.
 المكسيك: ١/١١، ٣/٩٧ و٥ و١٣ و١٧، ١٠١٠٥ و١٧.
                      المكسيك اعتقاد: ١٤/٩٩.
                       الكسيك_أعياد: ٤/١٠٠.
                    المكسيك أهرامات: ٧/١٠٧.
 مكَّة المكرِّمة: ١٤/١٩٦، ٣/٢٢٧، ٣/٢٢، ٣٢٢/٧،
 ١١٣/٢، ٥٨٣/٨١، ٢٣٣١٤، ٢٥٣/١١ وح،
۷۰۳/۵ و۷، ۲۰۱/۸، ۲۵/ح، ۲۲۱/۱۱،
                        ۲۲۱ ح، ۱۲۱ ح.
                    ملاذكرد (موقعة): ١٨/٤١٢.
                       ملايو: ١٠/٦٤، ١١/٣٨٣.
                               مُلْتَان : ١/٣٥٠ .
                             ملطية: ٥٥٥/ ح.
                        ملطية (ثغر): ١٢/٥٥٤.
        ملقارات (معبد إله مدينة صور) : ١٢/١٦٢ .
                 الملك ميلوس (كهف): ١٣/٥٩١.
           ملكشاه السُّلجوقي: ١٥/٣٠٥، ٢١٧/٣٠.
الملوك وأخبار الماضين (كتاب لعبيسد الجرهمي):
                                . ٤/٤٧٩
     المالك والمسالك (كتاب للإدريسي): ٢/٤٩٥.
الماليك: ١٣/٢٠٤ و١٥ و١٦ و١٧، ٢/٢٠٥ و٤ و١٣
و ۱۱، ۲۲۲/۱۲، ۱۲۱/۱۱، ۲۲۲/۷، ۲۳۲/۱ و ۵،
19/4, 077/71, 713/81, 113/5, 150/81
       و ۲۱، ۲۲، ۲۱/۵۸۶ ، ۱۸۵/۲۱ و ۱۹ .
            المناظر (كتاب لابن الهيثم): ١٢/٥٣٨.
                منافع الحيوان (كتاب): ٤/٥٨٢.
                 المناور (أبراج النّبران) ١ ٣/٣٥٢.
```

المهــــاجرون (رضيالله عنهم): ۲۲/۲۰، ۱۲/۲۲۰، ۱۲/۲۲۰،

مهافيرا (مؤسّس الجاينيّة): ١٦/٥٠.

المهدي (محمد بن أبي جعفر المنصور): ٢٥٣/٥، ٢٥٣/٥ وح، ٢٢٢٥، ٢٣/٠٠، ٢٣/١٥، ٥٣/٢١، ١٦/٣٥٤، ٢٤٣/٥، ١١/٣٥٤، ١١/٣٥٤، ١١/٣٥٤، ١١/٣٥٤، ١١/٣٥٤،

المهدي المنتظر (محمدين الحسن العسكري)، ٣/٤٢٨ و٦.

المهدية 1 ٥/٥٥٣ .

المهلب بن أبي صفرة: ٣/٤٢٣، ٢٥٥/ح: ١٧/٢٤٤. المهندسون في العصر الإسلامي (كتاب لأحمد تبور): ١٢/٤٣٩.

الموآبية (شكل من أشكال الكتابة القديمة): ٣١م. المواعظ والاعتبار بذكر الخطيط والآثار (كتاب للمقريزي): ٦/٤٩٢.

موتزو: ۱۳/٦٠ .

الموجز (كتاب لابن النَّفيس): ٤/٥١٢.

المسوخندون: ۲۰۶/ح، ۲۲۲/۱، ۲۰۳/۰، ۱۱۶/۲۲، ۲/۵۲۷، ۲/۵۲۷،

الموحّدون\_أسطولهم: ١٥/٣٧٢ .

مورد اللَّطافة فين ولي السَّلطنة والخلافة (كتاب لابن تغري) ١ ١٣/٤٩٢ .

مورشيلي الأوَّل: ١٨/٩٥.

موريان (منطقة في الأهواز): ٢٤٥/ ح.

المورياني: رَ: أَبُو أَيُّوبِ المورياني.

موزيل: ۲۸/۵۲۸ .

موسى (عليه الصَّلاة والسَّلام): ٤/١٦١ وح، ١٣٩٧، موسى (عليه الصَّلاة والسَّلام): ١٤/٥١٤

موسى بن جعفر الكاظم: ٢٦٨/ ح.

موسی بن شاکر: ۱۱/۵۲۹ .

موسى بن عقبة : ٤/٤٨٢ .

موسى بن ميون: ١٨/٥٠٩، ١٣/٥١٤ و١٤ و١٦.

موسی بن نصیر: ۸/۱۹۹، ۱۳۳۱، ۷/۳۷۱ و ۱۰ و ۱۳.

موسی بن یوشع ( موسی النَّر بوني ) : ۸/۵۰۹ و ۱۰ .

الموسوعة البريطانيَّة : ٢/٥٤٢.

الموسوعة الطّبيّة (كتاب لأهرون الإسكندراني): 12/25

موسوعة القرن العشرين (لحمد فريد وجدي): ١٠/١٩.

الموشكينو (طبقة العامة في المجتمع البابلي): ٢٢/١٤٦. الموصل ١ ٥١/١١، ١٧٧/ح، ٧/٣٥٠ و ٨، ٢٥٥/ح، ١٦/٥٧٥.

الموصلي : رَ: أَبُو يعلى .

الموطَّأ (كتاب للإمام مالك): ١٢/٤٦٠.

الموقر (قصر): ٧٤٠/٥ و٦.

موقعة : رَ: الحرف الأوَّل من اسم للوقعة .

المومياء (في البيرو): ١٠١٨.

المومياء (في مصر): ٦/١٠٨.

مونت البان (هضبة في المكسيك): ٤/٩٧.

مونتيزوم اموتسكوزوم ا (إمبراطور الأزتك): ١٢/١٠ .

موهنجوددارو (موقع على حوض نهر السّند): ١٠/٣٩

مؤيَّد الدِّين العلقمي : ٢/٢٠٤ ، ١٨/٢٠٣ .

ميتاني (دولة أسَّسها الحوريُّون): ٩٥/ح، ١٠/٩٦.

الميتانيُّون ١ ٣/١٥١ وه.

میدیا (جبال): ۱۵۲/ح.

میرزا بن شاه رخ: ۹/۰۸۲.

ميروي: رَ: كوش.

النَّبطيَّة (شكل من أشكال الكتابة): ٢١/م.
النَّبطيَّة (عاصمة كوشيَّة): ٢/١٧٠.
نبو بن مردوخ (إله): ١٣/٢٧.
نبـوخــــنصِّر: ١٤٢/ح، ١٢/١٥٠ و ١٩٠،
١٩٠٥ و ١٠.
نبـوخـــنوبر و ١٠٠٠
نبـوخــنوبر و ١٠٠٠
النَّجد: ٢/١٧٥.

العجدية (حوارج). ١٠/٢٢٠ . نجران ـ وفد نجران : ١١/٢٢١ . النَّجوم الزَّاهرة (كتاب لابن تغري بردي): ١٠/٤٩٢ . النَّحاسي (عصر قديم): ١١٣/ح . نزارة (ثغر): ١٤/٥٥٤ .

نزاهو الكواتل (مشرّع عند الأزتك): ١/٩٨ . نزهة المشتاق في اختراق الآفاق (كتاب للإدريسي):

٤٩٤/٥ و١٣ ، ٩٨٥/٩ .

النّسائي: ١/٤٧٥ . النسر (منزلته في دولة الحضر): ١/١٧٩ . النسر الواقع (كوكب): ٨/٥٤٨ . النّسطوريّون: ١٣/١٩٩ ، ١٥/٥٠٠ . النّسفي : ٣/٤٣٧ .

نصر بن سيَّار: ٢٠٠/ح . نصير الدِّين الطُّوسي : رَ: الطُّوسي . النطوف (وادي): ١٥٥/ح.

النطوف (وادي): ١٥٧/ح. النَّطوفيَّة ١ ١/١٥٧.

نظام الملك: ١٦/٣٠٥ وح، ٥/٣٠٦. النَّظام (إبراهيم بن سيَّسار): ٣/٢٣١، ٣٤١٦ وح، ٤/٤٧٦

النَّظاميَّة (فرقة من المعتزلة): ٢/٤٣٢ . النَّظاميَّة (مدرسة في بغداد): ١١/٤٥٦ ، ١٢/٤٦٧ . ميزاب (وادي في الجزائر): ٢٤١٥ م.

ميزان الاعتدال (كتاب لابن حجر): ١/٤٠٥ .

ميزان الحكمة (كتاب للخازني): ١٣/٥٣٠ .

ميسيس: رَ: المصيصة .

ميكتلاتنكوهتلي (إله): ١٢/١٠٠ .

ميكتلاتنكوهتلي (إله): ٢٢/١٠٠ .

مينا (ملك مصري): ١٢/١٢٠ و١١ .

مينورقة: ١٩/٣٠١ .

المينورقة: ١٩/٣٠١ و١١ .

ن

نابلس: ٧/٥٥٨.
نابولي: ١/٤٩٨.
نابولي: ١/٤٩٨.
نابولي: ١٢/٥٨.
نابونيد (آخر ملوك بابل): ١/٢/٥٠.
نارام سين: ١٤١/ح.
نارام سين: ١٤١/ح.
الناصر لدين الله (خليفة عبّاسي): ١/٣٥٠، ١/٥٥٥ وع.
النّاصرة (بحيرة): ٢/٥٦٩.
النّاصريّة (مدرسة): ٢/٤٢١.
ناعط (قصر): ١٤/١٧٥.
نافع (سجن): ١٤/١٧٥.
نافع بن الأزرق: ١٩٤٤٢٤ وح، ٢٤/٢٥.

النَّباتات الطِّبيَّة الآشوريَّة (كتاب لريجتال تومبسون): ٢/١٨٧.

نظم الجمان في التَّشكِّي من إخوان الزَّمان (كتاب لابن جبير): ٣/٤٩٧.

نعرمر: ز:مينا.

النُّعان بن بشير: ٥/٥.

النُّعيان بن مقرن المزنى: ٨/١٩٨، ٤/٣٦٦.

نفح الطّيب (كتاب للمقرى) ١ ١٢/٢٦٩ ، ١٠١/٤٨٥ ،

. \7/079 ( \/077

نفرتای (ملکة مصریّة): ۱۸/۱۱۹.

نفرتيتي (ملكة مصريّة): ١٢٢/م.

نكتلانتكوهتلي (إله): ١٩٩٩.

غيرالمدني، ٦/٢٨٨.

ننتو (إله): ٣/١٣٨.

ننليل (إله) ١/١٣٨ و٤.

نهاوند (معركة): ٨/١٩٨.

نهاية الأرب في فنون الأدب (كتاب للنُّويري):

النّهاية في غريب الحديث (كتاب لابن الأثير):

نهر: ر: الحرف الأوَّل من اسم النَّهر.

النَّهروان: ١٤/٤٢٢ .

النَّه بة: ۱۹/۱۰۹، ۱۱۲/۹، ۱۱۲/۹، ۱۱۸۹، ۱۸/۱۵، ۱۸/۱۶.

نوح عليه السُّلام: ١٦١/ ح.

نو رجيهان: ٧/٣٨٧.

نمور المدّين الشّهيم (محمود بن زنكي): ٢٠٤/ح،

۲۳۹ - ۲۰۲۸، ۱۹/۰۱۸، ۲۰۰۲ - ۲۰۲۸

النُّوري (مشفى في دمشق) ١ ١٣/٥١٨ .

النُّوريُّو (مدرسة في ىمشق) ١١/٤٥٦ .

النُّوريَّة والصَّلاحيَّة (دولة): ٦/٢٠٤.

النُّو رمانديُّون: ٢/٥٨٩ و ٦ و ١٦ .

نورمبرج: ١/٥٤٤ .

نومونيوس (مؤسّس الأفلوطينيّة الحديثة): ١٩٨٧.

النُّو يري: ۱۰/۲۷۰.

نيبال: ٧/٥١ وح.

النّيترونيّة (قنبلة كييائيّة): ١/٩ وح.

نیتشة ۱ ۱۹۱۱، ۲۰۰۲.

النيجر (حوض): ٧/٣٨٤.

النيجر ( نهر) : ٢٤٧/٥ وح ، ٢٥٣/ح .

النبرفانا: ٢٥/٥.

نيسابور: ۱۱/۵۸، ۱۹/٤۹۸، ۸۵/۱۱.

النِّيل (نير): ۲۰/۱۰۹، ۲۰/۱۰، ۱۱/۱۲، ۱۱/۱۳۰

و۲۱ و۱۷، ۱۳۱/٤، ۱۵۳/۸، ۱۸۳/۱۱،

١٠/٤٩٤ ، ١٣/٤١٢ و ١٣ و ١٥ ، ١٣٥/٦ و ٧ .

النّيل وإدي النّيل: ٩/٢١، ٨/١١٣، ٤/١٢٧، . 4/140

نيللينو: ٧/٥٤٤.

نین هو رساك: رّ: ننتو.

نينكيش زيدا: ١/١٨٧.

نینوی ۱ ۱۵/۱۳۵ ، ۱۸/۱۵۵ .

نينوي مكتبتها: ١٥/١٥٢.

نيوتن: ٧/٨.

نيو يورك: ٥/٥٨٢.

المادي: ٧/٢٧، ٤/٣٠٠، ١٤/٤٥٥.

هارفي: رَ: وليم هارفي.

هارون الرَّشيــد: ۱۲۰۲۰، ۱۲۰۳ و۷ وح، ۷/۲۲۷،

۲۵۲/۸، ۱۳/۲۶، ۱۳/۲۶، ۱۸۲/۹ وح،

٠٠٠/٤، ٢١٦/٦، ٤٤٣/١١ و٥١، ٢٤٣/٢١،

٥٢٣/١١، ٧٧١/٥، ٧٧٣/٨١ وح: ٥٠٤/٠١

و۱۱، ۷/٤٠٦ و۹ و۱۰ و۱۱ و۱۲ و۱۵

١٤/٤١٤، ١٤/٤١٥، ١٤/٤١٥ و٧ و٨ وح،

١١/٤٤١ و ١٤، ١١/٤٤٤، ٢/٤٥٦، ١١/٤٤١ و ١٤ و ۱۵ و ۱۱ و ۱۸، ۲۰۵۱، ۱۲۵۲، ۱۲/۲۰ وح، ۱۷/٤۷۹، ۲۵/۸، ۵۵۰/۱۱، ۲۰۰/۵ و ٦ و ۹ و ۱۸، ۱۲/۵۷٤ ، ۱۸/۵۸٤ .

الهاروني (قصر): ١٩/٥٧٤.

المارونيَّة (ثغر): ١١/٥٥٤.

الماشميّة: ٦/٢٤٢.

هان (أُسرة في الصِّين): ١٢/٥٦ .

الهانكس (حبال خاصة استخدمت عند الإنكا لإمساك دفاتر الدَّائن والمدين): ٣/١٠٨.

هانيسال (ملك قرطاجة): ۸۸/ح ، ۱٤/١٦٢ ، . 9/178

هاو (مدينة في الصِّين): ١/٥٥.

هاييتي: ٥٠٥/ح.

هيز: ۲/٥٠٢.

هيل: ١١/١٧٩ .

الهجرة (هجرة النَّى عَلِينَةٍ من مكَّة إلى المدينة): ۲۰۳/۷۱ و ح ، ۲۴۳/۷، ۲۴۳/۸۱ ، ۲۰۱۲.

المجن: ١٠/٣٥١.

هجية بنت حيي: رَ: أُم الدَّرداء الصُّغرى.

الهذائية (معتزلة): ٢/٤٣٢.

هرابا: ١٤/٤٥.

هراة: ۸/٥٨٢ و ١٥٠

هردر: ۳/٤٩١.

الهرمزان: ١٥/٣١٨.

هرمزد: ۱٥/٧٢.

هرمس: ١٥/٢٧ .

الهروي: ١١/٤٣٤.

هسون تسور ۲۰/۵۰.

هشام بن عبد الملك: ١٢/٣٢٠ و١٤ و١٥، ٣٤٠م،

٠١٤/١، ٧٦٤/٨، ٣٣٤/ح، ٢٥٠/١، ٤٧٥/١.

هشت بهشت (قصر): ۷۷/٥٧٥.

الهلَّلنية: ١٥/٧٤، ١٨/١١ و١٣، ١/٧٧.

المانستية: ٣٤٣ و١٦، ٧٢/١٧، ١٧/١، ١٨/١،

۲۸/۵۱، ۸۸/۲ و ۱۳ و ۱۹، ۱۱۰/۸۱،

الملنستيَّة \_ اقتصاد: ٣/٨٣ .

الهلنستيَّة فكر: ١/٦٨.

الهلنستيَّة \_ فنّ : ٧/١٧٩ .

هذان: ۱۵/۶۹٦ ، ۱۵/۰۱.

المند: ١١/٥، ٢/٤٧، ٢٩/٩ و١٥، ١٤/٨، ١٤/٢، ه ۲/٤ و و ه و ۱۵ کاک و ه و ۱ و ۷ ۸ ۸ ۱۷ و۱، ۱/٤٩ و٤ و١٥، ١٥٠، ٣/٥٣ و٤ و٥ و٦ و٧ و٨ و١٠ و١٢ و١٧ء ٢٢/٥، ١٤/٧٢، ۷۰۱/۷۱، ۱۱/۷۱، ۱۳/۳ و٤، ۱۲/۸، 341/41, 041/11, 641/71, 161/31, ۱/۲۹۲، ۱۱/۳۸۳ و ۳ و ۱۵ و ۱۹ ، ۱۱/۳۸۳ و ۱۹ 3A7\01 = YA7\V e11 e71, Y73\71, Y33\7, ۱۰/۰۱، ۲۰۰/۱۱ وح، ۱۲۰/۱۲، ۱۲۰/۲۱،

> . 11/091 . Y/OAE الهند\_أبجديَّة الهنود: ١٩/١٨٧.

الهند\_أرقام الهنود ١ ١٥٥/٨، ٢٤٥/٢ و٧.

الهند\_اعتقاد الهنود: ٣/٤٤٣.

الهند\_ثغور: ١٣/٥٥٤،

الهند\_سواحل: ٩/٣٨٥.

الهند\_فلسفة الهنود: ١/٤٤٢.

الهند\_قصص الهنود : ١٨/٤٤٣ .

الهند الهنود الآريُّون (شعوب) ١ ٦/٤٧ .

الهند والسّند المراء ٢٩٢/١٠.

هندو .. أوربيَّة (شعوب وقبائل): ٣/٤٧ و٧، ١٨/٤٩،

۲۸/۸ و ۱۱، ۹۰/۱۲، ۲۹/۵.

واساركون (ملك ليبي): ٣/١١٥.

وإسط: ١٥/٥٥١.

واشنطن ١ ٢/٥٩١.

واصل بن عطاء: ۱۰/٤۲۷، ۸/٤٣٠ و ١١ و ١١ و ١٣

وح، ۲۲٤/۲، ۲۲٤/۹ وح، ۲۷٤/٤.

الواصليَّة (فرقة من المعتزلة): ١١/٤٦٢، ١١/٤٦٣.

الوافي (كتاب للصَّفدي) ١ ١٧/٤٩٢ .

الواقدي (محدبن عمر): ٤٤٨/ - ، ١٦/٤٧٩ ، ٣/٤٨٠

وه و ۹ ، ۲/٤۸۱ و ۱۸ ، ۲۸٤/٤ و ۷ .

وبربن يحنس الأزدي: ٢/٣٤٣.

الوَرَّادة ١٢/٣٥١ .

الوركاء: رَ: أُوروك .

الوزارة والكتاب (كتاب للجهشياري): ٩/٢٤٤،

وصف إفريقيـــة (كتـــاب للحسن بن الـوزان): ۱۰/٤٩٨.

وصف إفريقية (كتاب للخوارزمي): ٦/٥٤١.

الوطني (متحف في لندن): ٤/٥٨٤.

الوطنيّة (مكتبة في باريس): ١٢/٥٨٢.

وفاء النِّيل (عيد): ٢٠/١٢٦.

وفد: رّ: الحرف الأوَّل من اسم الوفد.

وفيَّات الأعيان (كتـاب لابن خلَّكان): ١٤/٤١٤،

. ٤/٤٨٥

وُل دُيُــورَانت: ۳/۲۰، ۲۲/۱۱، ۸/٤۳ ، ۱۷/۰۳،

٥٢/٥، ٧٧/٥، ٩٨/٢، ٧٢/٦٢، ٥٨/٢٢،

٨٨١/١ ، ١٩١/١١ ، ٢٥٣/ح ، ٨٥٣/ح ، ٨٢٤/١ ،

. 17/011 . 30/3 . 11/071 .

الولايات المتَّحدة الأمريكيَّة: رَ: أمريكة.

الوليدبن عبداللك: ١٣/٢٩٥، ٨/٢٣٣، ١٣/٢٩٥،

(۲۳\3, 373\3, 0/0\V, 600\7 e7/ e7/ e7/ (F/0\).

هندوراس: ۱۰۱/ح.

الهندوس: ١٠/٥٠.

هنري رولنسن: ١٥٢/ ح.

هنري مين: ١٣/١٨٤.

هنيدة (مغنيّة): ١٢/٤٠٧.

هوانغ هو: رَ: الأصفر (نهر).

هولندة: ١٥/٤٩٨.

هونان (مقاطعة في الصّين) ١ ١٧/٥٤ .

هونشو (جزيرة في اليابان): ٢/٦٤.

الهيراطيقيَّة (شكل من أشكال الكتابة): ٣١/م،

. 19/179

هيرودوت: ١٣٤/ح.

الهيروغلوفيَّة (شكل من أشكال الكتابــة): ٣٠/م،

٢٣/١٤، ٥٧/٢، ٧٠١/١، ٧٢١/١١، ٢٢١/١ وح .

هيروهيتو (إمبراطور ياباني): ٣/٦٥.

هيصم بن جابر: رَ: أُبُو بيهسٍ.

الهيكسـوس (أقـوام غـزو ومّصر): ١٢/٢٥ و١٦ و١٩،

١١٤/٥ وح، ١٢٥/ح.

هيكل السَّماء في بكِّين: ٦٣/م.

الهيلاد: ٢٧٥.

هيلين (إحدى جدّات اليونان): ١٨٢ - .

الهيلنيُّون : ١٠/٢٢ .

هيوم: ٤/٤٦٨.

هيئة الأرباب في اليونان: ١٣/٧٩.

و

الـواثـق: ١/٤٠٣، ٢٥٢/٦، ١/٤٠٧، و٢، ١٣٤/٢،

وادي: رَ: الحرف الأوَّل من اسم الوادي.

الوادي الكبير (نهر): ١٥/٣٨٥.

واردوم (طبقة العبيد في المجتم البابلي): ٤/١٤٧.

يحيى بن شعون (أبو الحجّاج): ١٦/٥١٤. يحيى بن زياد: انظر: الفرّاء . يحيى بن العوّام الإشبيلي : ١٢/٥٢٧ و ١٤. ١٣/٤٧٥ و ٢/٤٦١ و ١٩٠٥ مرك٠٥٠ يرحبل (إله): ١٩/١٧٩. اليرمسوك (معركــة): ١٩/١٥، ١٤/٣٦٦، ١٦/٣٧٠، ١٦/٣٧٠، يزدّ جَرُّد: ١٦/٣٠٠ و ١٢/٣٧٠. يزيد بن الحصين: ٢٦٤/ح. يزيد بن عبد الملك: ١٢/٣٢٠، ٢٢٤/ح.

یحیی بن حمزة (قاضی دمشق): ۸/۲۸۳.

۱۷/۵۷۸ و ۱۵ ۱۷/۵۷۸ . یزیدبن معاویة (نهر): ۱۳/۳۷۸ . یزیدبن الولید: ۱۷/۳۲۰ و ۱۸ . الیعاقبة: ۱۳/۰۰۰ . یعقوب بن إبراهیم: انظر: أبو یوسف . یعقوب بن داود ۱ ۱۰/۲۵۵ ، ۱۲/۲۵۳ .

يعقوب بن کلس ( يهودي- وزير فاطمي): ۲٤٩/ح، ۱۸/۳۵۰ ، ۱۸/۳۵۰ .

اليمقوبي : ٩/٣١٧ . يعودي : انظر : شأل (مملكة) . اليامة : ٢٤٠/ح .

يحاض (مملكة آموريَّة): ٨/١٥٩.

الین: ۱۳/۱۷۰، ۱۳/۱۷۰، ۱۷۲/۱۷۰ و و و و و و و الین: ۱۳/۱۷۰ و ۱ و ۱۳، ۱۷۰/۱۵ و ۱۱، ۱۷۲/۱۵ م ۱۲۲/۱۶ ۲۲۲/۱۵ ۱۳۲/۱۵ ۱۲۲/۱۵ ۱۲۲/۱۵ ۱۳۳/۲۰ ۱۳۲/۷، ۱۱۵/۷، ۲۲۵/۲، ۲۲۵/۲۱ ۱۲۵/۲۱ الوليد الثَّاني (خليفة عبَّاسي): ١٣/٤٠٤. وليم اكزر: ٧٠٥٠٣. وليم اكزر: ١٨٥٠٣. وليم هارفي: ٨/٦، ١٥/٥١٢ و ١٩ و ١٩ . وليم ويلكوكس: ٨/٣٠٨. وهب بن منبه: ٩/٩٠. ووتي (إمبراطور): ٣/٦١. ويتزلبختلي: ١/٩٩.

ويتـوتراسترانــد (جــامعــة في جمهـوريّـــة جنــوب إفريقية): ١٤/٤٩٩ .

ي

اليابان: ٢/٤٣ و ٢/ ، ٢/٥٢ و ٢ و ٣ و ٣ و ٥ و ٤ ١ و ٥ و ١/ و ٥ .

اليابان اعتقاد: ١٣/٦٤ .

الياجورفيدا (سفر من أسفار الفيدا): ٨٤/٥ .

يارلم لم: (ملك يمحاض): ١٠/١٨ .

ياقوت الحموي (شهاب الدّين أبو عبد الله): ٢٤٤/٥ ،

٣/٥٥/٢ ، ٢٠/٤٨ و ٧ ، ١١/٤٨٠ .

ياقوت المستعصى: ٢٠/٥٨ .

ياماتو (شعوب دخلت اليابان): ٨/٦٤. يانغ تسي كيانغ: رَ: الأزرق (نهر). يانيس (عاصمة نوبية): ١/١٦٥. يبوس: ١/١٦١. يثرب: انظر: المدينة المنوَّرة. يحيى البرمكي (وزير هـارون الرَّشيـــد): ٩/٢٤٤،

یحیی امریدی روریر است رون امرسیت د) ۱۳۲۰ و ۲۰۰۰ د ۲۰۰۰ د ۲۰۰۰ و ۲۰۰۰ د ۲۰۰ د ۲۰۰۰ د ۲۰۰ د ۲۰۰۰ د ۲۰۰ د ۲۰۰۰ د ۲۰۰ د ۲۰۰۰ د ۲۰۰۰ د ۲۰۰۰ د ۲۰۰۰ د ۲۰۰۰ د ۲۰۰ د ۲۰ د ۲۰۰ د ۲۰ د ۲۰۰ د ۲۰ د

يحيى بن الحارث الذِّماري: ٩/٤٧٤ .

اليونان\_آلهة: ٥٠/٧، ١٠/١٨٨ و١١، ٣/٤٤٣.

اليونان\_أدبها : ١٣/٨٣ .

اليونان\_انهيارها : ٥٨/٥، ٢٨/٦.

اليونان\_جزرها: ١/٨٠ .

اليونان ـ صناعتها: ١/١٨٩، ٣٥/٥٣.

اليونان ـ فنّها : ١٣/٨٣، ١٦/١٧٩، ١٦/١٨٨.

اليونان لغتها: ١٥/١٧٨، ٧/٤٤٥، ٥٠٥٠٠.

الين\_تجارة 1 ١٧/١٧٤ ، ١٧/١٧٥ و ٨ ، ١١/٣٦٨ .

الين ـ صناعة : ١٠٥٩ و ١٠ ٣/٣٨٠.

الين ـ فن بناء: ١٣/١٧٥ -

الينيُّون (قحطانيُّون) ١ ٣٩٣٥.

يهوذا (مملكة) : ١٢/١٥١.

يوبانكوي (إمبراطور): ١٠٥٥ و٦.

يوحنا الأُسد: انظر: الحسن بن الوزَّان.

يوحنابن البطريق: ١٠/٤٤٥.

يوحنا بن ماسويه: ٢/٤٤٤.

يورك: ٨/٥٢٧.

يـوسف بن تـــاشفين: ١٠/١٢، ٣/٢٢٨، ٢٥٣/ح،

١٤/٣٨٧ وح، ٢٦٥/٢١، ٥٥٥/٧ و٨.

يوسف بن تغري: انظر: ابن تغري بردي.

يوسف بن عبدالمؤمن الموحدي (سلطان): ١٦/٣٧٢،

٧/٤٧٢ و١٠.

يوسف بن عمر الثَّقفي: ٤٢٧/ - .

يوم بُعاث: ١/٤٠١، ح.

يوم الحرّة: ٤٢٧/ -.

يوم دولاب، ٢٥١/ح.

اليونيان: ١٢/٥ و١٦ - ٢/٦، ١٥/٧ و١٧ و١٨، ١٠/٨،

# فهرس المصورات

| ٤٧  | مصوَّر الهند                               |
|-----|--------------------------------------------|
| ٥٥  | مصوَّر الصِّين                             |
| ٦٥  | مصوَّر جزر اليابان                         |
| ٧٢  | مصوَّر الإمبراطوريَّة الفارسيَّة           |
| 77  | مصوَّر جزيرة كريت                          |
| ۸٠  | مصوَّر بلاد اليونان                        |
| ٨٥  | إمبراطوريّة الإسكندر المقدوني              |
| 91  | الإمبراطوريّة الرُّومانيَّة وانقسامها      |
| ٩,٨ | مصوَّر أمريكة الوسطى والجنوبيَّة           |
| 117 | مصوَّر مصر القدية                          |
| ۱٤٧ | مصوّر الدَّولة البابليَّة الأُولى          |
| 108 | الإمبراطوريَّة الآشوريَّة                  |
| 104 | الكلدانيُّون (الدَّولة البابليَّة الجديدة) |
| 101 | سوريَّة القديمة                            |
| 175 | الفينيقيُّون ومستعمراتهم                   |
| 141 | شبه الجزيرة العربيّة                       |
| ۱۷۸ | دولة الأنباط                               |
| ۱۸۰ | مصوَّر دولة الحضر (عربايا)                 |

| الدَّولة التَّدمريَّة              | ١٨٣    |
|------------------------------------|--------|
| خريطة العالم كما وضعها البابليُّون | 149    |
| الفتوحات الكبرى                    | 120/18 |
| جزر البحر المتوسّط                 | 471    |
| مصوَّر الإدريسي                    | १९०    |

# فهرس الصُّور والمخطَّطات

| 78  | لوح طيني لتعليم الكتابة من ( إيبلا )         |
|-----|----------------------------------------------|
| ٣٠  | حَجَرِ الرَّشيد                              |
| ٣٢  | كتابة ( المايا )                             |
| 77  | كتابة ( الآزتيك ) وكتابات تحتاج إلى حل       |
| 37  | براعة أهل إيبلا بكتابة الرُقم                |
| ٣٦  | الحضارة : النهضة ، الأُوج ، الأُفول          |
| 77  | نمو الحضارات ، نظرية فيكو                    |
| ٣٨  | نمو الحضارات في شكل سُلَّم                   |
| ٤٦  | من آثار موهنجو ـ دارو                        |
| 01  | تمثال لبوذا                                  |
| ٦٣  | هيكل السَّماء في بكِّين ، من الفنِّ الياباني |
| ٧٠  | معبد النَّار قرب مدينة باكو                  |
| ٧١  | الصَّيد أهم تسلية للملوك في إيران            |
| Yo  | ماني ، الرُّماة في الجيش السَّاساني          |
| ۸۱  | بريكلس ، معبد أثينا في دلفي                  |
| 9.  | قوس النَّصر عند الرَّوما                     |
| 97  | صبراتة ( ليبيا ) المسرح الرُّوماني           |
| 99  | أطلال تشوبيتشو في البيرو . قناع الإله أكسيب  |
| • 0 | كويبو ، وملابس ومحاربون من الإنكا            |

| رقص طقسي                                                 | 1.7     |
|----------------------------------------------------------|---------|
| صور من حضارة ميروي                                       | 114/111 |
| توت عنخ آمون                                             | ۱۱۲     |
| أحد كراسي العرش لتوت عنخ آمون                            | ۱۱۸     |
| ( الإله ) حُورس يقود الملكة نفرتيتي                      | ١٢٢     |
| ( الإله ) خنوم ، ( الإله ) أنوبيس يُحنِّط جثَّة          | ١٢٣     |
| معمل خشب من الأُسرة الحادية عشرة                         | ١٢٨     |
| أبو الهول ، وهرم خوفو                                    | 171     |
| معبد الكرنك ، مسلَّة رمسيس الثَّاني . حُلب مصريَّة قديمة | 371     |
| المحراث الباذر ( السُّومري )                             | ١٣٨     |
| السُّومريُّون في طريقهم إلى الحرب                        | 18.     |
| حمورابي يصدر أوامره لوزيره                               | 154     |
| عشتار                                                    | 120     |
| بوَّابة عشتار                                            | 1 2 9   |
| حيوان مجنَّح رأسه رأس إنسان                              | 108     |
| إلهة الينبوع (مملكة ماري )                               | 17.     |
| أبجديَّة رأس شمرا ( أُوغاريت )                           | ١٦٢     |
| مدائن صالح ( الحِجْر ) ، العُلاَ                         | ۱۲۱     |
| سدٌ مأرب                                                 | 177     |
| من آثار الفاو                                            | ١٧٧     |
| من آثار البتراء                                          | ۱۷۸     |
| تمثال ( اَبو ) بنة دميون                                 | ۱۸۰     |
| البتراء                                                  | ۱۸۱     |

| ار تدمر                                       | من آث   |
|-----------------------------------------------|---------|
| تل حرمل                                       | لوحة    |
| ي سوقي عكاظ                                   | أطلال   |
| المظالم ، والحسبة ، والقضاء                   | ولاية   |
| المال ( الواردات والنَّفقات )                 | بيت     |
| ن ، ودبَّابة عربيَّة                          | مجانية  |
| ات الخيس                                      | تنظي    |
| هٔ عربیَّة                                    | حرَّاقا |
| ، ماء ( القيروان )                            | خزَّان  |
| ِ مِن الذَّهبِ ( سوريَّة )                    | دينار   |
| د الرَّسول عَلِيْنَةِ                         | مسجا    |
| مكتبة                                         | رسم ه   |
| ة المنوّرة                                    | المدين  |
| رة في القرن التَّاسع عشر                      | القاهر  |
| بد الكبير ، جامع الزَّ يتونة ( القيروان )     | المسج   |
| شِد في لوحة ( مدرسة أثينا )                   | ابن ر   |
| ن جراحيَّة                                    | أدوات   |
| العقاقير                                      | صانع    |
| رُلاب عربي                                    | أسطر    |
| طَّة ذات المكبسين ، وستَّة مكابس <sub>.</sub> | الضا    |
| عة التي وصفها ابن جبير                        | السّاء  |
| يح العين<br>يح العين                          | تشر     |
| الحصن                                         |         |
|                                               |         |

|     | * † *                                           |
|-----|-------------------------------------------------|
| 770 | مسجد قرطبة                                      |
| 370 | المسجد الكبير ، وقصر الأربعين عموداً ( أصفهان ) |
| ٥٦٥ | مئذنة الملويّة بسامرّاء                         |
| ٧٢٥ | إسطنبول                                         |
| 079 | قصير عَمْرَة                                    |
| ۰۷۰ | تاج محل                                         |
| ٥٧١ | قصر                                             |
| 044 | نموذج البناء الملوكي                            |
| ٥٧٣ | المسجد الأموي بدمشق                             |
| ٥٧٦ | قصر الحمراء ، جنة العُرَيْف                     |
| ٥٧٧ | تشكيل كوفي                                      |
| ٥٨١ | منمنات مغوليَّة ۽ فارسيَّة                      |
| ٥٨٣ | نماذج الخطّ العربي                              |
| ۵۸٦ | وعاء خزفي ۽ وزخرفة إسلاميَّة                    |

## المحتوى

| ٥   | مقدّمة                                |
|-----|---------------------------------------|
| ۱۷  | الحضارة :                             |
| ۱٩  | تعريف الحضارة                         |
| ۲٠  | شروط قيام الحضارة                     |
| 40  | اتّصال الحضارات وانتقالها             |
| 44  | مصادر الحضارة                         |
| ٣0  | نشأة الحضارات وأفولها                 |
| ٣٩  | مهد الحضارة                           |
| ٤٠  | التَّقدُّم الإنساني نحو الحضارة       |
| ٤٣  | * الحضارات القديمة                    |
| ٤٥  | الحضارات في العالم ، حضارة الهند      |
| ٤٧  | حضارة الهند القديمة في عصر الفيدا     |
| ۰ د | حضارة عصر البطولة والديانة البراهيّة  |
| ۳۲  | علوم الهند القديمة                    |
| 3 ( | حضارة الصِّين                         |
| ۹۹  | الديانة الكنفوشيوسيَّة                |
| ١٠  | الدِّيانة الطَّاويَّة                 |
| 11  | العلوم في الحضارة الصِّينيَّة         |
| ٤.  | حضارة اليابان . الدّيانة الشَّنتويَّة |

| 77  | الحضارة الإيرانيَّة ، حضارة الفرس الإخمينيِّين           |
|-----|----------------------------------------------------------|
| ٦٨  | الزَّردشتَيَّة                                           |
| ٦٩  | السَّاسَانيُّون وحضارتهم                                 |
| 45  | الحضارة اليونانيَّة ( الْإغريقيَّة )                     |
| YY  | أثينا                                                    |
| ٧٩  | إسبارطة                                                  |
| ٨١  | الحضارة الهلنستية                                        |
| ٨٢  | انتشار الهلنستيَّة                                       |
| ٨٤  | الأَبيقوريَّة ۽ الرِّواقيَّة                             |
| ۲۸۱ | الحضارة الرُّومانيَّة                                    |
| 98  | حضارة تشاتال هويوك                                       |
| 90  | الحثيون                                                  |
| 97  | حضارة أمريكة الوسطى والجنوبيّة                           |
| 17  | الأَزتك                                                  |
| 1.7 | حضارة الإنكا                                             |
| ۲۰۱ | العلاقة بين حضارة العالم القديم وبين حضارة العالم الجديد |
| ۱٠٨ | إفريقية                                                  |
| ١٠٩ | كوش ( حضارة ميرًوي )                                     |
| ۱۱۳ | الحضارات القديمة في الوطن العربي                         |
| ۱۱۳ | الحضارة المصريّة القديمة                                 |
| 119 | حضارة عصر ماقبل السُّلالات                               |
| 119 | الحضارة المصريَّة القديمة في أعصَر السُّلالات            |
| 371 | حضارة بلاد الرَّافدَيْن                                  |

| 170         | عصور ما قبل التَّاريخ في بلاد الرَّافدين        |
|-------------|-------------------------------------------------|
| ١٣٦         | السُّومريُّون                                   |
| 121         | الأكاديُّون ، البابليُّون                       |
| 127         | شريعة حُورابي                                   |
| 10.         | الآشوريُّون                                     |
| 701         | حضارة بلاد الشَّام                              |
| 109         | الأُموريُّون                                    |
| 17.         | الكنعانيُّون                                    |
| 171         | الفينيقيُّون                                    |
| 177         | الآراميُّون<br>الآراميُّون                      |
| 171         | شبه الجزيرة العربيَّة                           |
| 144         | الجنوب العربي ( اليمن )                         |
| 141         | كندة                                            |
| <b>\Y</b> Y | عربایا                                          |
| 144         | ن<br>الأنباط ، تدمر                             |
| 146         | هل هناك حضارة عربيَّة وإسلاميَّة ؟              |
| 198         | الحضارة العربيَّة الإسلاميَّة                   |
| 190         | تمهيد ( لمحة تاريخيَّة )                        |
| Y• <b>Y</b> | المظهر السِّياسي ( مصادر التَّشريع )            |
| Y1A         | نظام الحكم ( الخلافة ) حكومة الرَّسول عَلِيَّةٍ |
| 719         | سهات حكومة الرَّسول عَلَيْكِ                    |
| 777         | نظام الحكم بعد رسول الله عَلِيْكِيْدِ           |
| 440         | الخلافة                                         |
|             |                                                 |

| 777         | آراء المسلمين حول اختيار الخليفة                             |
|-------------|--------------------------------------------------------------|
| 779         | طريقة اختيار الخليفة                                         |
| ۲۳۰         | الخلافة وتطوَّرها زمن الرَّاشدين والأُمويِّين والعبَّاسيِّين |
| 377         | شروط الخلافة                                                 |
| 777         | علامات الخلافة                                               |
| 777         | شارات الخلافة                                                |
| 739         | وإجبات الخليفة                                               |
| 727         | مقرات الخلفاء                                                |
| 727         | الوزارة                                                      |
| 755         | تاريخ الوزارة                                                |
| 751         | نوعا الوزارة                                                 |
| 701         | من تاريخ الوزارة                                             |
| 307         | الإمارة                                                      |
| 700         | وعا الإمارة                                                  |
| 707         | تقليد الأمير وعزله                                           |
| <b>Y0</b> X | اختيار الأمراء                                               |
| 377         | الجِسْبَة                                                    |
| 777         | منشأ الحسبة                                                  |
| 777         | وظائف المحتسب                                                |
| 777         | شروط المحتسب وصفاته وآدابه                                   |
| 777         | القضاء                                                       |
| 777         | تاريخ القضاء                                                 |
| ۲۸۰         | شروط القضاة                                                  |

| مجلس القاضي وآدابه                   | 781         |
|--------------------------------------|-------------|
| ·                                    | ٢٨٢         |
| قضيَّة خالدة في القضاء الإسلامي      | 790         |
| ولاية الْمَظالِم (مجلس الدَّولة)     | 799         |
|                                      | ۳.,         |
| أقسام المظالم                        | ٣٠١         |
| الفرق بين نظر المظالم ونظر القضاء    | ٣٠٢         |
| صورةٌ من مجالس المظالم               | 3.7         |
| الشُّرْطَة                           | ٣١٠         |
| آداب صاحب الشُّرطة                   | 717         |
| تقليد الشُّرطة                       | 717         |
| الدَّواوين ٧                         | ۳۱۷         |
| أَهِّم الدَّواوين ٨                  | ۲۱۸         |
| تعريب الدَّواوين                     | 770         |
| بيت المال                            | 779         |
| الأًوقاف ٤٠                          | ۲۳٤         |
| البريد وصاحب الخبر (قلم الاستخبارات) | 721         |
| الجيش والأسطول                       | 400         |
| الجهاد ٦                             | 707         |
| آداب الجهاد ۸                        | <b>70</b> A |
| الأَسلحة                             | ٣٦٠         |
| طرق القتال                           | ٢٦٦         |
| صنوف جنود الجيش واختصاصاتهم          | ۷۲۳         |

| ۳٦٨        | الأُسطول                                  |
|------------|-------------------------------------------|
| 770        | النَّشاطات الاقتصاديَّة (الزِّراعة)       |
| ۳۷٦        | الزِّراعة أَيَّام الأُمويِّين             |
| ***        | الزِّراعة أَيَّامُ العبَّاسيِّين          |
| ۳۷۸        | - الزِّراعة في الأَّندلس -                |
| ۳۸۰        | الصِّناعة                                 |
| ۳۸۳        | التِّجارة                                 |
| <b>ም</b> ለ | طرق المواصلات                             |
| ٣٨٥        | النَّقد                                   |
| <b>TA9</b> | بعض وحدات الوزن والكيل والقياس            |
| 797        | المجتمع                                   |
| 398        | المرأة                                    |
| 444        | مكانة العمل في المجتمع الإسلامي           |
| 799        | الغناء والموسيقى                          |
| ٤٠٩        | اللَّهو واللَّعب                          |
| ٤١١        | الأعياد                                   |
| ٤١٣        | الملابس والأزياء                          |
| ٤١٥        | الطّعام                                   |
| ٤٢٠        | الحياة الفكرّ ية ( الفَرق الدِّينيَّة ) . |
| 277        | الخوارج                                   |
| 270        | الشّيعة                                   |
| ٤٢٨        | المرجئة                                   |
| ٤٣٠        | المعتزلة                                  |

| 373 | أهل السُّنَّة                                           |
|-----|---------------------------------------------------------|
| ٤٣٩ | الحياة الفكريَّة ( حركة التَّعريب والتَّرجمة والتأليف ) |
| 233 | حركة التَّعريب والتَّرجمة والتَّأليف                    |
| ٤٤٦ | المكتبات                                                |
| ٤٤٩ | العصور الوسطى                                           |
| 201 | المؤسّسات التّعلييّة عند المسلمين                       |
| ٠٣3 | أهم المراكز الفكريَّة عند المسلمين                      |
| ٤٧٧ | العُلوم الاجتماعيَّة ( التَّاريخ )                      |
| ٤٩٣ | الجغرافية                                               |
| ٥٠٠ | الفلسفة                                                 |
| 01. | العلوم الكونيَّة ( الطُّب )                             |
| 04. | الكيياء والصيدلة                                        |
| 370 | علم النَّبات                                            |
| 079 | إسهامات العرب المسلمين في العلوم التَّطبيقيَّة          |
| 051 | الرَّياضيَّات                                           |
| 054 | الفَلَك                                                 |
| ०६९ | * المظهر الفنِّي                                        |
| 001 | بناء المدن                                              |
| 904 | المدن العسكرية في الإسلام ( الثُّغور )                  |
| 700 | الرِّباطات ، العَوَاصِم                                 |
| 001 | المساجد                                                 |
| ۸۲o | القُصُور                                                |
| OYA | الحمَّامات                                              |

| الرَّسم وا <b>ل</b> تَّصوير                                                                   | ٥٧٩ |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| الخط العربي                                                                                   | 310 |
| <ul> <li>         خاتمة : أثر الحضارة العربيّة الإسلاميّة في النّهضة الأوربية     </li> </ul> | ٥٨٧ |
| المصادر والمراجع                                                                              | 094 |
| الفهارس                                                                                       | 044 |
| الآيات القرآنية                                                                               | 7.1 |
| الأحاديث النبوية الشريفة                                                                      | 7.9 |
| الفهرس العام                                                                                  | 715 |
| فهرس المصورات                                                                                 | 775 |
| فهرس الصُّوَر والمخطَّطات                                                                     | 740 |
| المحتوى                                                                                       | 779 |

#### كتب المؤلف

#### إسلاميات:

آراء يهدمها الإسلام . أضواء على مواقف المستشرقين والمبشرين . الإنسان بين العِلْم والدين . التسامح في الإسلام ( المبدأ والتَّطبيق ) . غريزة أمْ تقدير إلهي ؟ من ضيَّع القرآن ؟ قراءة عاميَّة للقراءات المعاصرة .

### في تاريخنا الإسلامي:

الإسلام وحركات التَّحرَّر العربيَّة . أطلس التَّاريخ العربي ( ملوَّن ) . عوامل النَّصر والهزيمة عبر تاريخنا الإسلامي . في التَّاريخ الإسلامي . هارون الرَّشيد ( أمير الخلفاء وسيد ملوك الدَّنيا ) . الهجرة حدث غيَّر مجرى التَّاريخ .

#### في الميزان :

بندلي الجوزي . جرجي زيدان . غوستاف لوبون . فيلپب حِتِّي . كارل بر وكان .

#### المعارك الكبرى في تاريخ الإسلام: (١٠-١٥):

الأَرَك ، بلاط ُلشَّهداء ، ذات الصَّواري ، الزَّلاقة ، العِقَاب ، عموريَّة ، فتح الأَندلس ، فتح الدَّيْبَل ، فتح سمرقند ، فتح صقِليَّة ، القادسيَّة ، مصرع غَرْناطة ، نهاوند ، وإدي الخازن ، اليرموك .

#### سلسلة أحبُّ أن أكون : (١٠ ـ ١٠) :

أعرف الحقيقة ، أعرف واجباتي ، أنا لاأسخر من أحد ، حُرِمْتُ اللَّبَن ، دموع شجرة ، رحلة اطِّلاعيَّة ، زائرون في بيتنا ، صيدليَّة منزلي ، الفضول المؤذي ، في الغانة .

( ١١ \_ ٢٠ ) : أمزح صادقاً ، راحة أمّي ، العافية تاج ، قبيل النّوم ، الكلمة الطّيّبة ، لكلِّ أوانه ، للمعب آدابه ، مهنة والدي ، نسى الزّمن ، هوايتي المفيدة .

#### غزوات النبي الأعظم عِلَيْ : (١٠ ـ ١٠):

بدر الكبرى ، غزوة أحد ، الخندق ، صلح الحديبية ، غزوة خيبر ، غزوة مؤتة ، فتح مكة ، حنين والطائف ، تبوك ، حروب الرّدة .

## سلسلة أحب أن أعرف (تاريخ أمتي):

مهد أجدادي ، حضارة أجدادي ، العرب قبل الإسلام ، محمد بن عبد الله عَلَيْتُ قبل البعثة ، محمد بن عبد الله عَلَيْتُ في قبل البعثة ، محمد بن عبد الله عَلَيْتُ في المدينة المنورة .



